SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

SCHOPENHAUER AS A PHILOSOPHER OF RELIGION

ABREL FERNANDEZ RIVERA
UNIVERSIDAD COMPLUTENSE DE MADRID
Proresor DE FiLosoria, COLEGIO CULTURAL ELF0 (MADRID)D

RESUMEN: En el presente articulo trataremos de clarificar la ambivalente relacion de Schopen-
hauer con la religion mostrando cémo, pese a ser un decidido ateo, podemos encontrar inte-
resantes reflexiones en su obra que pueden ser caracterizadas como filosofia de la religion. Se
intentara demostrar, asimismo, que dichos planteamientos poseen conceptos clave que contri-
buyen a comprender los fenémenos religiosos y la situacion actual de las religiones en el mundo
y, especialmente, en Occidente.

PALABRAS CLAVE: filosoffa de la religion, pesimismo, ascetismo, budismo, cristianismo, juda-
ismo, brahmanismo, Schopenhauer.

ABSTRACT: The following article attempts to put light on the ambivalent relationship between
Schopenhauer and religion. Even if he was a resolute atheist, it is possible to find interesting
insights that could be categorised as philosophy of religion in his work. Additionally, this article
will aim at demonstrating the existence of current key concepts submerged in Schopenhauer's
approaches. These key concepts contribute to understand the religious phenomena and the
current situation of religions, especially in the Western world.

KEYWORDS: philosophy of religion, pessimism, asceticism, buddhism, christianity, judaism,
brahmanism, Schopenhauer.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 197



ABEL FERNANDEZ RIVERA

INTRODUCCION

s un hecho incuestionable que Schopenhauer fue uno de los primeros filésofos

canbnicos que se presentd abiertamente a si mismo como ateo. Dicha es la vision

que, por lo general, aun actualmente se tiene de él. Que la filosoffa del aleman parte
de que el mundo no puede ser obra de un ser infinitamente bueno es incuestionable, pues él
mismo lo afirma en multiples ocasiones. De su pluma salieron algunos de los mas furibundos
ataques contra la religién institucionalizada y, especialmente, contra las concepciones teistas
que presentan un Dios creador del universo, sabio, omnipotente, bondadoso e interventor
en su historia. No es exagerado afirmar que su sistema constituye uno de los primeros intentos
de explicar filoséficamente la realidad sin recurrir en modo alguno a la existencia de Dios, la
inmortalidad del alma u otros recursos conceptuales tomados de la religion.

Pese a este —absolutamente evidente— hecho existen empero ciertos fragmentos de su
obra donde el pesimista autor elogia explicitamente algunas religiones y, especialmente,
algunos aspectos de las mismas. Dichos pasajes se hallan muy presentes, ademas, en la parte
que él reconoce como la mas importante de su filosofia (y, en dltimo término, de todo sistema
filosofico que se tenga por completo): la reflexion acerca de la acciéon humana, esto es, la
ética o la moral. La valoracion, altamente positiva, que hace el aleman de ciertas facetas de las
religiones ha sido en muchas ocasiones injustamente ignorada o tratada con un rigor menor
que aquellos escritos que las critican con virulencia.

Muestra de ello es que haya escasa bibliografia secundaria respecto a este tema. En
castellano, por ejemplo, es complicado encontrar algo mas alld del excelente estudio
introductorio de Sanchez Meca a E/ dolor del mundo y el consuelo de la religion, obra que por
otra parte consiste en una presentacion de los paragrafos de los Parerga y Paralipimena que
tratan sobre la religion. En inglés y en aleman, por otra parte, los pocos estudios que se
pueden hallar al respecto suelen carecer de una visiéon holistica del asunto, incidiendo por
lo general en aspectos concretos de las relaciones entre Schopenhauer y la religion (como,
por ejemplo, la relaciéon de esta con su ética o su especial aprecio por las religiones
orientales).

Reivindicar este aspecto de su pensamiento no resulta baladi, ya que, por lo general,
aquellos que se introducen en el estudio de Schopenhauer suelen ignorar —tal vez porque la
gran influencia de Nietzsche conduce a centrarse en el ateismo de nuestro autor como
precursoft, en cierta manera, de la muerte de Dios— las conexiones positivas que su sistema
tiene con la religiosidad. Encontraremos en sus reflexiones acerca de la misma cierta
continuidad con una serie de problemas filoséficos que se remontan a las obras de Platén y
Aristoteles, en cuya resolucion la influencia de Kant (que dedicé una obra a ensalzar el
cristianismo como religion racional y a Cristo como maestro de la moral: La religion dentro de
los limites de la mera razon, de 1793) es absolutamente relevante, pero también, aunque en menor

! 17d. Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion I, Alianza Editorial: Madrid, 2010, p. 493 (319).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
198 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

medida, la de Averroes, Spinoza y otros autores clasicos, lo cual permitira, asimismo, situar a
nuestro autor dentro de una posible historia de la filosoffa de la religion.

Mi propésito en este articulo sera, tras establecer en qué sentido se puede hablar de una
filosofia de la religion en Schopenhauer, analizar la compleja y aparentemente ambigua relacion
que sostuvo con las religiones desde una perspectiva lo mas amplia posible. Ello ocasionara,
necesariamente, que ninguno de los temas aqui tratados lo sean con exhaustividad. Me
conformaré con delimitar el papel de las religiones (en general) en el sistema filosofico
schopenhaueriano, explicando sus fundamentos teéricos y su funcién practica, asi como el
puesto que cada una de ellas ostenta dentro del imaginario schopenhaueriano. Ello exigira
que en nuestra exposicion se esbocen ciertos aspectos de su metafisica y de la teorfa de la
negacion de la voluntad que, sin embargo, se dan por supuestos por parte del lector de cara
a una correcta comprension de la misma.

Mostraré, finalmente, que el estudio de la filosofia de la religion de Schopenhauer puede
resultar francamente util a la hora de comprender el papel de los fendmenos religiosos en el
secularizado mundo actual, donde la religion, empero, sigue estando muy presente.

1. SCHOPENHAUER, ¢FILOSOFO DE LA RELIGION?

1.1. La filosofia de la religion y sus tipos

Uno de los problemas fundamentales que se nos presenta a la hora de examinar si existe una
filosofia de la religion en Schopenhauer es que no existe un consenso claro a la hora de
determinar con exactitud en qué consiste dicha disciplina filoséfica. Ofreceremos en esta
primera aproximacion a la cuestiéon una breve historia de su surgimiento y un analisis de los
diversos sentidos o enfoques en que de ella podemos hablar.

Se puede sostener razonablemente que la filosofia de la religiéon no surgira como tal, al
menos de forma explicita, hasta la Modernidad (siendo considerado por numerosos autores
David Hume el padre de la disciplina?). Esta rama de filosofia, que en general podria ser
definida como la reflexion filoséfica acerca del fenémeno religioso, es empero complicada
de delimitar. Aunque las primeras obras categorizadas bajo la etiqueta de «filosofia de la
religiony se sitten en los siglos XVIII y XIX (Didlogos sobre la religion natural de Hume, La
religion dentro de los limites de la mera razon kantiana 'y Lecciones sobre filosofia de la religion de Hegel?)
resulta manifiesto que en siglos anteriores los filésofos habian reflexionado acerca del hecho
religioso. Para defender que autores como Platén, Aristoteles, san Agustin, Averroes,
Descartes, etc. pueden ser considerados, en cierta medida, filbsofos de la religion avant la lettre,

2 17id. Sadaba, J., Lecciones de filosofia de la religion, Mondadoti: Madrid, 1989, p. 42.

> Doy aqui por vélido el criterio de Gémez Caffarena, que el lector puede encontrar en Gémez Caffarena, J.,
Filosofia de la religion y sus tipos en Gémez Caffarena, J. y Mardones, J. M. (eds.), Estudiar la religion, Anthropos:
Barcelona, 1993, p. 123.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 199



ABEL FERNANDEZ RIVERA

podemos recurrir a Jean Grondin, que propone en La filosofia de la religion* tres posibles
modelos o formas de entender esta disciplina y sus caracteristicas:

a) En primer lugar, Grondin afirma que la filosofia de la religién puede ser tematica, es
decir, poner su foco de atencién en una cuestion o aspecto concreto de la religion o religiones
estudiadas. Aun asf, los temas por él mencionados (la esencia de la religion, Dios o la
inmortalidad del alma) son claramente religiocéntricos® ya que o bien se presupone o bien se
pretende establecer una esencia comun a todas las religiones (un enfoque esencialista que
puede ser muy debatido). Aun asi, es en este sentido en el que autores como Platon,
Aristoteles, santo Tomas, Descartes, etc. pueden ser considerados filésofos de la religion en
tanto que «desmitologizadores» o «racionalizadores» de creencias religiosas tales como la
transmigracion de las almas o la existencia de Dios.

b) La filosoffa de la religiéon puede consistir, asimismo, en un analisis o justificacion racional
de los fundamentos filosoéficos de la religion y sus dogmas. Se trataria aqui de proponer una
teologia natural (o racional) sin recurrir a la revelacion. La Profesion de fe del vicario saboyano del
Emilio de Rousseau (denostado por Schopenhauer, que siempre considerd su pensamiento
inferior al de Hobbes o Voltaire) o la critica a la teologia especulativa y la propuesta de una
teologia moral —en forma de postulados de la razén pura practica— por parte de Kant
constituyen ejemplos de este tipo de filosofia de la religion.

¢) En dltimo término, la filosofia de la religiéon puede interesarse por (en principio) todas
las religiones y todas las formas de religiosidad. Consistirfa asi una suerte de reflexiéon acerca
de «a religiosidad» o «la espiritualidad» e intentarfa captar la esencia de la religion y explicar a
partir de ella sus caracteristicas —presuntamente— universales. El problema principal es que
este enfoque puede resultar, de nuevo, demasiado esencialista: prueba de ello es, por ejemplo,
Lo santo (Das Heilige) de Rudolf Otto®. Lo mas interesante de este tipo de filosofia de la religion
—si se practica con apertura— es su enfoque plural y comparativo.

1.2. Schopenhauer, fil6sofo de la religion

Considero que se puede hablar de una filosofia de la religion en Schopenhauer, en cierta medida
y segun la religién o el tema concreto que trate nuestro autor, en cualquiera de las tipologfas
propuestas. La concepcion schopenhaueriana de la religion es, ante todo, una desmitologizacion
de las doctrinas religiosas. El término «desmitologizacién», neologismo acufiado por Rudolf
Bultmann en su obra Nuevo Testamento y mitologia (Neues Testament und Mybtologie), de 1941, hace

* VVid. Grondin, J., La filosofia de la religién, Herder: Barcelona, 2010, pp. 33-38.

5 El religiocentrismo, término acufiado por Francisco Diez de Velasco, se puede definir como etnocentrismo
aplicado a los fenémenos religiosos (lo que conlleva, generalmente, juzgarlos y valorarlos pensando que nuestras
propias creencias son las verdaderas o las mas proximas a la verdad).

®Este enfoque fenomenoldgico del estudio de las religiones, continuado por Gerardus van der Leeuw, se
encuentra incluso en autores ajenos a la filosoffa académica, como Aldous Huxley (L filosofia perenne, Moksha...)
o Eliade (E/ mito del eterno retorno). En nuestro pafs destaca la obra de Juan Martin Velasco.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
200 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

referencia a una actitud critica frente a la tradicion o los elementos miticos de un texto (o
creencias, o practicas...) religioso para extraer de ellos sus elementos racionales. En este sentido
se puede afirmar que buena parte de la filosofia de la religion, tal y como se ha presentado en
diversos autores canonicos a lo largo de la historia, consiste en una racionalizacién de las
creencias religiosas que imperaban en su época:

El término «desmitologizacién» no aparecera sino hasta Bultmann, en el siglo XX. No obstante,
Aristételes la practica ya cuando sostiene que hay en la tradicién religiosa elementos «para el
puebloy, pero que incumbe a la filosoffa destilar de ellos la racionalidad. La prolonga Marx, cuando
distingue el opio para el pueblo del potencial revolucionario de la religién, y Cicerdn, Averroes,
Maimonides, Spinoza y Kant la practican ya cuando extraen de la religion una sabidurfa més racional
y, pot tanto, mas universal.”

Aunque Schopenhauer mismo arremetié en el segundo tomo de E/ mundo como voluntad y
representacion contra «ese raro hibrido o centauro de la llamada filosofia de la religion, la cual,
como un tipo de gnosis, se esfuerza por interpretar la religion dada y explicar lo verdadero en
sentido alegético por lo verdadero en sentido propio»®, no es menos cierto que él mismo hara
una lectura critica de las religiones. Si es legitimo hablar de una «desmitologizacién» incluso
en autores como Marx, que fueron sin lugar a dudas al menos igual de criticos con la religion
que Schopenhauer, spor qué no se ha de admitir que nuestro autor presenta, en diversos
textos, una filosofia de la religion en este sentido? Si se toma la filosofia de la religion como
un intento «desmitologizador de las doctrinas religiosas es palmario que, como mostraremos,
Schopenhauer la practica abiertamente cuando pretende extraer de diversas religiones un
nucleo o esencia racional (esto es, su espiritu metafisico y moral) distinguiéndolo de aquellos
elementos miticos cuyo destinatario es la imaginaciéon de una masa de hombres incultos,
incapaces de comprender dicho nicleo.

Encontraremos, de hecho, que muchas de las propuestas de Schopenhauer estan en cierta
medida esbozadas en autores mencionados por el propio Grondin: la necesidad metafisica (y
por lo tanto, en gran medida, religiosa) de los seres humanos ya fue abordada sin ninguna
duda por Kant, al igual que el uso practico que podian tener los mitos de la religion; la
distincion entre el saber filosofico y el saber religioso (es decir, entre razon y fe) es un clasico
de la Edad Media especialmente crucial a partir de las aportaciones de Averroes; la critica a
los intereses ético-politicos que subyacen a la religién, que tantos problemas causoé a Spinoza,
sera retomada en ciertos pasajes del idealista aleman, etc.

Lo que distingue a Schopenhauer del resto de autores canénicos hasta aqui citados es
precisamente que, en materia de religion, tuvo un enfoque propio del tercer tipo de filosofia

"Grondin, J., La filosofta de la religion, op. cit., pp. 157-158.
8Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 11, Alianza Editorial: Madrid, 2010, p. 221 (185).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 201



ABEL FERNANDEZ RIVERA

de la religién, mucho mas abierto y comparativo que todos los mencionados con anterioridad
(y que muchos de los que vendrian tras €l). Su acercamiento y su apoyo incondicional a las
religiones orientales frente a los grandes monotefsmos de Occidente fue, quizas, lo que ha
mantenido en el ostracismo sus reflexiones acerca de las mismas. Tal vez el orgulloso
Occidente prefiere la mera critica a la religion cristiana (por ejemplo, la de Marx o la de
Nietzsche) a una propuesta que afirma la superioridad de las religiones de Oriente frente a
las propias. Puede también que sea ahora, precisamente en un momento histérico en el que
las religiones «occidentales» (originarias de Oriente Medio) parecen cada vez mas en declive,
el momento de reivindicar la multiconfesional mirada de Schopenhauer.

2. LLAS RELIGIONES COMO SISTEMAS METAFISICOS

2.1. El ser humano como animal metafisico

Que el ser humano es el unico ser conocido, de entre todos los que habitan este planeta, que
hace metafisica (o, simplemente, que alcanza la reflexion filoséfica) no solo es un hecho
empirico absolutamente evidente, sino que ademas ha sido puesto de relieve en numerosas
ocasiones desde el comienzo de esta disciplina. Célebre es la caracterizacion de la admiracion
y el asombro que inicia todo quehacer cientifico y filoséfico ya en las primeras paginas de la
Metafisica de Aristoteles, asi como las imperecederas frases acerca de la metafisica como
disposicion natural de la razén que debemos a la pluma de Kant: «que el espiritu de los
hombres abandone completamente alguna vez las investigaciones metafisicas es algo que se
puede esperar tan poco como que, para no respirar siempre aire impuro, prefiramos dejar por
completo de tomar aliento»’.

Schopenhauer no pondra en duda esta irresistible necesidad metafisica, esta innata
disposiciéon humana a asombrarse ante la realidad, y especialmente ante su existencia y la
inevitable finitud de la misma: ante la muerte, musa indiscutible de la filosofia. Es, sin duda,
la finitud humana la que pone en marcha ese cruel y doloroso —pues tiene por causa una
carencia insalvable— mecanismo de la razén que consiste en buscar lo incondicionado de lo
condicionado, lo uno de lo multiple, la «cosa en si» de lo fenoménico.

En Kant esta finitud aparece, la mayor parte de las veces', como una finitud meramente
cognoscitiva. En Schopenhauer, sin embargo, esta finitud del individuo particular toma un
cariz mucho mas existencial: consiste en la conciencia de su propia muerte, asi como del
sufrimiento que permea toda su vida. Son estos dos hechos irrefutables, estos dos males
(desde el punto de vista del individuo que sigue afirmando su voluntad de vivir), los que
mueven al ser humano a hacer metafisica, es decir, a filosofar y a crear sistemas religiosos:

YKant, L, Prolegémenos a toda metafisica futnra que haya de poder presentarse como ciencia, Istmo: Madrid, 1999, p. 291
(AA. TV, 367).

19 Pues sin embargo el interés principal de la razén es més bien el practico, como se pone de relieve en el «Canon
de la raz6n pura» de la primera critica, asi como en otros pasajes de la obra kantiana.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
202 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

St nuestra vida fuera infinita y carente de dolor quiza no se le ocurriera a nadie preguntarse por
qué existe el mundo y tiene justamente esta indole, sino que todo se comprenderia por si mismo.
El interés que ha inspirado a los sistemas filoséficos y religiosos tiene su punto de apoyo mas
vigoroso en el dogma de una cierta persistencia tras la muerte; aun cuando los sistemas religosos
conviertan en cuestion capital la existencia de sus dioses y parezcan defender fervorosamente esta,
en el fondo solo lo hacen porque se halla muy vinculada con su dogma de la inmortalidad y es
algo inseparable de él: la inmortalidad es lo que les interesa realmente.'!

En este fragmento encontramos una continuacion del tema de los intereses de la razén
kantiana, ademas de un preludio de la tragedia unamuniana (la conciencia de nuestro tnico
problema vital: la inmortalidad y la salvacion de nuestra alma individual'®). Pero, ante todo,
debemos destacar que encontramos aqui, explicitamente, el origen psicolégico del pensamiento
religioso (que autores como Feuerbach, Marx, Nietzsche o Freud encararan) que nos permite
comprender la religion como una respuesta a la angustia ante la muerte y el sufrimiento, como
un consuelo ante la perspectiva de dejar de ser un individuo y volver a la nada, por una parte,
y ante el hecho de esta tormentosa vida, por otra. Es el miedo a la muerte y la conciencia de
nuestra insignificancia ante la naturaleza y sus fuerzas, lo que lleva al ser humano a crear
dioses": personifica las fuerzas naturales precisamente por el miedo que le produce su
inmensidad, su infinitud y su eternidad, en contraposicion a él mismo.

Segun como las diversas religiones positivas encaren tedricamente estos dos hechos (el
sufrimiento y la muerte), teniendo en cuenta asimismo la utilidad practica o moral que de ello
se deriva, establecera Schopenhauer su clasificacion y, a su vez, su jerarquia. Pero antes de
abordar la caracterizacion schopenhaueriana de las religiones debemos examinar qué similitudes
y diferencias presentan la filosofia y la religién como formas de metafisica.

2.2. Filosofia y religion, razon y fe: dos tipos de metafisica

La metafisica en general, entendida como «todo presunto conocimiento que sobrepasa la
posibilidad de la experiencia y, por tanto, la naturaleza o el fenémeno dado de las cosas, para
explicar aquello por lo que la naturaleza esté condicionada en uno u otro sentido»', surge,
por tanto, como una manera de satisfacer la necesidad que tienen los seres humanos de buscar
sentido y consuelo ante la certeza de la propia muerte y el sufrimiento. Pero —defiende de
una forma claramente elitista Schopenhauer— no todos los seres humanos tienen las mismas
capacidades intelectuales, ni mucho menos las mismas oportunidades de desarrollar su
intelecto. Por ello en todos los pueblos civilizados han existido dos tipos de metafisica: los
sistemas filoséficos y los sistemas religiosos.

" Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion, 11, op. cit., p. 212 (177).

12 1id. Unamuno, M. de, De/ sentimiento tragico de la vida, Espasa-Calpe: Madtid, 1976, p. 85.
B3 Vid. Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion I, op. cit., p. 837 (607).

Y Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion, 11, op. cit., p. 216 (180).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 203



ABEL FERNANDEZ RIVERA

La principal diferencia entre ambos sistemas es en qué versa cada uno la confirmacién de
su verdad. La confirmacién de los filoséficos viene dada por la razén, por lo que su
reconocimiento necesita de meditacién, formacion, ocio y buen juicio. Esto hace que, segin
el aleman, sean solo accesibles a un infimo nimero de seres humanos. La mayor parte de los
hombres no estan capacitados para ejercer tal fuerza de pensamiento y reflexién, sino que
necesitan de la creencia y la autoridad: necesitan de la religion, como metafisica popular, cuya
confirmacion se da de manera externa al sistema mismo en forma de revelaciones, prodigios
y milagros (en definitiva, funda su verdad en dogmas de fe).

La filosoffa tiene que ser verdadera en sentido estricto, mientras que la religion, que debe
tener siempre la pretension de llegar a cualquier ser humano independientemente de sus
capacidades cognoscitivas, puede legitimamente ser verdadera solo en un sentido alegérico.
Se podria afirmar que, mientras que los materiales basicos de la filosofia son los
razonamientos, los de la religiéon son los mitos y los dogmas de fe. Asi, podemos caracterizar
las religiones como «revestimientos miticos de la verdad inaccesible al tosco sentido
humano»'®, de esa verdad que la filosofia pretende alcanzar racionalmente:

La verdad no esta en oposicion a la religion, pues ella misma ensefia la verdad. Pero como su radio
de accién no se limita a un aula estrecha, sino que se extiende al mundo y a la humanidad en general,
no puede hacer aparecer la verdad desnuda, conforme a las necesidades y capacidad de
comprensioén de un publico tan grande y variado, sino preparada, esto es, se ha de servir de un
vehiculo mitico. [...] Al pueblo solo se le puede revelar y presentar simbodlicamente el profundo
sentido y el elevado fin de la vida, puesto que no es capaz de captarlo en su significado propio. La
filosofia debe set, en cambio, como los mistetios eleusinos, para los pocos, para los elegidos.'®

Aunque a lo largo del presente articulo trataremos especificamente las reflexiones
schopenhauerianas acerca de los mitos, podemos adelantar ya que nuestro autor defiende que
en las religiones encontramos elementos negativos y elementos positivos, segin como de
apropiadas o cercanas a la «verdad desnuda» —que solamente puede ser alcanzada, en sentido
estricto, por la razon y la filosoffa— sean sus alegorias y segun cual sea su utilidad practica a
la hora de dirigir y dar consuelo a la poblacion. Esto es: segun el idealista aleman las religiones
han de juzgarse en funcién de qué contenido de verdad teérica posean y como estas verdades
sean capaces de afectar a la vida de los individuos que las profesan. Por ello, y tal y como
podemos colegir con bastante certeza que le sucedia al propio Schopenhauer (cuyos textos al
respecto se mueven en una tensa ambivalencia), podemos ser criticos con la religion y sus
dogmas y, a la vez, reconocer en ella cierto valor. Podemos, a la vez pero en distintos sentidos,
amarla y odiarla, pues:

5 Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion I, op. cit., p. 616 (420).
16 Schopenhauer, A., Parerga y Paralipémena, Valdemar: Madrid, 2009, pp. 836-837.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
204 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

Tiene dos rostros: uno de la verdad y otro de la ilusién. Segin en el que nos fijemos, la amaremos o
la odiaremos. Por esto ha de considerarse como un mal necesario, cuya necesidad se basa en la
lamentable debilidad intelectual de la gran mayoria de los hombres, que es incapaz de captar la verdad
y por ello, en un caso urgente, necesita de un sustituto de la misma."”

Esta dicotomia, estas dos caras de la religién, son esenciales para entender la paraddjica
relacién que el Buda de Frankfurt sostuvo con las religiones, la cual no se puede reducir —como
suele a menudo ocurrir— a su orientalismo, como si Schopenhauer hubiera sido critico con las
religiones occidentales y abrazado acriticamente las orientales. Pues esto (que en lineas muy
generales puede ser cierto) es, si acaso, efecto de su estudio de las mismas, y no, como se pretende,
la causa de sus posturas. Gracias a su doble perspectiva, ademas, Schopenhauer se sitda en un
punto privilegiado de cara a no caer en las garras del religiocentrismo, a saber: culturalmente
formado en las religiones occidentales, su evolucion personal e intelectual le inclinaran cada
vez mas hacia las de orientales, haciendo que en cierta medida ambos factores se neutralicen
o equilibren y le den un punto de vista mas pluralista (y aconfesional) desde el que observar
los fenémenos religiosos sin tantos prejuicios como los pensadores anteriores a él e incluso
como sus contemporaneos'.

Ahora bien, que el ateo Schopenhauer otorgue una utilidad inestimable a las religiones no
es Obice para que siga defendiendo, durante toda su obra, la estricta distancia que hay que
interponer entre la religién y la filosofia ya que, aunque ambas intenten dar respuesta a la
necesidad metafisica del ser humano, la segunda se halla en una situacion privilegiada y siempre
ha de quedar libre del posible yugo al que la puede querer someter la primera.

Asi, aunque tanto los fundadores de religiones como los filésofos «vienen al mundo para
sacarlo de su torpor y sefialatle el elevado sentido de la existencia», las doctrinas religiosas no
pueden ser «la piedra de toque de la investigacion humana y el hilo conductor de todo
pensam'. La filosofia, tanto metafisica como moral, no debe tener por finalidad ni confirmar,
ni afianzar, ni explicar los dogmas religiosos: <ambas son completamente diferentes, y para
su provecho mutuo, han de permanecer rigurosamente separadas, de tal modo que cada una
de ellas siga su camino, sin prestarse atencion la una a la otra»®.

Esta vision de las relaciones entre razon y fe, entre filosofia y religion, es heredera directa
de los planteamientos de pensadores como Averroes y Spinoza. El primero de ellos ya
defendié en su Fas/ al-magqdil (o Doctrina decisiva y fundamento de la concordia entre la revelacion y la
ctencia) que solo un numero reducido de hombres esta intelectualmente capacitado para

7 Ibid., p. 841.

% Si bien no se puede negar que caera en otros prejuicios y errores por cuenta propia. Aun asi, este punto de
partida, en principio abierto y aconfesional, es el que deberfa adoptarse —y por lo general no se adopta— ante
el estudio de las religiones a dia de hoy. Nos remitimos, al respecto, al tltimo apartado del articulo.

19 Schopenhauet, A., Parerga y Paralipémena, op. cit., p. 828.

2 Ibid., p. 863.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 205



ABEL FERNANDEZ RIVERA

entender las verdades metafisicas que se hallan detras de las escrituras®. Algo similar propuso
Spinoza, al afirmar que la fe esta dirigida al vulgo y adaptada a sus diversas capacidades
intelectuales, por su afan universalista. Enlazando este tema con la politica, lleg6 a la
conclusion de que la fe era necesaria para introducir la obediencia y la piedad en el pueblo
por medio de la imaginacién, mientras que la filosofia o la razén tienen que fundamentarse,
en cambio, en la libertad y en la verdad, y por ello ser ajenas a la religion®.

Analizaremos a continuacion la cara mas negativa de la religién, aquella que precisamente
ha empafiado la reflexion del género humano con nociones e imposiciones erroneas, trayendo
consigo ademas una serie de problemas de orden ético-politico de gran importancia. También
en ellos podremos observar la continuidad de ciertos temas modernos e ilustrados en la
filosofia de la religion schopenhaueriana, asi como un anticipo de las criticas a la religion que
se daran en la segunda mitad del siglo XIX.

3. SCHOPENHAUER, EL ATEO MILITANTE

3.1. Problemas teoricos de la religion: critica al teismo

Que Schopenhauer fue ateo es irrefutable. La doctrina misma de la voluntad como cosa en si
del mundo lo corrobora: y es que, siendo la voluntad —ciega e irracional— la unica base
metafisica o nouménica sobre la que se fundamenta la naturaleza en su totalidad, no hay
espacio alguno para un Dios, espiritu inteligente creador, sustentador y gobernador de todo
lo real. Es casi seguro que, tal y como afirma Safranski en su célebre biografia del autor®, fue
un hecho afortunado que el primer tomo de £/ mundo no cobrara protagonismo alguno en el
panorama filos6fico hasta practicamente veinte afios después de su publicacion, pues sin duda
podemos hallar en el mismo pensamientos muy poco acordes al ambiente religioso de su
época que podrian haber puesto en peligro (como ya habia ocurrido, por ejemplo, con Kant
o Fichte) la obra y la libertad de Schopenhauer.

A lo largo de su trayectoria nuestro autor dejara para la posteridad textos increiblemente
explicitos en lo que a critica del teismo se refiere. Pese a que nos parece un grave error —como
mostraremos en apartados ulteriores— que, como sucede a menudo, toda aproximacion a la
cuestion de las religiones en Schopenhauer se centre en este aspecto, creemos que lo mas
apropiado es comenzar por dar cuenta de aquello que ha sido y es mas conocido de la misma:
su lucha tedrica contra toda forma de teismo, contra toda postura que presente un ser personal,
dotado de razén y voluntad, como origen y fundamento de la naturaleza. Dividiremos su critica
al tefsmo en tres aspectos diferenciados pero intimamente relacionados: la critica a la idea de
Dios como causa primera, la critica a la teodicea y la critica a la teleologia como herramienta
de la teologfa especulativa.

2 17d., Alonso, M. (traductor), Teolggia de Averroes, Fundacion El Monte: Sevilla, 1998, p. 197.
21/d., pot ejemplo, Spinoza, Tratado teoldgico-politico, Gredos: Madrid, 2011, p. 225.
B 1id. Safranski, R., Schopenbauer y los arios salvajes de la filosofia, Alianza Editorial: Madrid, 2001, p. 358.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
206 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

a) Critica a la idea de Dios como cansa primera

Ya desde Platon y Aristoteles —en cierta medida— se ha recurrido a la idea de una divinidad
como causa primera de la naturaleza. En Platén esta divinidad era considerada un simple
demiurgo, causa de la ordenacion del mundo sensible (si bien no de la existencia de la materia ni
de las ideas, que son eternas), mientras que en Aristoteles el motor inmévil era ante todo la causa
del movimiento del cosmos (también eterno). Empero, los autores medievales —especialmente
Santo Tomas con sus célebres cinco vias— no tardaron en utilizar argumentos muy similares
cuya pretension era demostrar la existencia de Dios, como causa primera y ser necesario, a
partir de la contingente existencia del mundo. Dicho argumento, rebautizado como argumentunm:
a contingentia mundi, sera en la Modernidad defendido por Leibniz y Wolff y duramente
combatido por la filosofia trascendental kantiana. En la Critica de la razin pura Kant dio, en
palabras del propio Schopenhauer, un golpe mortal a todo tipo de teologia especulativa. Ahora
bien: aunque nuestro autor reconoce el gran mérito de Kant, no deja de achacarle ciertos
errores en sus planteamientos.

Alo largo del apéndice «Critica de la filosofia kantiana» del primer tomo de E/ mundo como
voluntad y representacion podemos observar en repetidas ocasiones (especialmente, como es
l6gico, en la seccion dedicada a la Dialéctica trascendental de la Critica de la razin pura) que el
principal error de Kant en lo que a la cuestion teoldgica respecta es haber tomado la idea de
Dios como una idea necesaria, universal, que pertenece a la razén pura: claro residuo de la
formacion racionalista, leibnizo-wolffiana, del prusiano. En efecto, para Kant el intento de
pasar de lo condicionado (los diversos fenémenos) a lo incondicionado (la totalidad de los
mismos) es un principio esencial de la razén humana. Ahora bien, lo absolutamente
incondicionado, que retine en su concepto la totalidad de los fendmenos externos e internos,
es Dios, por lo que Dios ha de ser la tercera idea o ideal de la razon.

Cabe aqui mencionar a favor de Kant que, segun ¢€l, el despertar de esta idea de la razén
tiene condiciones empiricas e historicas. Asi lo asume en un pequefio anexo que acompafia a
sus Lecciones sobre filosofia de la religion (que constituyen, principalmente, una lectura critica de
la teologia natural y una especie de prolegébmenos a la propuesta kantiana de una teologfa
moral) lamado Historia de la teologia natural segrin Historia doctrinae de uno vero Deo, de Meiners.
En dicho anexo, extremadamente breve, Kant hace gala de un conocimiento relativamente
correcto —para la época en la que nos situamos y los recursos bibliograficos en ella
disponibles— de la historia de las religiones antiguas. Hace mencién explicita al politefsmo
griego, al egipcio, a las religiones de Persia e India y al paganismo (ademas de a la adoracién
de los animales, sin especificar en qué cultura), si bien para denostarlas —en diferente
medida— por no ser consecuentes con la fe racional o moral, es decir, por no suponer un
Dios tnico que gobernaria moralmente el mundo:

Si se pone uno manos a la obra con probidad y con un imparcial espiritu de examen, se hallard que
la razén tiene en efecto la capacidad de formarse un concepto de Dios moralmente determinado

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 207



ABEL FERNANDEZ RIVERA

y lo mas completo posible para ella; pero, por otro lado, habra también que reconocer que, por
multiples causas, este concepto puro de la deidad ciertamente no encontré facil acogida en ningin
pueblo de la Antigiiedad. De esto no era responsable la propia razén, sino los impedimentos que
se alzaban en su camino |...] El concepto moral que la razén nos da de Dios es tan simple y tan
claro para el entendimiento comun, que ciertamente no hace falta mucha cultura para creer en un
supremo Gobernante del mundo |...] Pues casi nada puede haber més facil que pensar un Ser
supremo por encima de todo.”*

Kant considera, en efecto, que siempre que se ejercite la razén sin trabas esta alcanzara
por si misma una concepcién monoteista de la divinidad. Schopenhauer cree que, gracias a
su mayor conocimiento de las diversas religiones historicas, esta en condiciones para afirmar
sin atisbo de duda que no existe tal idea —que casi podriamos denominar «innata» o natural—
de Dios como primera causa o absoluto incondicionado:

Que el remontarse a una causa incondicionada, a un primer comienzo, no se fundamenta de ningun
modo en la esencia de la razén lo demuestra también facticamente el que las religiones primigenias
de nuestra especie, que todavia hoy tienen el mayor numero de adeptos sobre la tierra, o sea, el
brahmanismo y el budismo, no conocen ni admiten semejante supuesto, sino que prolongan hasta
el infinito la serie de los fenémenos mutuamente condicionados.”

Es muy probable que, gracias a su temprano contacto® con las doctrinas hindues (aunque
fuera de una manera algo deformada, pues hoy sabemos que la Ouprnek’hat era un collage de, si,
textos de las Upanishads, pero entremezclados con comentarios filoséficos muy tardios,
atribuibles a la escuela de Sankardcarya, ya muy influenciada por el budismo), Schopenhauer
tomara conciencia de que habia formas de religiosidad filoséficamente sélidas que no tenfan
nada que envidiar a la tradicién religiosa occidental, haciendo de él un autor mucho mas
abierto que Kant a la hora de considerar las religiones no monoteistas. El indiscutible hecho
de que haya religiones plenamente razonables y no monoteistas implica que es erréneo
sostener que la de Dios es una idea regulativa de la razon.

Nuestro idealista escapa asi de una concepcion muy arraigada en la produccion filosoéfica
de la modernidad: la idea de una religién racional o natural, que no distaba mucho, al fin y al
cabo, del esencialismo consistente en creer en una religio perennis y universal que, mediante la
razon, serfa capaz de acabar con las disputas entre las diferentes confesiones (asunto harto
importante tras la revoluciéon luterana). Teniendo en cuenta que —como no deberia

*Kant, L., Lecciones sobre filosofia de la religion, Akal: Madrid, 2000, pp. 161-162.
# Schopenhauet, A., E/ nundo como voluntad y representacion 1, op. cit., p. 799 (574).

% Nos consta que Schopenhauer tomo prestado, gracias a la recomendacion del otientalista Friedrich Majet, un

ejemplar de la Oupnek’hat el 26 de marzo de 1814 de la Biblioteca de Weimar, haciéndose con uno propio ese
mismo julio. 17d. Safranski, R., Schopenhauer y los asios salvajes de la filosofia, op. cit., pp. 280-282.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
208 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

sorprendernos— los principios de esa supuesta religion natural de la razén humana inclufan
la idea de un Dios creador del universo (incluso en autores con posiciones tan diversas frente
a la religiosidad como Hume, Rousseau y Kant), Schopenhauer goza aqui de una mayor
amplitud de miras y, gracias a la apertura hacia Oriente, podra afirmar que, si este mundo
tiene una causa primera, en ningun caso podra ser un ser personal de suma bondad al que
cada uno de nosotros haya de agradecerle —como veremos a renglén seguido— el habernos
traido a una existencia plagada de dolor y sufrimiento:

Siintento imaginarme que estoy ante un ser individual, al que digo: «Mi creadot!, antes yo no era
nada, pero ti me has creado, de tal modo que ahora soy algo, soy yo», y ademas: «Te doy las gracias
por este acto benéficon, y al final: «8i no he sido bueno, es mi culpa», he de reconocer que como
consecuencia de mis estudios filosoficos e hindues, mi mente se ha tornado incapaz de resistir
semejante pensamiento.”’

b) Critica a la teodicea

Que no todos los pueblos que ejercitan la razén defienden la nocién de una primera causa
incondicionada como origen del universo es un factum incuestionable. Otro factum que se nos
impone con absoluta certeza a lo largo de nuestro conocimiento empirico del mundo es la
existencia del mal que en él impera. Mientras que el primero de los hechos es el pilar sobre el
que se asienta la critica a la idea de Dios como causa primera, el segundo es la base sobre la
que podemos criticar, asimismo, todo intento de teodicea.

Schopenhauer vilipendié a Leibniz no solo por su dogmatico racionalismo, sino ante todo
por su defensa de que este es «el mejor de los mundos posiblesy, 7ot principal de su Teodicea
y de su ingenuo optimismo. Este pensamiento es, empero, una sefia de identidad propia del
tefsmo, puesto que va ligado a la idea de un Dios omnipotente, omnisciente y bondadoso
creador de lo real. Asi, la critica a la idea de Dios como causa primera y la critica a la teodicea,
aunque sean analizadas separadamente, van de la mano.

Ya un joven Schopenhauer observé tal grado de mal fisico y moral en el mundo que llegd
ala conclusion de que este no podia haber sido creado por un autor sabio y bondadoso, como
afirman los dogmas monotefstas de las religiones abrahamicas:

A los diecisiete afos, sin ningun tipo de formacién escolar de alto nivel, fui sacudido por la
miseria de la vida de igual forma que le ocurri6 a Buda en su juventud, cuando diviso la
enfermedad, la vejez, el dolor y la muerte. La verdad, la cual brotaba de una forma clara y
manifiesta del mundo, superé muy pronto los dogmas judios, de los cuales también yo me hallaba
impregnado, dando como resultado lo siguiente: que este mundo no podia ser la obra de un ser

#Schopenhauet, A., Parerga y Paralipomena, op. cit., p. 872. Se puede encontrar ya una version preliminar —mas
de veinte afios anterior, de 1827— de este parrafo en HN III (Manuscritos berlineses), 319. Todas las referencias a
sus manuscritos las extraigo de Schopenhauer, A., Notas sobre Oriente, Alianza Editorial: Madrid, 2011.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 209



ABEL FERNANDEZ RIVERA

infinitamente bueno, mas bien la de un demonio que dio vida a las criaturas para recrearse la
vista ante sus tormentos.?

En efecto, la verdad del mal es totalmente empirica y, aunque solo el ser humano pueda
llegar a ella gracias a su concencia reflexiva, esta verdad se extiende a todos los seres de la
naturaleza. Kant afirmo, pese a su talante ilustrado y su confianza en el progreso humano, que
«la historia de la naturaleza comienza por el bien, pues es la obra de Dios; la historia de la
libertad comienza por el mal, pues es obra del hombre»™. Schopenhauer, a pesar de considerar
que la naturaleza puede ser contemplada como algo bello o sublime (aunque solo considerada
desde la perspectiva de un puro sujeto cognoscente), cree que su historia es también parte de
la historia del mal, del dolor y del sufrimiento, pues es la historia de una voluntad ciega que
lucha consigo misma sin fin, desde la mas minima fuerza fisica hasta el ser humano, producto
mas acabado de su proceso de objetivacioén y autoconocimiento:

Y a este mundo, a esta palestra de seres atormentados y angustiados que solo subsisten al devorarse
mutuamente, donde cada animal feroz es la tumba viviente de otros miles y su propia conservacion
una cadena de martirios, donde ademas con el conocimiento aumenta la capacidad para sentir
dolor, que por eso alcanza su grado mas alto en el hombre y es tanto mas elevado cuanto mas
inteligente es este, a este mundo —decia— se le ha querido amoldar el tema del optimismo y
demostrarnos con él que se trata del mejor de los mundos posibles.™

Y es que el mal es absolutamente incompatible con la existencia de Dios como un ser
supremo y perfecto: no hay teodicea posible. Se han intentado a lo largo de la historia del
pensamiento occidental muchas vias para escapar de esta conclusion®: para erradicar el mal
moral, la religién cristiana inventé el concepto de libre albedrio; para negar el mal fisico, este
se achac6 a un defecto de la materia, se intent6 designar como una mera privacion de bien, se
invent6 la figura del diablo, etc. Ninguno de estos intentos resolvieron absolutamente nada,
precisamente porque el mal se nos presenta con una brutalidad que no atiende a racionalidad
alguna, hasta el punto de que aquel que pretende negarlo es un necio:

No ha existido ningun hombre que no haya deseado mas de una vez no presenciar el dia siguiente.
De acuerdo con ello la tan a menudo lamentada brevedad de la vida tal vez fuera justamente lo
mejor que hay en ella. Si a cualquiera se le colocase ante los 0jos los espantosos dolores y tormentos
a los que constantemente se halla expuesta su vida, serfa presa del horror: y si al mas empedernido

#Schopenhauet, A., HN IV (Manuscritos de los anios 1830-1852), 1, 96-97 (1832).

Y Kant, L., Probable inicio de la bistoria humana, en Kant, L., Critica del Juicio, ;Qué es ilustracion?, El conflicto de las
Sfacultades, Gredos: Madrid, 2010, p. 354 (AA. VIII, 115).

¥ Schopenhauet, A., E/ nundo como voluntad y representacion 11, ap. cit., p. 768 (667).

M bid., p. 227 (190).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
210 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

de los optimistas se le llevase a través de los hospitales, lazaretos y el martirio de los quir6fanos,
por las carceles, las camaras de tortura y los recintos de la esclavitud, sobre los campos de batalla
y las cortes de la justicia, se le abrieran todas las oscuras moradas donde la miseria se oculta a la
mirada de la curiosidad mas impasible y se le dejara finalmente echar un vistazo a la «torre del
hambre» de Ugolino, entonces a buen seguro comprenderfa finalmente de qué tipo es este «el
mejor de los mundos posiblesy.*

Schopenhauer defiende en sus obras no solo que este mundo podria ser mucho mejor que
tal y como es, sino que este mundo es, de hecho, el peor de los posibles, un mundo cuya
inexistencia serfa preferible a su existencia y que, ademas, no podria existir en condiciones
fisicas solo un poco mas desfavorables, siendo obra del azar y la suerte:

Este mundo estd dispuesto como habria de estarlo para poder subsistir a duras penas: si fuera un
poco peor no podtia seguir subsistiendo. [...] El mundo alcanzarfa pronto su final no solo si los
planetas chocasen entre si, sino también si las perturbaciones efectivas de su 6rbita fueran en
aumento, en lugar de compensarse paulatinamente mediante las otras. [...] Ademds, bajo la sélida
corteza del planeta se alojan violentas fuerzas naturales que, tan pronto como un azar las pusiera
en juego, habrian de destruitlo junto a todo cuanto vive en éL.?

No queremos ahondar en mas ejemplos de corte fisico-quimico que Schopenhauer pone
en juego a renglon seguido, pues el argumento remite a la misma idea: si fallara una nimia
parte de las azarosas condiciones que sostienen nuestro mundo (como sucedi6é en las
extinciones masivas de otras épocas remotas), este cesaria de existir. Esto muestra que no hay
una Inteligencia suprema que haya trazado un plan universal desde el comienzo de la creacion.
Y esto conduce al siguiente problema: el del orden y la finalidad naturales.

¢) Critica a la teleologia teoldgica

Uno de los argumentos mas utilizados incluso a dia de hoy (véase la «teoria» del disefio
inteligente) para defender la existencia de Dios es postular que, dado que observamos un
orden y una aparente finalidad en los seres naturales, la naturaleza toda ha debido ser
construida por una inteligencia superior segun causas finales (segin un plan). Se unen asi la
teleologia y la teologfa: es la llamada prueba fisico-teologica de la existencia de Dios.

La teleologia (es decir, recurrir a causas finales como explicacion de la naturaleza y sus
caracteristicas) no es, en s{ misma, una postura erronea. De hecho, es indispensable para
comprender la naturaleza organica™, pues los seres vivos se conducen segiin motivos (es decit,
metas, objetivos: causas finales) y su propia anatomia y fisiologfa responden a una suerte de

2 1/id. Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 1, op. cit., p. 571 (383).
¥ 17id. Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 11, op. cit., p. 772 (669).
* Ibid., pp. 434-444 (375-383).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 211



ABEL FERNANDEZ RIVERA

finalidad impuesta por la voluntad (a saber, poder llevar a cabo con mayor efectividad el
objetivo de toda vida: sobrevivir en la gran lucha por la existencia).

Ahora bien, se origina un grave problema cuando se pretende convertir la teleologia en
una sierva de la teologfa suponiendo que las causas finales en la naturaleza responden a un
designio, a un plan divino llevado a cabo por una inteligencia ordenadora del mundo. En esto
consiste el argumento fisico-teolégico —denominacién que debemos a Kant— de la
existencia de Dios, cuyo origen podtiamos retrotraer incluso hasta Anaxagoras™, pero que
cobrara decisiva importancia en autores medievales como san Agustin o santo Tomas. Lo
mas escandaloso, segin Schopenhauer, es que después de Kant y de él mismo siga siendo
defendido, por parte de algunos autores (Schopenhauer cita a Richard Owen, pero también
lanza invectivas relativamente anénimas que con casi toda seguridad van dirigidas, en buena
parte, a los tres grandes filosofos del Idealismo aleman), que la finalidad de la naturaleza
implica una inteligencia, un propdsito, una reflexion, etc. detris de su existencia™.

De los anteriores apartados se deduce perfectamente que, en contra de estos autores, no
hay intelecto alguno que dirija providentemente el mundo hacia un fin. Podemos ademas
observar en el mundo natural causas finales que solo atienden al puro instinto (las telarafias,
los panales de las abejas...), es decir, a la voluntad sin mediacion de la inteligencia. Y es que el
intelecto, como prueba Schopenhauer en innumerables partes de su obra, es un mero
epifenémeno de la voluntad, unico y primordial fundamento metafisico del mundo. Al ser su
origen posterior al de la voluntad misma, no podemos postular una inteligencia (que dirigiria
a la voluntad segun un plan preestablecido) como causa del orden natural”.

3.2. Problemas practicos de la religion: critica al adoctrinamiento y el fanatismo

a) El adoctrinamiento religioso contra la filosofia y la ciencia

Es innegable que en Occidente, al menos a partir de la Edad Media y por lo general, las
relaciones entre filosoffa, ciencia y filosofia han sido cuanto menos complicadas. Tras varios
siglos de ciencia aristotélica y filosoffa de corte religioso, el pensamiento moderno amanece
con las obras de Descartes, Copérnico, Galileo, etc. Aunque estos autores fueran mas o menos
religiosos, sus ideas suponian tal cambio de paradigma que todos ellos tuvieron, en mayor o
menor medida, problemas con las autoridades eclesiasticas. Kant, asimismo, lleg6 a recibir
una carta firmada por Federico Guillermo II donde este le ordenaba apartarse de los temas
de indole religiosa en sus cavilaciones. Este tipo de problematica, desgraciadamente, se
extiende incluso hasta el Occidente contemporaneo. Muestra de ello es, entre muchos otros
asuntos que nos llevarfan a reflexiones de indole politica que no tienen aqui su lugar, el debate

317, Platon, Fedon, Alianza Editorial: Madrid, 2009, p. 108 (97bc).

*17id. Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion I, op. cit., p. 839 (608) y E/ mundo como voluntad y
representacion 11, op. cit., pp. 447-450 (385-388).

" Vid. Schopenhauet, A., Sobre la voluntad en la naturaleza, Alianza Editorial: Madtid, 1979, pp. 64 y 85.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
212 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

que todavia existe en las aulas de Estados Unidos acerca de la ensefianza del creacionismo
como alternativa al evolucionismo.

Schopenhauer no era ajeno a estos asuntos, y los explica de la siguiente manera: la religion,
que como hemos visto solo puede presentar la verdad, en el mejor de los casos, en sentido
alegdrico, pretende poseetla sensu proprio. Esto es: su intencion es hacerse pasar —de cara a
no perder su legitimidad y su poder®— por la verdad misma, que solo pertenece en sentido
estricto a la filosoffa y a la ciencia, saberes que se fundamentan en la experiencia y en la
demostracion racional. De aqui surgen los conflictos entre filosoffa, ciencia y religion. Esta
ultima pretende silenciar, eliminar o apropiarse de, en la medida en que le es posible, aquellos
saberes que compiten con ella por ostentar el trono de la verdad.

El arma mas poderosa que la religiéon posee para asegurarse la consecucion de este fin es
el adoctrinamiento, como imposicion, mediante la educaciéon, de una metafisica popular (es
decir, de una serie de dogmas religiosos) apelando a que esta es una verdad revelada:

No es mas que un nifio grande quien en serio pueda creer que alguna vez un ser, que no era
humano, ha dado a nuestra estirpe alguna clave sobre su existencia o la del mundo o sobre su meta.
No hay mas revelacién que los pensamientos de los sabios, si bien conforme al sino de todo lo
humano, estan sometidos al error, hallandose a menudo también revestidos de asombrosas alegorias
y mitos, donde entonces se llaman religiones |...].

El secreto fundamental y la astucia primigenia de todos los curas, en toda la tierra y en todas
las épocas, ya sean brahmanes, mahometanos, budistas o cristianos, es el siguiente. Han reconocido
y captado correctamente la gran fortaleza e indestructibilidad de la necesidad metafisica del ser
humano: ellos pretenden poseer la satisfaccion de la misma, al haber recibido directamente la
palabra del gran enigma por un camino extraordinario. Tras haber convencido de esto a los
hombres, los pueden guiar y dominar, segun sus deseos. De entre los regentes, los mas listos sellaran
alianza con ellos; los otros seran dominados por ellos.”

Schopenhauer esta siendo, en estos parrafos, no sélo nuevamente un continuador de
Spinoza (en su caracterizacion politica de los profetas), sino un precursor del concepto
de alienacioén religiosa marxista y del analisis de la moral sacerdotal —y la voluntad de
poder que secretamente la sustenta— que realizara Nietzsche en la Genealogia de la moral.
Y es que la religion, a lo largo de la historia, se ha mostrado en innumerables ocasiones
como una herramienta de opresiéon y dominaciéon, como aparato que ha incentivado la
ignorancia para garantizar su existencia, atacando e incluso matando a aquellos que
pretendian escapar de su adoctrinamiento, pues estos ponian en peligro su supremacia
frente al saber racional. Por ello afirma Schopenhauer, en una bella y dura metafora, que
«las religiones son como las luciérnagas, necesitan de la oscuridad para lucir. Un cierto

1., pot ejemplo, Schopenhauer, A., Parerga y Paralipémena, op. cit., pp. 837 y 845.
¥ Ibid., p. 863.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 213



ABEL FERNANDEZ RIVERA

grado de ignorancia general es la condicién de todas las religiones, es el unico elemento
en el que pueden viviey.*

La religion es de tal manera inoculada por los sacerdotes desde la infancia que ha impedido
la auténtica libertad de pensamiento. Cualquier teorfa que se alejara de ella ha sido impedida,
haciendo imposible que la metafisica y la ciencia progresaran. Schopenhauer no se esta
refiriendo aqui, por asf decirlo, a una «ibertad de pensamiento externay, a la libertad de
expresar los pensamientos (que, sin duda, fue también coartada), sino a algo incluso peor: el
adoctrinamiento religioso impide la libertad de pensamiento interna, al abonar la fértil tierra
de la razén humana con dogmas y nociones preconcebidas que a tal punto echan raices en
ella que llegan a ser consideradas, practicamente, ideas innatas®'.

b) La temible atrocidad del fanatismo

Lo mas problematico de este asunto, y sin duda la peor cara de las religiones, es que el
adoctrinamiento, que se realiza en la mas tierna infancia y por lo tanto cuando el ser humano
adquiere la base intelectual y el caracter (su «segunda naturaleza», como afirmé bellamente
Aristételes) que determinaran el resto de su existencia, puede facilmente acarrear consecuencias
desastrosas para la moral: «tan fuerte es, por consiguiente, el poder de los dogmas religiosos
grabados en la mente infantil que son capaces de asfixiar la conciencia y, por ultimo, toda
compasion y toda humanidad»*.

El fanatismo, en efecto, es la piedra de escandalo —para Schopenhauer, pero también
hoy para nosotros— de las religiones. Adoctrinar puede conducir a considerar a aquellos
que no siguen la religién propia impios o herejes, suponiéndolos seres tan inmorales que su
vida no tiene valor alguno ante los ojos de Dios y del fanatico religioso. Puede llevar a la grave
ceguera de no distinguir entre lo teérico y lo practico, entre ateismo (o herejia) y maldad:

Los sacerdotes dan la bienvenida a esta confusion conceptual y solo a consecuencia de ella podia
originarse esa temible atrocidad que es el fanatismo, el cual no solo ha llegado a perseverar en
algunos individuos excepcionalmente perversos y malvados, sino sobre pueblos enteros, y a la
postre materializarse en este Occidente como Inquisicion.*

Solo hay que observar la historia de Occidente para contemplar las peores consecuencias
practicas —las que mas importan— de la religion. La historia del cristianismo, por ejemplo,
esta plagada de intolerancia, guerras de religion, persecuciones de herejes, etc. En efecto, las
religiones estan ligadas a estos atroces sucesos, y a ellos no escapa ninguna de ellas (ni siquiera,

Y Tbid., p. 848.

" 17id. Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 1, op. cit., p. 246 (207-208).
*2Schopenhauet, A., Parerga y Paralipémena, op. cit., p. 830.

* Schopenhauet, A., E/ nundo como voluntad y representacion 1, op. cit., p. 625 (428), nota al pie.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
214 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

aunque Schopenhauer no contara con datos histéricos suficientes al respecto, las orientales),
pues siempre habra individuos que encuentren en la fe una justificacién para sus barbaries y
su inmoralidad. Podemos sostener con Schopenhauer, asi, que «as religiones tienen con
mucha frecuencia una influencia decididamente desmoralizadora»*, especialmente cuando la
ignorancia lleva al odio contra otras confesiones y, lo que es peor, contra los seres humanos
que las siguen. Esta es, sin duda, la cara mas negativa de las religiones y contra la que hoy,
todavia y para nuestra desdicha, debemos combatir:

En verdad esta es la peor parte de todas las religiones: que los creyentes se permiten todo contra
los demas y por lo tanto proceden contra ellos con toda crueldad y perfidia: los mahometanos
contra los cristianos y los hinddes; los cristianos contra los hinddes, los mahometanos y los pueblos
americanos, negros, judios, herejes, etc. Pero tal vez haya ido demasiado lejos al decir todas las
religiones, pues en honor a la verdad he de afiadir que el principio surgido de esta fanatica crueldad
solo lo conocen las religiones monoteistas.*

4. ADECUACION TEORICA DE LAS RELIGIONES

4.1 Religiones de la verdad y religiones del error

Anteriormente hemos hecho hincapié en que la doctrina schopenhaueriana sobre la religién
no puede ser, ni mucho menos, reducida a su critica al tefsmo. Razon de ello es que, para el
Buda de Frankfurt, la esencia de una religion no esta constituida meramente por sus dogmas
teolégicos, es decir, su creencia en uno o varios principios divinos con determinadas
caracterfsticas. Schopenhauer es, seguramente, uno de los autores canénicos de la filosofia que
mas ha tratado el fenémeno religioso haciendo omisién, en sus reflexiones sobre el mismo, de
la tradicional centralidad de las cuestiones de Dios y del alma. Y ello es debido a que, al contrario
de lo que sucedia en otros autores de su época, daba mayor importancia a otros aspectos de la
religién. Su practicamente total desinterés por las discusiones teologicas contrasta con su gran
interés en la religiosidad, aspecto que, como veremos, es solidario con la situacion actual de la
religién en Occidente.

Para Schopenhauer el hecho fundamental a tener en cuenta cuando se analizan y critican —en el
sentido técnico del término— las religiones es la cosmovision y el mensaje moral que, detras de sus
doctrinas alegoricas, estas otorgan a los seres humanos que las practican. La diferencia fundamental
entre las diversas religiones o formas de religiosidad estriba en la perspectiva teotica con la que se
enfrentan al universo y el papel que otorgan a la existencia humana dentro del mismo. Las religiones,
pues, han de comprenderse en funcion de si son realistas o idealistas, optimistas o pesimistas: «yo no
puedo establecer, como se hace usualmente, la djferencia fundamental de todas las religiones en si son
monoteistas, politefstas, panteistas o ateas, sino sélo en si son optimistas o pesimistas»*.

" Schopenhauet, A., Parerga y Paralipémena, op. cit., p. 858.
¥ Ibid., p. 860.
Y Schopenhauet, A., E/ nundo como voluntad y representacion 11, ap. cit., p. 224 (187).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 215



ABEL FERNANDEZ RIVERA

Denominaré a partir de aqui a estos dos pares de elementos o actitudes enfrentadas (a
saber, realismo-idealismo y optimismo-pesimismo) elementos #dricos de una religion,
distinguiéndolos de sus elementos iticos (los dogmas de fe que dan apoyo a los elementos
tedricos) y éticos (las posturas y leyes acerca del vivir y el obrar humanos, tanto individual como
socialmente considerados). Estos elementos, si bien no explicitados, estan claramente
diferenciados en la doctrina schopenhaueriana de las religiones y ayudan enormemente a
ordenar sus ideas —bastante diseminadas en su obra— al respecto de las mismas.

Los elementos tedricos que nos ocuparan en el presente apartado pueden a su vez
clasificarse en elementos epistemoldgicos, cosmoldgicos y antropoldgicos. Veremos a
continuacién que, a partir del andlisis de los mismos, nos resultarin mucho mas claras las
razones que guiaron a Schopenhauer a establecer una jerarquia entre diversos sistemas
religiosos ya desde el primer tomo de E/ mundo como voluntad y representacion.

a) Elementos epistemolgicos: religiones realistas y religiones idealistas

El judafsmo tiene como atributos fundamentales el realismo y el optimismo, con los cuales esta
estrechamente emparentado y son las auténticas condiciones del tefsmo; puesto que este nos
proporciona el mundo material como algo absolutamente real y la vida como un agradable regalo
hecho a nosotros. El brahmanismo y el budismo, en cambio, tienen como atributos fundamentales
el idealismo y el pesimismo, puesto que ellos atribuyen al mundo una existencia onirica y consideran
la vida como consecuencia de nuestra culpa.”’

Realistas son aquellas doctrinas que atribuyen a la materia una existencia independiente del
sujeto cognoscente. El mundo material es, asi, considerado como un entramado de objetos o
cosas en si mismas ubicadas en el espacio y el tiempo, concebidos también como realidades
independientes del sujeto que conoce. Las religiones realistas, por tanto, son aquellas que
creen en un mundo fisico externo ya dado tal y como se presenta a los sentidos, sin parar
mientes en que sus objetos necesitan de un sujeto para tener entidad ontologica. Estas
religiones se identifican con las teistas, pues postulan que este mundo material fue creado a
partir de la nada (ex nzbilo) gracias al poder de una entidad divina.

Idealistas, por su parte, son aquellas religiones que, como la filosoffa de Schopenhauer, no
aceptan que lo material tenga una existencia independiente de la mente que lo percibe. Es
decir, consideran que el mundo tiene una «consistencia onirica», pues solo existe gracias a los
sujetos cognoscentes. Dichas religiones son, segin Schopenhauer, las principales religiones
orientales: el brahmanismo (especialmente la doctrina Vedanta) y el budismo.

Y Schopenhauet, A., Parerga y Paralipémena, op. cit., p. 873.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
216 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

b) Elementos cosmoligicos: religiones optimistas y religiones pesimistas

Hay que considerar a la existencia como un extravio cuya redencion es desistir del mismo: la
existencia porta siempre ese caricter. En este sentido la concibieron las antiguas religiones indias
y también, aunque con un rodeo, el auténtico y originario cristianismo: incluso el propio judaismo
alberga cuando menos en el pecado original (su unico rasgo redentor) el germen de este parecer.
Solo el paganismo griego y el islam son enteramente optimistas; por eso en el primero la tendencia
opuesta tuvo que desahogarse al menos en la tragedia: pero en el islam, que es la mas nueva y
también la peor de todas las religiones, dicha tendencia apatrecié como sufismo, ese bello fenémeno
de otigen y espititu indio.*

De la creacién del mundo por un ente sabio y bondadoso (personal) se sigue que este mundo
debe ser bueno, y que todo el mal que hay en ¢l ya esta a priori justificado. Por ello, observamos
de nuevo que las religiones teistas no son despreciadas por Schopenhauer simplemente por
postular un Dios personal, sino ante todo porque dicha creencia conduce irremediablemente
a una concepcioén optimista del mundo; concepciéon obviamente, si tomamos en cuenta los
presupuestos de nuestro autor, muy alejada de la contrastada verdad del mundo y nuestra
propia existencia como radicalmente malos.

Las religiones con tendencias panteistas, por su parte, se situarian a caballo entre las ateas
y las tefstas, si bien son mucho mas cercanas a las segundas. Al ser el mundo o bien la divinidad
misma o bien una emanacién de la divinidad, este ha de ser esencialmente bueno. Ahora bien,
por ser en cierta medida una «fenomenalizacién» de esa supuesta divinidad, una teofania, cae
en el mismo problema que el teismo ante la explicacion del mal. Este setfa el caso, por ejemplo,
del brahmanismo o, dentro de la filosofia, de la teorfa emanantista de corte neoplaténico, la
teologia negativa de Escoto Eritgena o el spinozismo™®.

Las religiones ateas, que sostienen que este mundo no tiene por origen una supuesta
divinidad, son a su vez religiones pesimistas, pues lo consideran una apariencia ilusoria de la
que hay que escapar. De hecho, el fin ultimo de la vida, recogido en esta concepcion, es el
conocimiento de que serfa preferible que no existiéramos: «esta es la mas importante de todas
las verdades y por eso hay que explicitarla, por mucho que contraste con el actual modo de
pensar en Europa: por el contrario, en toda el Asia no islamizada es la verdad fundamental
mas reconocida tanto hoy como hace tres mil afios»*’.

¢) Elementos antropoldgicos
La nocién de que un Dios ha creado el mundo no solo conduce a una vision optimista del
mundo en su conjunto, sino que acarrea necesariamente otras ideas de caracter antropolégico.

®Schopenhauet, A., E/ nundo como voluntad y representacion 11, ap. cit., p. 799 (695).
Y Vid. ibid., pp. 853-855 (739-741).
0 Ibid., p. 799 (695).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 217



ABEL FERNANDEZ RIVERA

Para Schopenhauer, el teismo hace imposible postular la inmortalidad humana (pues es
absurdo sostener que algo creado de la nada pueda ser infinito) y la libertad. En efecto, la
libertad es ininteligible si suponemos que hemos sido creados ex nzhilo, incluyendo nuestros
rasgos de caracter mas profundos, y que nuestras acciones estan ademas predeterminadas por
un plan divino. Esta cuestion es mas grave aun cuando se introduce la nociéon de pecado y
culpabilidad: es una aberracién defender que, a pesar de que he sido creado por otro, he de
culparme por ser como me hicieron.

Solo si suponemos que el mundo no esta predeterminado por una inteligencia superior
podremos asegurar que, aunque no sea posible cambiarlo, nuestro caracter nos pertenece.
Solo si nuestro «yo mas profundo» (nuestro caracter inteligible) es de algin modo libre con
arreglo a nuestra voluntad —aunque por ella estemos condicionados— podemos hacernos
cargo de nuestras acciones y ser responsables de nuestro destino vital®’.

Ademas de ser incompatible con un asunto tan serio como la libertad y la responsabilidad,
el teismo inculca una visiéon errénea —y moralmente nociva— de nuestro puesto en el
universo: nos sitia como centro de la creacion, llevandonos a considerar a los animales (y, en
general, a la naturaleza) como meras cosas para nuestro uso y disfrute:

Otro error fundamental del cristianismo [...] es que ha desprendido al ser humano, de una manera
antinatural, del mundo animal, al que pertenece en esencia, y que solo pretende hacer valer,
considerando los animales como cosas. [...] El mencionado error fundamental es una consecuencia
de la creacion de la nada, segin la cual el creador, capitulo 1y 9 del Génesis, entrega todos los
animales al hombre como si fueran cosas.>

Contra esta vision tefsta y errada de la realidad zoologica y antropolégica, «el brahmanismo
y el budismo, fieles a la verdad, reconocen decididamente el evidente parentesco del ser
humano, en general con todal a naturaleza, pero en particular y sobre todo con el reino animal,
parentesco que representan en estrecho vinculo con la metempsicosis»™. Las religiones no
tefstas, por tanto, pueden presumir, segun Schopenhauer, de hacer de nuevo honor a una
verdad metafisica y ética fundamental de su sistema: Ta# tvam asz, «Eso eres ti». El ser humano
es un animal mas de la naturaleza, pues es meramente una objetivacion, como el resto de
seres naturales, de la voluntad.

5. UTILIDAD PRACTICA DE LAS RELIGIONES: ETICA Y RELIGION
Kant realizé un giro copernicano no solo en epistemologfa y ética, sino también en las
reflexiones en torno a la religién al subordinar esta, en cierta medida, a la moral. Schopenhauer

3! Hsto, en las religiones orientales, es propiamente lo que se comprende bajo el concepto de karma.
32Schopenhauet, A., Parerga y Paralipdmena, op. cit., pp. 869-870.
> Ibid., p. 869.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
218 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

tomara su relevo y afirmara que no debemos interpretar tanto desde una perspectiva tedrica
el hecho religioso como desde una vertiente practica, pues «si la metafisica personificada es
su enemiga, la moral personificada serda su amiga»*: su papel positivo es eminentemente
practico (pese a que puedan conducir, por avatares historicos, a graves problemas de indole
ético-politica, como ya hemos explicado): «el problema de la religion es que se presente como
teoricamente verdadera. Pero su papel positivo es practico: por una parte da consuelo
metafisico a la humanidad y por otra otorga una moral a los perversos que no pueden atender
a razones»>.

Este apartado continda la senda trazada en el anterior, mas esta vez apoyandonos en las
reflexiones morales de Schopenhauer y su doctrina de la negacién de la voluntad como fin
ultimo de la vida humana, explicando asi de qué manera «el espiritu y la tendencia ética son
lo esencial de una religion, no los mitos con los que se reviste».*

5.1. Los mitos postmortem: apoyo moral y consuelo metafisico

El principal vehiculo mitico con el que las religiones son capaces de dirigir moralmente y dar
consuelo a la vida de los seres humanos son sus posturas acerca de la vida después de la
muerte. Dos grandes respuestas religiosas se han dado, segiin Schopenhauer, acerca del destino
postmorten del individuo: el mito del mas alla y el mito de la transmigracion de las almas (o
metempsicosis). Estos mitos responden no solo a nuestra necesidad de obrar éticamente y a
nuestro metafisico anhelo de inmortalidad, sino también a nuestra sed de justicia, de
proporcién —como dirfa Kant— entre virtud y felicidad. La filosofia siempre ha intentado
poner en conexion la virtud y la felicidad mediante razonamientos. La religion, mediante la
afirmacion de una existencia postetior a esta donde ambas itfan parejas®.

Ademas de otorgar una cosmovision tedrica, una metafisica popular, las religiones tienen
un papel decisivo en la forma de actuar de los seres humanos. Su papel tedrico es secundatio
comparado con su decisiva importancia en su vertiente practica, pues la meta final de las
religiones es dar pautas para vivir. El caracter mitico de la religion, mas que para facilitar
verdades tedricas al pueblo, sirve para presentar verdades morales a través de alegorias y mitos.
Lo mejor que se le puede dar a la gran masa, incapaz de captar racionalmente las verdades, es
«una bella alegorfa, que baste completamente como hilo conductor para la vida practica y
como consuelo y esperanza»™. Podemos denominar a esta vertiente ética y existencial de las
religiones —su cara mas importante— su uso practico:

> Ibid., p. 843.

> Idem.

3¢ Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 11, op. cit., p. 825 (716).
37Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 1, op. cit., p. 624 (427).
¥ Schopenhauet, A., Parerga y Paralipdmena, op. cit., p. 865.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 219



ABEL FERNANDEZ RIVERA

Lo que confiere su enorme fuerza a cualquier credo positivo, al punto de apoyo que le permite aduefiarse
de los animos, es su vertiente ética; bien que no inmediatamente como tal, sino en tanto que esta se halla
firmemente conectada y entretejida con el dogma mitico que por lo demas es caracteristico de todo
credo religioso, hasta punto de que solo parece explicable por él; aunque el significado ético de las acciones
no es explicable en absoluto conforme al principio de razén, todo mito sigue este principio y los creyentes
tienen el significado ético del obrar por algo inseparable de su mito ¢ incluso lo identifican con €L

A pesar de que «la verdadera moral y la moralidad no dependen de ninguna religién» (puesto
que la verdadera moral, que renuncia a la propia voluntad y abraza la compasion, ha de surgir
del conocimiento), cada religion «la sanciona y la proporciona con ello un apoyo»® al presentat,
al menos, mitos que fomentan la negacion de la voluntad a través de la creencia en premios y
castigos en una vida posterior a esta. Este es el oculto enlace entre religién y moral segin
Schopenhauer: si bien la verdadera moral es independiente de la religién (y en esto nuestro autor
esta siendo fiel a Kant), la religion puede ayudar, aunque mediante un rodeo mitico, a hacer que
el pueblo se comporte moralmente (si bien puede que no en su intencién, como exigirfa la moral
kantiana, al menos si en sus actos, que es lo tnico que se le puede exigir al vulgo).

El mito del mas all, en efecto, postula que tras esta existencia seremos juzgados segun la
calidad moral de nuestras acciones en la misma. En funcién de nuestra bondad o maldad
seremos recompensados con una vida dichosa en el cielo o con un castigo eterno en el
infierno. Este mito, pese a conectar virtud y felicidad tal y como exige nuestra nocion de justicia,
es inferior al mito de la transmigracién, puesto que este ultimo no postula mundos
trascendentes y casi inimaginables, sino que sostiene que la recompensa o el castigo por nuestras
acciones se daran en este mismo mundo, solo que en una nueva vida terrenal, donde
recogeremos lo que en la anterior, con nuestras acciones, sembramos. Ademas, el fin ultimo
de la transmigracion es precisamente dejar de encarnarse en nuevos cuerpos, es decir: dejar de
existir como ser individual y alcanzar la unién con lo divino (o el Nirvana).

Una transmigracion de las almas presentada como dogma serfa un falso dogma. Sin embargo, la
transmigracion de las almas presentada como mito, como imagen de la verdad, resulta excelente: es
sumamente practica como principio regulador de las acciones. Tal es el fin de todas las religiones, en
tanto que ellas son revestimientos miticos de la verdad inaccesible al tosco sentido humano. Nunca
un mito se ha cefiido tan estrechamente —ni lo hara jamas— a una verdad filos6fica que solo es
accesible a unos pocos como esta doctrina del mas noble y antiguo de los pueblos; dicha verdad, tan
degenerada actualmente en muchos elementos, prevalece todavia en ese mito como creencia popular
y sigue teniendo hoy, como hace cuatro mil afios, una decisiva influencia sobre la vida.!

¥ Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 1, op. cit., p. 625 (427), nota al pie.
' Schopenhauet, A., Parerga y Paralipomena, op., cit., p. 885.

' Schopenhauer, A., HN I, 440-441 (1817). 17id., también, una versién ampliada —y un afio postetior— de este
texto en Schopenhauer, A. E/ mundo como voluntad y representacion 1, op. cit., pp. 616-618 (420-421).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
220 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

Pero, ademas de dar un significado ético al obrar, estos mitos otorgan un profundo
consuelo a aquellos que en ellos creen. Como ya adelantamos en el apartado 2.1,
Schopenhauer considera que toda filosofia y toda religién pueden juzgarse segin como
respondan a la cuestion del sufrimiento y de la muerte®. En general, se puede afirmar de
todas las religiones que, consideradas bajo esta 6ptica y sin dejar de lado la critica antes
analizada, «son necesarias para el pueblo y suponen un beneficio inestimable para este»®,
si bien, igual que los sistemas filoséficos, unas (las que creen en la metempsicosis, pues su
doctrina es mucho mas comprensible para la imaginaciéon de la masa y mas cercana a la
verdad tedrica de la eternidad de la voluntad) cumpliran mejor estos objetivos que otras
(las que creen en un inconcebible mas alld y en una falsa inmortalidad del individuo
concreto):

La reflexion que conlleva el conocimiento de la muerte proporciona también pareceres metafisicos
destinados a consolarnos al respecto, de los que el animal no precisa ni tampoco es capaz. Todas
las religiones y todos los sistemas filosoficos se dirigen principalmente a este fin de procurar un
antidoto contra la certeza de la muerte que sea producido por la razén reflexiva con sus propios
medios. El grado en que alcanzan este fin es muy distinto y #za religion o filosofia facultara mucho
mids que las otras a los hombres para mirar con tranquilidad el rostro de la muerte.*

5.2. Negacion de la voluntad y santidad

La doctrina ética mas importante de Schopenhauer es la negaciéon de la voluntad, fin practico
ultimo de la vida humana (nica salvacién posible ante una existencia que se presenta como
dolor y sufrimiento) y culminacion de su sistema. En efecto, la negacién de la voluntad —el
ascetismo, la santidad, la verdadera virtud—, que procede de un conocimiento intuitivo de la
gran verdad tedrica que mencionamos en el apartado 4.1 (que seria preferible que no
existiéramos), es la renuncia final a la vida que, por ello, es origen asimismo de la verdadera
compasion o amor puro, es decir, de toda filantropia.

Al tener por origen un conocimiento intuitivo de la esencia intima del mundo, la negacion
de la voluntad es universalmente alcanzable —uwvirtualite— por cualquier ser humano
independientemente de su nivel intelectual, educacién, nacionalidad, sexo, etc. Y, por
supuesto, tal como podemos observar en la historia, independientemente de los dogmas
religiosos que se hayan insertado, a lo largo de su periplo vital, en su mente. En efecto,
reconocemos en las vidas de los grandes maestros y santos religiosos que el ascetismo, la
renuncia a la voluntad de vivir, ha sido la esencia de su mensaje y sus obras, siendo ejemplos
de ella independientemente de su credo o religiéon positiva particular:

217d., pot ejemplo, Parerga y Paralipémena, op. cit., pp. 840-842.
9 Schopenhauet, A., E/ nundo como voluntad y representacion 11, op. cit., p. 222.
4 Ibid., p. 607 (529).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 221



ABEL FERNANDEZ RIVERA

Y lo que relato aqui con una torpe lengua [el ascetismo como fin ultimo de la vida] y solo con
expresiones genéricas no es un cuento filoséfico inventado para la ocasion: no, fue la envidiable
vida de muchos santos y almas bellas entre los cristianos, y todavia mas entre los hindues y los
budistas, por no hablar de otros correligionarios. Por muy diferentes que fueran los dogmas que
impregnaban su razon, a través de la conducta de su vida se expresé de idéntico modo el dnico
conocimiento intimo, inmediato ¢ intuitivo del que puede provenir toda virtud y santidad.®®

En esta, la parte mas importante de su filosoffa, Schopenhauer recurre a las religiones mas
que nunca. Diversas lecturas del significado ético del brahmanismo, el budismo y el
cristianismo, as{ como ejemplos de santos y ascetas de las mas diversas creencias, pueblan las
paginas finales de E/ mundo como voluntad y representacion®: san Francisco de Asis, san
Buenaventura, la sefiora Guyon (quizas la mujer més encomiada por nuestro autor), la sefiorita
Klettenberg... y, por supuesto, Gautama Buda y Jesucristo (de los que daremos cuenta algo
mas adelante), son modelos de la doctrina ética de Schopenhauer:

La ética procedente de nuestra consideracion global y que coincide coherentemente con todas sus
partes, aun cuando sea nueva e inaudita en lo tocante a su formulacién, no lo es en modo alguno
con arreglo a lo sustantivo, sino que coincide plenamente con los genuinos dogmas cristianos e
incluso estaba contenida y presente en estos mismos, con arreglo a lo sustancial, al igual que
también coincide exactamente con las teorfas expuestas a su vez con formulaciones enteramente
distintas y con las presctipciones éticas de los santos libros indios.”

Nuestro autor identifica negacioén de la voluntad y santidad: es aqui donde realmente puede
brillar el gran valor de las religiones. En los santos se muestra, empiricamente, la poderosa
capacidad que tiene la fe a la hora de alentar a la consecucion de la complicada meta de la
vida: la autonegacion de la voluntad como redencién de esta tortuosa existencia.

Esa gran verdad fundamental, contenida en el cristianismo, al igual que en el brahmanismo y
el budismo, a saber, la necesaria redencion de una existencia que esta relegada al sufrimiento y a
la muerte, asi como su consecucion mediante la negacion de la voluntad, o sea, mediante una
decisiva oposicion a la naturaleza, es la verdad mas importante que pueda haber, pero al mismo
tiempo es la mas antagonica respecto a la orientacion natural del género humano y la que resulta
mas dificil de captar por sus verdaderas razones, pues todo lo que solo cabe pensar universal y
abstractamente es inaccesible para la mayor parte de los hombres. De ahi que, para llevar esta
gran verdad al terreno de la aplicacion practica, se necesitara por doquier un vehiculo mitico
para la misma, algo asi como un recipiente sin el cual se perdetia y evaporaria®.

9 Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 1, op. cit., p. 655 (452).
17, ibid., pp. 658 (454) y ss.

7 Vid. ibid. p. 694 (483).

8 Schopenhauet, A., E/ nundo como voluntad y representacion 11, ap. cit., p. 834 (722-723).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
222 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

6. UNA FILOSOFIA DE LA RELIGION EXISTENCIAL Y MORAL

De lo hasta aqui dicho podemos ya extraer una serie de conclusiones generales: Schopenhauer
realiza una axiologfa, valoracion o jerarquizacion de las religiones no segun criterios teolégicos
o metafisicos (en sentido especial: metafisica g#a teologia, psicologia y cosmologia racional),
sino segun su adecuacion a verdades tedricas ya establecidas en su filosoffa que tienen también,
ante todo, un caracter existencial y moral (practico).

Asi, solo tras el analisis filosofico que establece en qué consiste la verdad metafisica y moral
del mundo (es decir, solo cuando ha quedado demostrado que el mundo es representacion y
voluntad, con todo lo que ello conlleva para nuestra existencia) se permite Schopenhauer hacer
una evaluacién o una critica de las religiones. Para nuestro arrogante —pero apreciado— autor,
una religion sera mejor o peor segun su adecuacion con su propio sistema filosoéfico, pues en
¢l esta contenida la verdad del mundo, asi como de hasta qué punto se presente la verdad con
ropajes lo suficientemente sencillos para que sea entendida por el vulgo: «el valor de una religion
depende del mayor o menor contenido de verdad que porte en si bajo el velo de la alegoria y
luego de la mayor o menor claridad con que dicha verdad se deje vislumbrar a través de ese
velo, o sea, de la transparencia del ultimo»®.

A cambio, Schopenhauer considera ciertas religiones como pruebas de que su filosofia es
una suerte de filosofia perennis cuyos aspectos estaban, en cierta manera, ya esbozados en
antiquisimas doctrinas, como las religiones orientales, con las que reconoce su deuda.

Para aquellos que se introducen en el pensamiento schopenhaueriano —y aqui estoy casi
realizando una confesion— puede resultar sorprendente que un autor abiertamente ateo
muestre en sus obras una relacién practicamente simbidtica entre su filosoffa y la religion,
pero asi es: los fenémenos religiosos otorgan material indispensable en su filosoffa, mientras
que su pensamiento es el unico que, por otra parte, ha logrado por primera vez explicar el
nucleo racional —tanto tedrico como practico— de dichos fenémenos.

Estamos, pues, capacitados ya también nosotros para emprender la tarea de analizar
sucintamente la peculiar valoraciéon que realiza Schopenhauer de las religiones historicas o
positivas, centrandonos en su axiologia de las grandes religiones pero también —aunque de
manera todavia mas breve— de otras formas que ¢l considera menores de religiosidad.

7. LAS RELIGIONES HISTORICAS: CLASIFICACION Y JERARQUIA

Alo largo de este articulo hemos puesto de relieve las claves de la posicion de Schopenhauer
frente a la religién y a las religiones en general. Para su dilucidacion ha sido necesario recurrir,
en varias ocasiones, a religiones historicas concretas. Creemos que, aun asi, no es baladi
realizar, a modo de recapitulacién y profundizacion en el tema, un analisis de la consideracion
que nuestro autor sostuvo sobre diversas religiones positivas en sus obras. Cabe decir que sus
valoraciones tienden a ser politicamente incorrectas bajo la 6ptica del siglo presente (pues el

 Ibid., p. 222 (186).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 223



ABEL FERNANDEZ RIVERA

respeto a todo tipo de confesion se reconoce ahora como un deber fundamental), asi como
en algunas ocasiones poco rigurosas y parciales, pues debemos tener en cuenta que la jerarquia
propuesta por Schopenhauer depende en gran parte de su idiosincrasia intelectual y es, como
tal y pese a todo, un producto de su época.

7.1 Las dos grandes religiones primigenias: Zend (Avesta) y Brahmanismo

Una de las hipotesis que maneja Schopenhauer para explicar su caracterizacion de las religiones
sostiene que existieron en el mundo antiguo dos religiones primigenias de las cuales habrian surgido
0. La religion de los edas (denominada
ahora religion védica), por su parte, toma su nombre de las primeras obras que conservamos de
la religién que se practico en la India antes del surgimiento del propio hinduismo (asi como del

las actuales: la «religion de los Vedasy y la «religion Zend»

budismo y el jainismo). La religion Zend es la que hoy se llama zoroastrismo o mazdeismo, cuyos
principios estan recogidos en el Avesta (escrito en lengua zend, de ahi la terminologia conocida
por Schopenhauer), atribuido precisamente a Zarathustra o Zoroastro, autor mitico de origen
persa que propuso por primera vez una suerte de monotefsmo, si bien con tintes dualistas, ya
que presento6 la historia del universo como un combate entre Ahura Mazda y Ahriman.

Cabe decir que, aunque no existe aun un consenso claro al respecto, podemos situar el
origen de ambas en al menos un milenio antes de nuestra era (pues, por diversas pruebas que
no contemplaremos aqui, podemos estar seguros de que ya antes de ser compilados sus textos
fueron transmitidos oralmente). Por lo tanto, y aunque en el siglo XIX era imposible manejar
con detalle informacién sobre ambas, Schopenhauer no se equivoco a la hora de dar un peso
histérico importante a estas dos grandes religiones.

Segun €1, de la religion de los edas surgieron las que ya hemos caracterizado anteriormente
como «religiones de la verdad»: el brahmanismo —hinduismo, en sentido lato— y el budismo.
De la religién Zend proceden las «religiones del errom'!, esto es, el judaismo y el islam. Mencion
aparte merece el cristianismo, sin duda el caso mas interesante —y controvertido— de la
filosofia de la religion de Schopenhauer, pues, aun asentado en una mitologfa de corte judio,
presenta un espiritu directamente emparentado con las religiones orientales. Analizaremos
someramente la posicion que ocupan estas religiones en el sistema schopenhaueriano
(partiendo de las mejor valoradas a las mas denostadas y terminando con aquellas que apenas
captaron, por razones filoséficas o historicas, su atencion).

"Schopenhauer se hubiera sorprendido de la conexion descubierta entte ellas en los dos tltimos siglos. Ambas
son indoatias, surgieron como un culto a Mitra/Mithra (dios solar), mostraban nombres muy similares pata las
divinidades de la luz y la oscutidad —aunque con papeles invertidos—, como Abura/ Asura o Daeva/ Deva, usaban
términos casi iguales para el brebaje al que rendfan culto (sozza en sanscrito y haoma en avéstico), etc., si bien no
tardaron en separarse en sus concepciones cosmoldgicas y teologicas.

"' A pesar de que ella misma constituye una suerte de «término medio» entre el optimismo y el pesimismo, al
contar con la figura de Ahriman —el principio espiritual malo— como contrapeso a Ahura Mazda —principio
bueno del universo—. V7. E/ mundo como voluntad y representacion 11, op. cit., p. 826 (716).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
224 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

7.2. Las grandes religiones del mundo (I): budismo y brahmanismo

a) Budismo

A pesar de que Schopenhauer entré realmente en contacto con el budismo tras acabar el
ptimer tomo de E/ mundo™, no debemos olvidar que su adorada Oupnek’hat tenia mucho, si
bien no de budismo sezsu stricto, si de hinduismo ya permeado por las revolucionarias doctrinas
de Buda. No es sorprendente, asi, que nuestro Buda de Frankfurt identificara brahmanismo
y budismo y que, cuando por fin tuvo acceso a mayor conocimiento del budismo, diera
superioridad a este ultimo, situandole en la cuspide de su personal jerarquia de sistemas
religiosos. Las razones de este primer puesto son cristalinas teniendo en cuenta lo que se ha
expuesto a lo largo de este articulo: el budismo™ niega la existencia de cualquier tipo de
trascendencia —pues el Nirvana solo puede comprenderse en un sentido negativo, como
estado carente de sufrimiento, muerte y renacimiento—, y ademas es idealista y pesimista
(siempre desde el punto de vista de Schopenhauer), presentando de forma clara la negacion
de la voluntad, la negacion de samsara™, como unico camino o medio hacia la salvacion, que
es ejemplificado en la vida de su avatar: Siddharta Gautama, el Buda.

b) Brabmanismo

El brahmanismo (término que designa ahora la religién de transicion entre la védica y la
hindd, pero que Schopenhauer utiliza vagamente para referirse al hinduismo en general™)
es para nuestro autor la segunda religion mas cercana a la verdad. Aunque tiene dioses,
estos no tienen un papel significativo (la #rimurti, sus tres dioses mas importantes —
Brahma, Vishnu y Shiva— simplemente representan para el idealista la creacion, la
conservacion y la destruccion™) y, en cambio, las Upanishads constituyen las primeras obras
donde encontramos un resuelto idealismo, al distinguir entre Brahman (como unidad
metafisica primordial, voluntad) y »a@ya (el mundo ilusorio de la materia, representacion).
Para Schopenhauer es, asimismo, la primera religién que presenté el mito de la

2 1id. Safranski, R., Schopenbauer y los asios salvajes de la filosofia, op. cit., p. 281.

O mas bien la doctrina original de Buda, ya que hay mualtiples escuelas de budismo y muchas de ellas gustan
de realizar afiadidos —como, por ejemplo, cosmogonfas— a ese mensaje original de Gautama.

™ Samsara hace referencia al ciclo de renacimientos en esta existencia sufriente.

> Gracias a los grandes avances en indologia, tenemos pruebas mas que suficientes para sostener que lo que
Schopenhauer entiende por brahmanismo es, sobre todo, los textos de las Upanishads con algunos comentarios
muy posteriores a las mismas (que compondrian la ya mencionada Oupnek’hat). De hecho, en el paragrafo 185
de Parerga y Paralipomena (pagina 890 de la edicion citada) nuestro autor arremete contra los textos mas clasicos
de la religién védica (contra el Rg-Teda y el Sama-1"eda, concretamente), siendo ya consciente de que tienen que
deben tener un origen diferente a las Upanishads. Seguramente a nuestro autor le habria agradado conocer que
la serie de libros que constituyeron su «consuelo vital» se comenzaron a redactar aproximadamente en la misma
época en que surgieron el budismo y el jainismo, fruto precisamente del rechazo al politeismo/henoteismo
védico y a la casta de los brahmanes.

"®Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 1, op. cit., p. 680 (472).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 225



ABEL FERNANDEZ RIVERA

transmigracion de las almas, asi como el ascetismo como herramienta para conseguir una
futura vida mejor.

Su inferioridad respecto al budismo se explica, aparte de por su barroca mitologia (ese
exceso de «corteza religiosa» que impide alcanzar facilmente el verdadero nucleo filoséfico
de lo planteado y del que el budismo, crefa Schopenhauer erréneamente, se habia liberado en
gran medida), por darle un caracter positivo a la negacién de la voluntad, al utilizar la metafora
de la «reabsorcion en Brahman» (un concepto vacio) para explicar el estado en el que se
introduce el Azman (yo personal) que se ha liberado del dominio de #a@ya.

7.3. Las grandes religiones del mundo (II): judaismo e islam

a) Judaismo

Con el judaismo nos introducimos en el escabroso terreno de las religiones del error: es una
religién realista, optimista y tefsta. Ya en el libro III del primer tomo de E/ mundo realiza
Schopenhauer invectivas que se volveran recurrentes contra el pueblo judio, tachandolo de
aislado, egoista, jerarquico y despreciado por todos los grandes pueblos de Oriente y
Occidente, lamentandose de que este sea precisamente nuestra base cultural”.

Y es que, sin pretender aqui analizar el probable antisemitismo de nuestro autor, esta
religion cumple casi todos los requisitos para ser la antitesis de su pensamiento. Los
principales asertos de la misma son que el mundo material existe realmente, pues fue
creado por Yahvé a partir de la nada, y ademads su existencia —y por tanto la nuestra— es
un regalo divino que debemos agradecer, un fin en s{ mismo. El mundo es esencialmente
bueno y sus insustanciales males se atribuyen casi en su totalidad —en consonancia con
el dualismo cosmolégico del zoroastrismo— a una maligna entidad superior: Satan, que
cuenta con un papel secundario en la teologia judia, que tiende a ser un monoteismo
absoluto™.

El unico «rasgo redentor que observa Schopenhauer en el judaismo (es decir, el Gnico
mito que le parece presentar una verdad adecuada a la realidad del mundo) es la doctrina del
pecado original™
la mas nociva de todas las nociones tedrico-practicas para Schopenhauer: la idea de que el

. Por lo demas, el judaismo presenta, ademas de los errores teéricos descritos,

objetivo de esta vida es alcanzar la felicidad. En efecto, a los virtuosos se les promete una
larga vida, una descendencia numerosa, riqueza, etc., pues no se contempla —al menos en el

" Ibid., p. 439 (274).

78 Cabrtia aqui especificar, ademas, que la figura de Satan en el Antigno Testamento —texto que maneja Schopenhauet,
ajeno a la Tord— es controvertida, pues ademas de ser su adversario es también, como se observa claramente,
por ejemplo al comienzo del Libro de Job, uno de los siervos de Yahvé.

" Es destacable y sorprendente que Schopenhauet, ya sea por desconocimiento o pot falta de interés, no realice
mencién alguna al Libro de Job —del que ya Kant dio cuenta en su libro sobre teodicea—, tnico libro del Antiguo
Testamento que podria haber casado a la perfeccion con su pesimista vision del mundo.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
226 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

judaismo primitivo— la inmortalidad del individuo®. Y, por supuesto, cae en el error de poner
como motivo para practicar la virtud la mera voluntad de Dios, haciendo de su ética una ética
egoista, cuyo fin cae dentro de la afirmacion de la voluntad. Por eso no es de extrafar, ademas,
que su principal ley moral (la ley del talién, que aparece en tres de los cinco libros del
Pentateuco) fuera una fundamentacion del derecho a la venganza: algo, desde luego, muy
alejado de la compasion y la renuncia a si mismo.

b) Lslam

Para Schopenhauer el islam, la mas reciente de las religiones, es también la peor de todas
ellas®’. Comparte espititu tedrico con el judaismo (de hecho es, segiin nuestro autor, una mera
variedad del mismo®), al ser una religion optimista y teista. Pero, ademads, su moral es —segun
Schopenhauer— una moral egoista, «pagana»®, que afirma la voluntad de vivit, y cuyo paraiso
no es mas que la realizaciéon maxima de la felicida terrenal. Ademas, la mayorifa de los paises
mahometanos, segun observa Schopenhauer, tienen una constitucion regida por la «injusticia
positiva»™, por la ley del talién (devolver mal por mal) de origen judio.

Su libro sagrado, por otra parte, es el peor de todos los que conoce nuestro autor:

El Coran: este pésimo libro fue suficiente para fundar una religion mundial y satisfacer la necesidad
metafisica de innumerables millones de personas desde hace 1.200 afios, inspirando las bases de
su moral y un colosal desprecio por la muerte, asi como también guerras sangrientas y vastas
conquistas. En ese libro encontramos la mas triste y pobre forma de teismo. Puede que se pierdan
muchos matices con su traduccion, pero yo no he podido descubrir alli ningtin pensamiento valioso.
Ello demuestra que la necesidad metafisica no va cogida de la mano de la capacidad metafisica.®

Si en el judaismo solo podiamos encontrar, como aspecto redentor, el pecado original,
para encontrar algo positivo en el islam debemos alejarnos de su «metafisica del pueblo» y
centrarnos en su vertiente mistica, de gran valor y, segin Schopenhauer, «espiritu indio»: el
sufismo. Pero de la mistica nos encargaremos en el penultimo apartado de nuestro trabajo.

7.4. Las grandes religiones del mundo (III): cristianismo
Una de las grandes obsesiones que acompanaron a Schopenhauer durante toda su trayectoria
filosofica fue su creencia —que esperaba fuera confirmada por los futuros investigadores de

80 17d., pot ejemplo, Schopenhauer, A., HN I1I, 114-115 (1821), HN I17, 1, 310 (1851) y E/ mundo como voluntad
y representacion 11, op. cit., p. 641 (558).

81 Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacién 11, op. cit., p. 799 (695).

82 Ibid., p. 583 (507).

8 Schopenhauet, A., Parerga y Paralipdmena, op. cit., p. 854.

¥ Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 1, gp. cit., p. 603 (409).

% Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 11, op. cit, p. 213 (177-178).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 227



ABEL FERNANDEZ RIVERA

la Biblia— en que, por compartir un espiritu comun con las doctrinas orientales®, el
cristianismo debe proceder de algin modo del hinduismo®. Segin nuestro autor, el Nuevo
Testamento tiene en comun con las religiones de la verdad lo mas esencial de cualquier religion
(recordemos: su espiritu y su vertiente ética): es pesimista al presentar este mundo como un
valle de lagrimas®™ cuyo principe solo puede ser Satin, proponiendo como salvacion la
resignacion, el abandono del querer, la negacion de la voluntad, etc.*’

Actitud encarnada ademas, como en la India, en un avatar o maestro” que sustituye la
antigua ley del talién por el mandamiento del amor al préjimo o la compasion®. En efecto,
mientras que Adan y el pecado original simbolizan la afirmacion de la voluntad®, «se debe
concebir universalmente a Jesucristo como el simbolo o la personificacion de la negacion de
la voluntad de vivitn”™. El propio Schopenhauer reconoce que, en su vertiente ética, el
cristianismo es lo que se halla mas préximo a su filosofia®, y no le tiembla el pulso al afirmat,
pese a su marcado orientalismo, que «se podria denominar mi teorfa como la genuina filosofia
cristiana, por muy paraddjico que esto pueda parecer a los que no profundizan en las cosas»”,
contra lo cual, por cierto, se rebelaria Nietzsche anos después, caracterizando la ética de la
compasion y la negacion de la voluntad como un nihilismo.

Es muy curioso el intento que realiza Schopenhauer para explicar los milagros y fabulas
que rodean a la figura de Cristo. Recurre para ello a la hipétesis de que Jesus fue educado por
sacerdotes egipcios (que a su vez debian de provenir de la India’, de ahi un posible nexo con
el hinduismo) en el dominio de la magia —es decir, del magnetismo animal— hasta llegar a
realizar obras extraordinarias a través de la voluntad””. Este afin de explicar algunas doctrinas
controvertidas de los Evangelios a través de hipotesis sobre «los afios desconocidos de Jesus»
(no tenemos noticias canoénicas de su vida de los doce a los treinta afios), relacionandolos con
supuestos viajes a Egipto, la India e incluso al Tibet se replicara en autores posteriores y, aun
hoy, supone un filén de la literatura académica y esotérica.

% Ibid., p. 797 (693).

¥ Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacién 11, op. cit., p. 641 (558).
% Ibid., p. 773 (671).

¥ Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 1, op. cit., p. 440 (275).
" 17d., pot ejemplo, Schopenhauet, A., Parerga y Paralipomena, op. cit., p. 874.

9 Ibid, p. 875.

%2Schopenhauet, A., E/ nundo como voluntad y representacion 11, op. cit., p. 833 (722).
% Schopenhauet, A., E/ nundo como voluntad y representacion 1, op. cit., p. 691 (480).
% Ibid,, p. 661 (456).

% Schopenhauet, A., Parerga y Paralipomena, op. cit., p. 819.

% Ibid, p. 892.

Y Ibid, p. 877.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
228 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

Lo que esta claro es que, aunque el relato de la vida de Jests pueda ser un caso parecido a
los del Rey Arturo o el Cid (figuras totalmente humanas pero revestidas de elementos
legendarios o miticos para engrandecerlas®™), el mensaje moral recogido en el Nuevo
Testamento y el espiritu que porta son una guia esencial para la conducta humana que estan
en consonancia (si bien bajo los ropajes de la alegorfa) con la filosofia schopenhaueriana.

7.5. Otras religiones: el politeismo y las religiones de China

Schopenhauer desprecia el politeismo y, en general, las religiones europeas precristianas (el
druidismo, el odinismo y la mitologfa griega) por ser sus dioses burdas personificaciones de
los principios cosmoldgicos y las fuerzas fisicas de la naturaleza®, asi por no tener ni una
dogmatica determinada ni una tendencia moral definida'". Parecen mas que religiones, segin
él, juegos fantasiosos de creadores de leyendas populares que probablemente tienen su origen
en hombres asiaticos emigrados a Europa. Ni siquiera el politeismo de los [edas se libra de
su critica'®’. Solo el druidismo'" y la religion egipcia, por creer en la metempsicosis, presentan
cierto grado de adecuacién con la verdad. A la egipcia, de hecho, la considera (como algunos
testimonios antiguos) el origen de las doctrinas de Pitagoras y Platon. Es seguro que la religion
orfica hubiera sido de su agrado de haberla conocido.

Un trato mas favorable tienen de su parte las religiones de China, principalmente porque
ninguna de ellas reconoce, segin Schopenhauer, ni Dios ni dioses'”. Cierto es que el
confucianismo apenas le interesa, por consistir en una serie de preceptos morales y legales
sin base metafisica que los sustente. A cambio, el taofsmo le interesa enormemente (llegando
a citar, en la apertura del tercer libro de los Complementos, un fragmento de la traduccion del
Tao Te King que publicé Stanislao Julien en 1842, que nuestro autor posefa) por proponer un
principio inmanente a todas las cosas (el Tao 0 Dao) y un camino moral cuyo fin dltimo es la
redencion del mundo'™. El buda de Frankfurt cree, asi, que el sentido y el espititu del taoismo
coincide plenamente con la tercera religion de China (aunque de origen Indio), el budismo,
del que ya hemos hablado suficientemente.

Aunque lo mejor de las religiones chinas, sin duda, es que —segun nuestro autor— el
fanatismo no ha llegado a derramar sangre entre ellas, pues «estas tres religiones de China [...]
estan muy lejos de luchar entre si, sino que mas bien coexisten tranquilamente, y aun hay mas,

% Ibid., p. 879.

% Ibid., p. 898.

19 b, pp. 851 y 864

0 b, p. 890.

12 Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 11, op. cit., p. 834 (722).
19 b, p. 828 (717).

1% Schopenhauet, A., Sobre la voluntad en la naturaleza, op. cit., p. 185.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 229



ABEL FERNANDEZ RIVERA

05

y es que tal vez por el reciproco influjo tienen una cierta concordancia entre si»'", siendo asf

un gran ejemplo para el resto de confesiones por su pacifica convivencia.

8. MISTICA Y FILOSOFIA
Hemos mostrado que la filosofia de la religion de Schopenhauer no debe ser reducida, meramente,
a su atefsmo. Aun asi, donde mas va a cristalizar el carifio del aleman por ciertas manifestaciones
religiosas es en su explicacion de la mistica, fenémeno que podemos hallar, con importantes
diferencias pero con un profundo fondo comin, en cualquier confesion histérica, desde los santos
hinddes y budistas hasta los sufies del islam (que bajo esta éptica estan mucho mas cerca de la
verdad que el resto de musulmanes).

Ya al tratar su teorfa de la negacion de la voluntad en el primer tomo de E/ wundo 1a relaciona
directamente con los misticos cristianos, budistas e hindues, observando una gran coincidencia
entre tan diferentes pueblos y épocas'™, si bien es en los Complementos a su obra magna donde

197 En ella comienza dando una definicion

explorara mas detenidamente el tema de la mistica
general de la misma, siendo esta «toda ensefianza para percatarse inmediatamente de aquello
hasta donde no alcanza ni la intuicién ni el concepto, o sea, ningin conocimiento en
general»'®. El mistico, en efecto, sean cuales sean los dogmas bajo los que explica sus
vivencias, recurre a su experiencia interna, individual e inefable, que consiste en la «consciencia
de la identidad de su propio ser con el de todas las cosas o con el ntcleo del mundo»'”, la cual
esta ligada con el quietismo y el ascetismo. Con ello se aleja del filésofo, que parte de la
experiencia externa y de la autoconciencia, experiencia por tanto intersubjetiva y comunicable.
Pero ¢qué es exactamente la experiencia del mistico?

El mundo como voluntad y representacion concluia con un precioso capitulo acerca de la nada a
la que conduce la negaciéon de la voluntad, indicando siempre que esta nada es relativa (un
nihil privativum) y no absoluta (nzbil negativum). La metafisica, que pretende ser un conocimiento
del mundo —y que por lo tanto esta subordinada a la relacién sujeto-objeto y a la voluntad
de vivir— solo puede llegar hasta aqui. La filosofia solo puede expresar negativamente lo que
la mistica, si la consideramos auténtica, experimenta interior y positivamente: el mistico logra,
gracias a su santidad, alcanzar y mantenerse en esa nada y vivirla como éxtasis, iluminacion,
comunién con Dios, unién con Brabman, Nirvana, etc., palabras que, desde el punto de vista

de la filosofia, son meramente alegotias y flatus vocis'’.

5 Ibidl, p. 186.
19 Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 1, op. cit., pp. 665-666 (460).

197 Aunque, nos consta, estas reflexiones comenzaron mucho antes, hacia 1827. Podemos encontrar ya en sus
manuscritos de dicho afio los temas esbozados en 1844. [77d., por ejemplo, HIN III, 345, 352 y 353.

%8 Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 11, op. cit., p. 808 (701-702).
9 Ibid,, p. 811 (704).
"0 Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion I, ap. cit., pp. 697-699 (485-487).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
230 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

Ahora bien: que la filosoffa no pueda ni deba imitar a la mistica no implica que haya de
negarla. Schopenhauer muestra con claridad que lo mas sensato es creer en el testimonio de
los misticos, pues han relatado —con diferentes ropajes, debido a los diversos dogmas y
términos que culturalmente posefan— idénticas experiencias en muy distintas condiciones:

Nada puede resultar tan sorprendente como la coincidencia entre quienes exponen esas doctrinas
en medio de la enorme diversidad de sus épocas, paises y religiones, asi como la inquebrantable
seguridad y la confianza intima con la que relatan su experiencia interior. No forman algo asi como
una secta que mantenga, defienda y propague un dogma abrazado para siempre tras haberlo
acreditado tedricamente; antes bien, por lo comun se desconocen unos a otros: es mas, los misticos,
quietistas y ascetas, ya sean hindues, cristianos o mahometanos, son heterogéneos en todo salvo
en el espiritu y sentido interno de sus doctrinas.'"!

Para Schopenhauer, esto es un motivo mas por el que se deberia elogiar su filosofia, y es
que es la tnica que da cuenta del fenémeno mistico, siendo a su vez este una confirmacion
de la misma: «y si, a juicio de mis coetaneos, la paraddjica e inaudita coincidencia de mi filosoffa
con el quietismo aparece como una obvia piedra de escandalo, por el contrario yo veo

justamente en ello una prueba de su correccion y verdad tnicas»!'?.

9. LA FILOSOFIA DE LA RELIGION DE SCHOPENHAUER, HOY

Si observamos la situacion de las religiones en el mundo occidental del siglo XXI es facil
percatarse de un cada vez mas intenso proceso de secularizacién. Los profundos y vertiginosos
cambios sociales acaecidos en los dos ultimos siglos, propiciados por revoluciones cientifico-
técnicas, politicas y filoséficas, han conducido al conocido desencantamiento del mundo que
ya anuncié Max Weber hace aproximadamente cien afios.

Prosperan en la actualidad dos movimientos con los que la religion ha de entenderse: un
creciente atefsmo o agnosticismo y un pluralismo cultural (propiciado por los movimientos
migratorios y la cada vez mas completa globalizacién) que impiden que un discurso religioso,
por lo general, pueda llegar a ser planteado como hegemoénico. Ante estos hechos algunos
individuos particulares abrazan nuevos {dolos o ideales —politicos, econémicos, cientificos,
etc.— que les permitan dar un sentido o direccion a su existencia.

Una de las propuestas actuales cada vez mas potentes ante la insuficiencia de las religiones
monoteistas por conseguir dirigir la vida y dar consuelo a los occidentales es sumarse a
productos religiosos o pseudorreligiosos de raigambre orientalista. Los ejemplos mas obvios
son los movimientos New Age, el yoga, el reiki y demas doctrinas que tienen cada vez una
mayor aceptacion entre las grandes masas. Prueba de este «renacimiento oriental» que
Schopenhauer vaticinaba —aunque seguramente imaginaba de forma muy distinta— es

" Schopenhauvet, A., E/ mundo como voluntad y representacion I1, op. cit., pp. 811-812 (704-705).
12 [bid,, p. 815 (707).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 231



ABEL FERNANDEZ RIVERA

también la actual moda del mindfulness (que, en términos schopenhauerianos, buscaria
fomentar la «conciencia mejor») o la gran popularidad de ideas como las del karma o la
reencarnacion (con obras audiovisuales y literarias como Me lamo Earl, Maldito Karma, etc.).

No son pocos los occidentales que siguen estas nuevas tendencias sin ser conscientes de
lo que ellas implican. Su puesta en practica suele acarrear una comprension muy superficial,
en cierta manera vacia de contenido tedrico. Adentrarse en textos como la Bhagavad Gita, los
Yoga Sutras de Patanjali o el Canon Pali budista puede ser una tarea muy ardua para el publico
general, dada la complejidad y también la lejania espacio-temporal de dichas obras. Aunque
ello serfa recomendable, es probable que Schopenhauer, por su cercania y lenguaje, sea una
via de acceso mas sencilla —aunque menos rigurosa— a las doctrinas orientales.

Al realizar nuestro autor un intento, sin recurrir en ningin momento a cuestiones teologicas
—y por tanto, defendiendo un ateismo solidario con nuestros dfas—, de mostrar un posible
enlace entre las religiones (y por tanto, en gran medida, culturas) occidentales y orientales,
resulta muy enriquecedor para los tiempos que corren leer sus obras y reflexionar con ellas.
Tiempos en los que, ademas, se intenta ante todo fomentar el didlogo entre religiones y la
inclusién del otro. Mérito suyo es hacer hincapié en lo que mas nos podria unir —a saber,
nuestras similares aspiraciones éticas y nuestro anhelo de consuelo vital—, y no en lo que nos
separa irremediablemente de otras creencias: sus dogmas de fe.

Asimismo, aunque con errores, fue un autor que intentd zafarse del religiocentrismo y critico
duramente el adoctrinamiento religioso, sin que esto suponga automaticamente —como el
fanatico religioso puede creer— negar el valor que puede tener para la poblacion ser educada
en materias de religion. Todavia hoy —y mas en los paises hispanohablantes— la ensefianza
de la religion en Occidente es generalmente confesional (aunque se haya abierto algo el
espectro al ofrecer, a veces, alternativas también confesionales y monoteistas al cristianismo).
La filosoffa de la religion schopenhaueriana nos invita, en cierta medida, a respetar las diferentes
religiones por su utilidad practica, y sobre todo a mostrar su caracter innegablemente alegérico:
una tarea aun pendiente en la docencia de las mismas.

Por estas y otras razones que se coligen a lo largo de mi exposicion espero haber mostrado
suficientemente la gran actualidad de la filosoffa de la religion schopenhaueriana. A dos siglos
de la publicacion de su primera y mayor obra, las concepciones del autor de E/ mundo como
voluntad y representacion nos invitan, de una forma muy particular, a respetar todas las creencias
y confesiones, siempre que estas no caigan en el error de presentar sus dogmas como verdades
irrevocables y de fomentar el fanatismo, problema que, por desgracia, también sigue teniendo
hoy tanta vigencia como hace doscientos afios.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
232 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER COMO FILOSOFO DE LA RELIGION

BIBLIOGRAFIA

ALONSO, Manuel (traductor), Teologia de Averroes, Fundacion El Monte: Sevilla, 1998.

GOMEZ CAFFARENA, José y MARDONES, José Maria (eds.), Estudiar la religion, Anthropos:
Barcelona, 1993.

GRONDIN, Jean, La filosofia de la religion, Herder: Barcelona, 2010.

KANT, Immanuel, Prolegimenos a toda metafisica futura que haya de poder presentarse como ciencia,
Istmo: Madrid, 1999.

—, Critica de la razon pura, Taurus: Madrid, 2005.

—, Lecciones sobre filosofia de la religion, Akal: Madrid, 2000.

—, Critica del Juicio, ;Qué es ilustracion?, El conflicto de las facultades, Gredos: Madrid, 2010.

MANNION, Gerard, Schopenhauer, religion and morality: The humble path to ethics, Ashgate
Publishing: Aldershot, 2003.

PLATON, Fedin, Fedro, Alianza Editorial: Madrid, 2009.

RYAN, Christopher, Schopenbaner’s philosophy of religion: The death of God and the Oriental
Renaissance, Uitgeverij peeters: Lovaina, 2010.

SADABA, Javier, Lecciones de filosofia de la religion, Monadori: Madrid, 1989.

SAFRANSKI, Ridiger, Schopenbaner y los asos salvajes de la filosofia, Alianza BEditorial: Madrid,
2001.

SANCHEZ MECA, Diego, E/ dolor del mundo y el consuelo de la religion, Aldebaran Ediciones:
Madrid, 1998.

SCHOPENHAUER, Arthur, E/ nundo como voluntad y representacion I, Alianza Editorial: Madrid,
2010.

—, Elmundo como voluntad y representacion 11, Alianza Editorial: Madrid, 2010.

—, Parerga y Paralipomena, Valdemar: Madrid, 2009.

—, Sobre la voluntad en la naturaleza, Alianza Editorial: Madrid, 1979.

—, Notas sobre Oriente, Alianza Editorial: Madrid, 2011.

SPINOZA, Baruch, Tratado teoldgico-politico, Gredos: Madrid, 2011.

UNAMUNO, Miguel de, De/ sentimiento tragico de la vida, Espasa-Calpe: Madrid, 1976.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 233






