
Schopenhauer como filóSofo de la religión

Schopenhauer aS a philoSopher of religion

abel fernández rivera
univerSidad complutenSe de madrid

profeSor de filoSofía, colegio cultural elfo (madrid)

RESUMEN: En el presente artículo trataremos de clarificar la ambivalente relación de Schopen-
hauer con la religión mostrando cómo, pese a ser un decidido ateo, podemos encontrar inte-
resantes reflexiones en su obra que pueden ser caracterizadas como filosofía de la religión. Se
intentará demostrar, asimismo, que dichos planteamientos poseen conceptos clave que contri-
buyen a comprender los fenómenos religiosos y la situación actual de las religiones en el mundo
y, especialmente, en Occidente.

PALABRAS CLAVE: filosofía de la religión, pesimismo, ascetismo, budismo, cristianismo, juda-
ísmo, brahmanismo, Schopenhauer.

ABSTRACT: The following article attempts to put light on the ambivalent relationship between
Schopenhauer and religion. Even if  he was a resolute atheist, it is possible to find interesting
insights that could be categorised as philosophy of  religion in his work. Additionally, this article
will aim at demonstrating the existence of  current key concepts submerged in Schopenhauer's
approaches. These key concepts contribute to understand the religious phenomena and the
current situation of  religions, especially in the Western world. 

KEYWORDS: philosophy of  religion, pessimism, asceticism, buddhism, christianity, judaism,
brahmanism, Schopenhauer.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación 197



INTRODUCCIÓN

Es un hecho incuestionable que Schopenhauer fue uno de los primeros filósofos
canónicos que se presentó abiertamente a sí mismo como ateo. Dicha es la visión
que, por lo general, aún actualmente se tiene de él. Que la filosofía del alemán parte

de que el mundo no puede ser obra de un ser infinitamente bueno es incuestionable, pues él
mismo lo afirma en múltiples ocasiones. De su pluma salieron algunos de los más furibundos
ataques contra la religión institucionalizada y, especialmente, contra las concepciones teístas
que presentan un Dios creador del universo, sabio, omnipotente, bondadoso e interventor
en su historia. No es exagerado afirmar que su sistema constituye uno de los primeros intentos
de explicar filosóficamente la realidad sin recurrir en modo alguno a la existencia de Dios, la
inmortalidad del alma u otros recursos conceptuales tomados de la religión.

Pese a este —absolutamente evidente— hecho existen empero ciertos fragmentos de su
obra donde el pesimista autor elogia explícitamente algunas religiones y, especialmente,
algunos aspectos de las mismas. Dichos pasajes se hallan muy presentes, además, en la parte
que él reconoce como la más importante de su filosofía (y, en último término, de todo sistema
filosófico que se tenga por completo1): la reflexión acerca de la acción humana, esto es, la
ética o la moral. La valoración, altamente positiva, que hace el alemán de ciertas facetas de las
religiones ha sido en muchas ocasiones injustamente ignorada o tratada con un rigor menor
que aquellos escritos que las critican con virulencia.

Muestra de ello es que haya escasa bibliografía secundaria respecto a este tema. En
castellano, por ejemplo, es complicado encontrar algo más allá del excelente estudio
introductorio de Sánchez Meca a El dolor del mundo y el consuelo de la religión, obra que por
otra parte consiste en una presentación de los parágrafos de los Parerga y Paralipómena que
tratan sobre la religión. En inglés y en alemán, por otra parte, los pocos estudios que se
pueden hallar al respecto suelen carecer de una visión holística del asunto, incidiendo por
lo general en aspectos concretos de las relaciones entre Schopenhauer y la religión (como,
por ejemplo, la relación de esta con su ética o su especial aprecio por las religiones
orientales).

Reivindicar este aspecto de su pensamiento no resulta baladí, ya que, por lo general,
aquellos que se introducen en el estudio de Schopenhauer suelen ignorar —tal vez porque la
gran influencia de Nietzsche conduce a centrarse en el ateísmo de nuestro autor como
precursor, en cierta manera, de la muerte de Dios— las conexiones positivas que su sistema
tiene con la religiosidad. Encontraremos en sus reflexiones acerca de la misma cierta
continuidad con una serie de problemas filosóficos que se remontan a las obras de Platón y
Aristóteles, en cuya resolución la influencia de Kant (que dedicó una obra a ensalzar el
cristianismo como religión racional y a Cristo como maestro de la moral: La religión dentro de
los límites de la mera razón, de 1793) es absolutamente relevante, pero también, aunque en menor

1 Vid. Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, Alianza Editorial: Madrid, 2010, p. 493 (319). 

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación198



medida, la de Averroes, Spinoza y otros autores clásicos, lo cual permitirá, asimismo, situar a
nuestro autor dentro de una posible historia de la filosofía de la religión.

Mi propósito en este artículo será, tras establecer en qué sentido se puede hablar de una
filosofía de la religión en Schopenhauer, analizar la compleja y aparentemente ambigua relación
que sostuvo con las religiones desde una perspectiva lo más amplia posible. Ello ocasionará,
necesariamente, que ninguno de los temas aquí tratados lo sean con exhaustividad. Me
conformaré con delimitar el papel de las religiones (en general) en el sistema filosófico
schopenhaueriano, explicando sus fundamentos teóricos y su función práctica, así como el
puesto que cada una de ellas ostenta dentro del imaginario schopenhaueriano. Ello exigirá
que en nuestra exposición se esbocen ciertos aspectos de su metafísica y de la teoría de la
negación de la voluntad que, sin embargo, se dan por supuestos por parte del lector de cara
a una correcta comprensión de la misma.

Mostraré, finalmente, que el estudio de la filosofía de la religión de Schopenhauer puede
resultar francamente útil a la hora de comprender el papel de los fenómenos religiosos en el
secularizado mundo actual, donde la religión, empero, sigue estando muy presente.

1. SCHOPENHAUER, ¿FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN?
1.1. La filosofía de la religión y sus tipos
Uno de los problemas fundamentales que se nos presenta a la hora de examinar si existe una
filosofía de la religión en Schopenhauer es que no existe un consenso claro a la hora de
determinar con exactitud en qué consiste dicha disciplina filosófica. Ofreceremos en esta
primera aproximación a la cuestión una breve historia de su surgimiento y un análisis de los
diversos sentidos o enfoques en que de ella podemos hablar.

Se puede sostener razonablemente que la filosofía de la religión no surgirá como tal, al
menos de forma explícita, hasta la Modernidad (siendo considerado por numerosos autores
David Hume el padre de la disciplina2). Esta rama de filosofía, que en general podría ser
definida como la reflexión filosófica acerca del fenómeno religioso, es empero complicada
de delimitar. Aunque las primeras obras categorizadas bajo la etiqueta de «filosofía de la
religión» se sitúen en los siglos XVIII y XIX (Diálogos sobre la religión natural de Hume, La
religión dentro de los límites de la mera razón kantiana y Lecciones sobre filosofía de la religión de Hegel3)
resulta manifiesto que en siglos anteriores los filósofos habían reflexionado acerca del hecho
religioso. Para defender que autores como Platón, Aristóteles, san Agustín, Averroes,
Descartes, etc. pueden ser considerados, en cierta medida, filósofos de la religión avant la lettre,

2 Vid. Sádaba, J., Lecciones de filosofía de la religión, Mondadori: Madrid, 1989, p. 42.
3 Doy aquí por válido el criterio de Gómez Caffarena, que el lector puede encontrar en Gómez Caffarena, J.,
Filosofía de la religión y sus tipos en Gómez Caffarena, J. y Mardones, J. M. (eds.), Estudiar la religión, Anthropos:
Barcelona, 1993, p. 123.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

199



podemos recurrir a Jean Grondin, que propone en La filosofía de la religión4 tres posibles
modelos o formas de entender esta disciplina y sus características:

a) En primer lugar, Grondin afirma que la filosofía de la religión puede ser temática, es
decir, poner su foco de atención en una cuestión o aspecto concreto de la religión o religiones
estudiadas. Aun así, los temas por él mencionados (la esencia de la religión, Dios o la
inmortalidad del alma) son claramente religiocéntricos5 ya que o bien se presupone o bien se
pretende establecer una esencia común a todas las religiones (un enfoque esencialista que
puede ser muy debatido). Aun así, es en este sentido en el que autores como Platón,
Aristóteles, santo Tomás, Descartes, etc. pueden ser considerados filósofos de la religión en
tanto que «desmitologizadores» o «racionalizadores» de creencias religiosas tales como la
transmigración de las almas o la existencia de Dios.

b) La filosofía de la religión puede consistir, asimismo, en un análisis o justificación racional
de los fundamentos filosóficos de la religión y sus dogmas. Se trataría aquí de proponer una
teología natural (o racional) sin recurrir a la revelación. La Profesión de fe del vicario saboyano del
Emilio de Rousseau (denostado por Schopenhauer, que siempre consideró su pensamiento
inferior al de Hobbes o Voltaire) o la crítica a la teología especulativa y la propuesta de una
teología moral —en forma de postulados de la razón pura práctica— por parte de Kant
constituyen ejemplos de este tipo de filosofía de la religión.

c) En último término, la filosofía de la religión puede interesarse por (en principio) todas
las religiones y todas las formas de religiosidad. Consistiría así una suerte de reflexión acerca
de «la religiosidad» o «la espiritualidad» e intentaría captar la esencia de la religión y explicar a
partir de ella sus características —presuntamente— universales. El problema principal es que
este enfoque puede resultar, de nuevo, demasiado esencialista: prueba de ello es, por ejemplo,
Lo santo (Das Heilige) de Rudolf  Otto6. Lo más interesante de este tipo de filosofía de la religión
—si se practica con apertura— es su enfoque plural y comparativo.

1.2. Schopenhauer, filósofo de la religión
Considero que se puede hablar de una filosofía de la religión en Schopenhauer, en cierta medida
y según la religión o el tema concreto que trate nuestro autor, en cualquiera de las tipologías
propuestas. La concepción schopenhaueriana de la religión es, ante todo, una desmitologización
de las doctrinas religiosas. El término «desmitologización», neologismo acuñado por Rudolf
Bultmann en su obra Nuevo Testamento y mitología (Neues Testament und Myhtologie), de 1941, hace

4 Vid. Grondin, J., La filosofía de la religión, Herder: Barcelona, 2010, pp. 33-38.
5 El religiocentrismo, término acuñado por Francisco Díez de Velasco, se puede definir como etnocentrismo
aplicado a los fenómenos religiosos (lo que conlleva, generalmente, juzgarlos y valorarlos pensando que nuestras
propias creencias son las verdaderas o las más próximas a la verdad).
6 Este enfoque fenomenológico del estudio de las religiones, continuado por Gerardus van der Leeuw, se
encuentra incluso en autores ajenos a la filosofía académica, como Aldous Huxley (La filosofía perenne, Moksha...)
o Eliade (El mito del eterno retorno). En nuestro país destaca la obra de Juan Martín Velasco.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación200



referencia a una actitud crítica frente a la tradición o los elementos míticos de un texto (o
creencias, o prácticas...) religioso para extraer de ellos sus elementos racionales. En este sentido
se puede afirmar que buena parte de la filosofía de la religión, tal y como se ha presentado en
diversos autores canónicos a lo largo de la historia, consiste en una racionalización de las
creencias religiosas que imperaban en su época:

El término «desmitologización» no aparecerá sino hasta Bultmann, en el siglo XX. No obstante,
Aristóteles la practica ya cuando sostiene que hay en la tradición religiosa elementos «para el
pueblo», pero que incumbe a la filosofía destilar de ellos la racionalidad. La prolonga Marx, cuando
distingue el opio para el pueblo del potencial revolucionario de la religión, y Cicerón, Averroes,
Maimónides, Spinoza y Kant la practican ya cuando extraen de la religión una sabiduría más racional
y, por tanto, más universal.7

Aunque Schopenhauer mismo arremetió en el segundo tomo de El mundo como voluntad y
representación contra «ese raro híbrido o centauro de la llamada filosofía de la religión, la cual,
como un tipo de gnosis, se esfuerza por interpretar la religión dada y explicar lo verdadero en
sentido alegórico por lo verdadero en sentido propio»8, no es menos cierto que él mismo hará
una lectura crítica de las religiones. Si es legítimo hablar de una «desmitologización» incluso
en autores como Marx, que fueron sin lugar a dudas al menos igual de críticos con la religión
que Schopenhauer, ¿por qué no se ha de admitir que nuestro autor presenta, en diversos
textos, una filosofía de la religión en este sentido? Si se toma la filosofía de la religión como
un intento «desmitologizador» de las doctrinas religiosas es palmario que, como mostraremos,
Schopenhauer la practica abiertamente cuando pretende extraer de diversas religiones un
núcleo o esencia racional (esto es, su espíritu metafísico y moral) distinguiéndolo de aquellos
elementos míticos cuyo destinatario es la imaginación de una masa de hombres incultos,
incapaces de comprender dicho núcleo.

Encontraremos, de hecho, que muchas de las propuestas de Schopenhauer están en cierta
medida esbozadas en autores mencionados por el propio Grondin: la necesidad metafísica (y
por lo tanto, en gran medida, religiosa) de los seres humanos ya fue abordada sin ninguna
duda por Kant, al igual que el uso práctico que podían tener los mitos de la religión; la
distinción entre el saber filosófico y el saber religioso (es decir, entre razón y fe) es un clásico
de la Edad Media especialmente crucial a partir de las aportaciones de Averroes; la crítica a
los intereses ético-políticos que subyacen a la religión, que tantos problemas causó a Spinoza,
será retomada en ciertos pasajes del idealista alemán, etc.  

Lo que distingue a Schopenhauer del resto de autores canónicos hasta aquí citados es
precisamente que, en materia de religión, tuvo un enfoque propio del tercer tipo de filosofía

7Grondin, J., La filosofía de la religión, op. cit., pp. 157-158.
8 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, Alianza Editorial: Madrid, 2010, p. 221 (185).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

201



de la religión, mucho más abierto y comparativo que todos los mencionados con anterioridad
(y que muchos de los que vendrían tras él). Su acercamiento y su apoyo incondicional a las
religiones orientales frente a los grandes monoteísmos de Occidente fue, quizás, lo que ha
mantenido en el ostracismo sus reflexiones acerca de las mismas. Tal vez el orgulloso
Occidente prefiere la mera crítica a la religión cristiana (por ejemplo, la de Marx o la de
Nietzsche) a una propuesta que afirma la superioridad de las religiones de Oriente frente a
las propias. Puede también que sea ahora, precisamente en un momento histórico en el que
las religiones «occidentales» (originarias de Oriente Medio) parecen cada vez más en declive,
el momento de reivindicar la multiconfesional mirada de Schopenhauer.

2. LAS RELIGIONES COMO SISTEMAS METAFÍSICOS

2.1. El ser humano como animal metafísico
Que el ser humano es el único ser conocido, de entre todos los que habitan este planeta, que
hace metafísica (o, simplemente, que alcanza la reflexión filosófica) no solo es un hecho
empírico absolutamente evidente, sino que además ha sido puesto de relieve en numerosas
ocasiones desde el comienzo de esta disciplina. Célebre es la caracterización de la admiración
y el asombro que inicia todo quehacer científico y filosófico ya en las primeras páginas de la
Metafísica de Aristóteles, así como las imperecederas frases acerca de la metafísica como
disposición natural de la razón que debemos a la pluma de Kant: «que el espíritu de los
hombres abandone completamente alguna vez las investigaciones metafísicas es algo que se
puede esperar tan poco como que, para no respirar siempre aire impuro, prefiramos dejar por
completo de tomar aliento»9. 

Schopenhauer no pondrá en duda esta irresistible necesidad metafísica, esta innata
disposición humana a asombrarse ante la realidad, y especialmente ante su existencia y la
inevitable finitud de la misma: ante la muerte, musa indiscutible de la filosofía. Es, sin duda,
la finitud humana la que pone en marcha ese cruel y doloroso —pues tiene por causa una
carencia insalvable— mecanismo de la razón que consiste en buscar lo incondicionado de lo
condicionado, lo uno de lo múltiple, la «cosa en sí» de lo fenoménico.

En Kant esta finitud aparece, la mayor parte de las veces10, como una finitud meramente
cognoscitiva. En Schopenhauer, sin embargo, esta finitud del individuo particular toma un
cariz mucho más existencial: consiste en la conciencia de su propia muerte, así como del
sufrimiento que permea toda su vida. Son estos dos hechos irrefutables, estos dos males
(desde el punto de vista del individuo que sigue afirmando su voluntad de vivir), los que
mueven al ser humano a hacer metafísica, es decir, a filosofar y a crear sistemas religiosos: 

9Kant, I., Prolegómenos a toda metafísica futura que haya de poder presentarse como ciencia, Istmo: Madrid, 1999, p. 291
(AA. IV, 367).
10 Pues sin embargo el interés principal de la razón es más bien el práctico, como se pone de relieve en el «Canon
de la razón pura» de la primera crítica, así como en otros pasajes de la obra kantiana.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación202



Si nuestra vida fuera infinita y carente de dolor quizá no se le ocurriera a nadie preguntarse por
qué existe el mundo y tiene justamente esta índole, sino que todo se comprendería por sí mismo.
El interés que ha inspirado a los sistemas filosóficos y religiosos tiene su punto de apoyo más
vigoroso en el dogma de una cierta persistencia tras la muerte; aun cuando los sistemas religosos
conviertan en cuestión capital la existencia de sus dioses y parezcan defender fervorosamente esta,
en el fondo solo lo hacen porque se halla muy vinculada con su dogma de la inmortalidad y es
algo inseparable de él: la inmortalidad es lo que les interesa realmente.11

En este fragmento encontramos una continuación del tema de los intereses de la razón
kantiana, además de un preludio de la tragedia unamuniana (la conciencia de nuestro único
problema vital: la inmortalidad y la salvación de nuestra alma individual12). Pero, ante todo,
debemos destacar que encontramos aquí, explícitamente, el origen psicológico del pensamiento
religioso (que autores como Feuerbach, Marx, Nietzsche o Freud encararán) que nos permite
comprender la religión como una respuesta a la angustia ante la muerte y el sufrimiento, como
un consuelo ante la perspectiva de dejar de ser un individuo y volver a la nada, por una parte,
y ante el hecho de esta tormentosa vida, por otra. Es el miedo a la muerte y la conciencia de
nuestra insignificancia ante la naturaleza y sus fuerzas, lo que lleva al ser humano a crear
dioses13: personifica las fuerzas naturales precisamente por el miedo que le produce su
inmensidad, su infinitud y su eternidad, en contraposición a él mismo.

Según cómo las diversas religiones positivas encaren teóricamente estos dos hechos (el
sufrimiento y la muerte), teniendo en cuenta asimismo la utilidad práctica o moral que de ello
se deriva, establecerá Schopenhauer su clasificación y, a su vez, su jerarquía. Pero antes de
abordar la caracterización schopenhaueriana de las religiones debemos examinar qué similitudes
y diferencias presentan la filosofía y la religión como formas de metafísica.

2.2. Filosofía y religión, razón y fe: dos tipos de metafísica
La metafísica en general, entendida como «todo presunto conocimiento que sobrepasa la
posibilidad de la experiencia y, por tanto, la naturaleza o el fenómeno dado de las cosas, para
explicar aquello por lo que la naturaleza esté condicionada en uno u otro sentido»14, surge,
por tanto, como una manera de satisfacer la necesidad que tienen los seres humanos de buscar
sentido y consuelo ante la certeza de la propia muerte y el sufrimiento. Pero —defiende de
una forma claramente elitista Schopenhauer— no todos los seres humanos tienen las mismas
capacidades intelectuales, ni mucho menos las mismas oportunidades de desarrollar su
intelecto. Por ello en todos los pueblos civilizados han existido dos tipos de metafísica: los
sistemas filosóficos y los sistemas religiosos.

11 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación, II, op. cit., p. 212 (177).
12Vid. Unamuno, M. de, Del sentimiento trágico de la vida, Espasa-Calpe: Madrid, 1976, p. 85.
13Vid. Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, op. cit., p. 837 (607).
14 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación, II, op. cit., p. 216 (180).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

203



La principal diferencia entre ambos sistemas es en qué versa cada uno la confirmación de
su verdad. La confirmación de los filosóficos viene dada por la razón, por lo que su
reconocimiento necesita de meditación, formación, ocio y buen juicio. Esto hace que, según
el alemán, sean solo accesibles a un ínfimo número de seres humanos. La mayor parte de los
hombres no están capacitados para ejercer tal fuerza de pensamiento y reflexión, sino que
necesitan de la creencia y la autoridad: necesitan de la religión, como metafísica popular, cuya
confirmación se da de manera externa al sistema mismo en forma de revelaciones, prodigios
y milagros (en definitiva, funda su verdad en dogmas de fe).

La filosofía tiene que ser verdadera en sentido estricto, mientras que la religión, que debe
tener siempre la pretensión de llegar a cualquier ser humano independientemente de sus
capacidades cognoscitivas, puede legítimamente ser verdadera solo en un sentido alegórico.
Se podría afirmar que, mientras que los materiales básicos de la filosofía son los
razonamientos, los de la religión son los mitos y los dogmas de fe. Así, podemos caracterizar
las religiones como «revestimientos míticos de la verdad inaccesible al tosco sentido
humano»15, de esa verdad que la filosofía pretende alcanzar racionalmente:

La verdad no está en oposición a la religión, pues ella misma enseña la verdad. Pero como su radio
de acción no se limita a un aula estrecha, sino que se extiende al mundo y a la humanidad en general,
no puede hacer aparecer la verdad desnuda, conforme a las necesidades y capacidad de
comprensión de un público tan grande y variado, sino preparada, esto es, se ha de servir de un
vehículo mítico. [...] Al pueblo solo se le puede revelar y presentar simbólicamente el profundo
sentido y el elevado fin de la vida, puesto que no es capaz de captarlo en su significado propio. La
filosofía debe ser, en cambio, como los misterios eleusinos, para los pocos, para los elegidos.16

Aunque a lo largo del presente artículo trataremos específicamente las reflexiones
schopenhauerianas acerca de los mitos, podemos adelantar ya que nuestro autor defiende que
en las religiones encontramos elementos negativos y elementos positivos, según cómo de
apropiadas o cercanas a la «verdad desnuda» —que solamente puede ser alcanzada, en sentido
estricto, por la razón y la filosofía— sean sus alegorías y según cuál sea su utilidad práctica a
la hora de dirigir y dar consuelo a la población. Esto es: según el idealista alemán las religiones
han de juzgarse en función de qué contenido de verdad teórica posean y cómo estas verdades
sean capaces de afectar a la vida de los individuos que las profesan. Por ello, y tal y como
podemos colegir con bastante certeza que le sucedía al propio Schopenhauer (cuyos textos al
respecto se mueven en una tensa ambivalencia), podemos ser críticos con la religión y sus
dogmas y, a la vez, reconocer en ella cierto valor. Podemos, a la vez pero en distintos sentidos,
amarla y odiarla, pues:

15 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, op. cit., p. 616 (420).
16 Schopenhauer, A., Parerga y Paralipómena, Valdemar: Madrid, 2009, pp. 836-837.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación204



Tiene dos rostros: uno de la verdad y otro de la ilusión. Según en el que nos fijemos, la amaremos o
la odiaremos. Por esto ha de considerarse como un mal necesario, cuya necesidad se basa en la
lamentable debilidad intelectual de la gran mayoría de los hombres, que es incapaz de captar la verdad
y por ello, en un caso urgente, necesita de un sustituto de la misma.17

Esta dicotomía, estas dos caras de la religión, son esenciales para entender la paradójica
relación que el Buda de Frankfurt sostuvo con las religiones, la cual no se puede reducir —como
suele a menudo ocurrir— a su orientalismo, como si Schopenhauer hubiera sido crítico con las
religiones occidentales y abrazado acríticamente las orientales. Pues esto (que en líneas muy
generales puede ser cierto) es, si acaso, efecto de su estudio de las mismas, y no, como se pretende,
la causa de sus posturas. Gracias a su doble perspectiva, además, Schopenhauer se sitúa en un
punto privilegiado de cara a no caer en las garras del religiocentrismo, a saber: culturalmente
formado en las religiones occidentales, su evolución personal e intelectual le inclinarán cada
vez más hacia las de orientales, haciendo que en cierta medida ambos factores se neutralicen
o equilibren y le den un punto de vista más pluralista (y aconfesional) desde el que observar
los fenómenos religiosos sin tantos prejuicios como los pensadores anteriores a él e incluso
como sus contemporáneos18.

Ahora bien, que el ateo Schopenhauer otorgue una utilidad inestimable a las religiones no
es óbice para que siga defendiendo, durante toda su obra, la estricta distancia que hay que
interponer entre la religión y la filosofía ya que, aunque ambas intenten dar respuesta a la
necesidad metafísica del ser humano, la segunda se halla en una situación privilegiada y siempre
ha de quedar libre del posible yugo al que la puede querer someter la primera.

Así, aunque tanto los fundadores de religiones como los filósofos «vienen al mundo para
sacarlo de su torpor y señalarle el elevado sentido de la existencia», las doctrinas religiosas no
pueden ser «la piedra de toque de la investigación humana y el hilo conductor de todo
pensar»19. La filosofía, tanto metafísica como moral, no debe tener por finalidad ni confirmar,
ni afianzar, ni explicar los dogmas religiosos: «ambas son completamente diferentes, y para
su provecho mutuo, han de permanecer rigurosamente separadas, de tal modo que cada una
de ellas siga su camino, sin prestarse atención la una a la otra»20.

Esta visión de las relaciones entre razón y fe, entre filosofía y religión, es heredera directa
de los planteamientos de pensadores como Averroes y Spinoza. El primero de ellos ya
defendió en su Fasl al-maqâl (o Doctrina decisiva y fundamento de la concordia entre la revelación y la
ciencia) que solo un número reducido de hombres está intelectualmente capacitado para

17 Ibid., p. 841.
18 Si bien no se puede negar que caerá en otros prejuicios y errores por cuenta propia. Aun así, este punto de
partida, en principio abierto y aconfesional, es el que debería adoptarse —y por lo general no se adopta— ante
el estudio de las religiones a día de hoy. Nos remitimos, al respecto, al último apartado del artículo.
19 Schopenhauer, A., Parerga y Paralipómena, op. cit., p. 828.
20 Ibid., p. 863.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

205



entender las verdades metafísicas que se hallan detrás de las escrituras21. Algo similar propuso
Spinoza, al afirmar que la fe está dirigida al vulgo y adaptada a sus diversas capacidades
intelectuales, por su afán universalista. Enlazando este tema con la política, llegó a la
conclusión de que la fe era necesaria para introducir la obediencia y la piedad en el pueblo
por medio de la imaginación, mientras que la filosofía o la razón tienen que fundamentarse,
en cambio, en la libertad y en la verdad, y por ello ser ajenas a la religión22.

Analizaremos a continuación la cara más negativa de la religión, aquella que precisamente
ha empañado la reflexión del género humano con nociones e imposiciones erróneas, trayendo
consigo además una serie de problemas de orden ético-político de gran importancia. También
en ellos podremos observar la continuidad de ciertos temas modernos e ilustrados en la
filosofía de la religión schopenhaueriana, así como un anticipo de las críticas a la religión que
se darán en la segunda mitad del siglo XIX.

3. SCHOPENHAUER, EL ATEO MILITANTE

3.1. Problemas teóricos de la religión: crítica al teísmo
Que Schopenhauer fue ateo es irrefutable. La doctrina misma de la voluntad como cosa en sí
del mundo lo corrobora: y es que, siendo la voluntad —ciega e irracional— la única base
metafísica o nouménica sobre la que se fundamenta la naturaleza en su totalidad, no hay
espacio alguno para un Dios, espíritu inteligente creador, sustentador y gobernador de todo
lo real. Es casi seguro que, tal y como afirma Safranski en su célebre biografía del autor23, fue
un hecho afortunado que el primer tomo de El mundo no cobrara protagonismo alguno en el
panorama filosófico hasta prácticamente veinte años después de su publicación, pues sin duda
podemos hallar en el mismo pensamientos muy poco acordes al ambiente religioso de su
época que podrían haber puesto en peligro (como ya había ocurrido, por ejemplo, con Kant
o Fichte) la obra y la libertad de Schopenhauer.

A lo largo de su trayectoria nuestro autor dejará para la posteridad textos increíblemente
explícitos en lo que a crítica del teísmo se refiere. Pese a que nos parece un grave error —como
mostraremos en apartados ulteriores— que, como sucede a menudo, toda aproximación a la
cuestión de las religiones en Schopenhauer se centre en este aspecto, creemos que lo más
apropiado es comenzar por dar cuenta de aquello que ha sido y es más conocido de la misma:
su lucha teórica contra toda forma de teísmo, contra toda postura que presente un ser personal,
dotado de razón y voluntad, como origen y fundamento de la naturaleza. Dividiremos su crítica
al teísmo en tres aspectos diferenciados pero íntimamente relacionados: la crítica a la idea de
Dios como causa primera, la crítica a la teodicea y la crítica a la teleología como herramienta
de la teología especulativa.

21Vid., Alonso, M. (traductor), Teología de Averroes, Fundación El Monte: Sevilla, 1998, p. 197.
22Vid., por ejemplo, Spinoza, Tratado teológico-político, Gredos: Madrid, 2011, p. 225.
23Vid. Safranski, R., Schopenhauer y los años salvajes de la filosofía, Alianza Editorial: Madrid, 2001, p. 358.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación206



a) Crítica a la idea de Dios como causa primera
Ya desde Platón y Aristóteles —en cierta medida— se ha recurrido a la idea de una divinidad
como causa primera de la naturaleza. En Platón esta divinidad era considerada un simple
demiurgo, causa de la ordenación del mundo sensible (si bien no de la existencia de la materia ni
de las ideas, que son eternas), mientras que en Aristóteles el motor inmóvil era ante todo la causa
del movimiento del cosmos (también eterno). Empero, los autores medievales —especialmente
Santo Tomás con sus célebres cinco vías— no tardaron en utilizar argumentos muy similares
cuya pretensión era demostrar la existencia de Dios, como causa primera y ser necesario, a
partir de la contingente existencia del mundo. Dicho argumento, rebautizado como argumentum
a contingentia mundi, será en la Modernidad defendido por Leibniz y Wolff  y duramente
combatido por la filosofía trascendental kantiana. En la Crítica de la razón pura Kant dio, en
palabras del propio Schopenhauer, un golpe mortal a todo tipo de teología especulativa. Ahora
bien: aunque nuestro autor reconoce el gran mérito de Kant, no deja de achacarle ciertos
errores en sus planteamientos. 

A lo largo del apéndice «Crítica de la filosofía kantiana» del primer tomo de El mundo como
voluntad y representación podemos observar en repetidas ocasiones (especialmente, como es
lógico, en la sección dedicada a la Dialéctica trascendental de la Crítica de la razón pura) que el
principal error de Kant en lo que a la cuestión teológica respecta es haber tomado la idea de
Dios como una idea necesaria, universal, que pertenece a la razón pura: claro residuo de la
formación racionalista, leibnizo-wolffiana, del prusiano. En efecto, para Kant el intento de
pasar de lo condicionado (los diversos fenómenos) a lo incondicionado (la totalidad de los
mismos) es un principio esencial de la razón humana. Ahora bien, lo absolutamente
incondicionado, que reúne en su concepto la totalidad de los fenómenos externos e internos,
es Dios, por lo que Dios ha de ser la tercera idea o ideal de la razón.

Cabe aquí mencionar a favor de Kant que, según él, el despertar de esta idea de la razón
tiene condiciones empíricas e históricas. Así lo asume en un pequeño anexo que acompaña a
sus Lecciones sobre filosofía de la religión (que constituyen, principalmente, una lectura crítica de
la teología natural y una especie de prolegómenos a la propuesta kantiana de una teología
moral) llamado Historia de la teología natural según Historia doctrinae de uno vero Deo, de Meiners.
En dicho anexo, extremadamente breve, Kant hace gala de un conocimiento relativamente
correcto —para la época en la que nos situamos y los recursos bibliográficos en ella
disponibles— de la historia de las religiones antiguas. Hace mención explícita al politeísmo
griego, al egipcio, a las religiones de Persia e India y al paganismo (además de a la adoración
de los animales, sin especificar en qué cultura), si bien para denostarlas —en diferente
medida— por no ser consecuentes con la fe racional o moral, es decir, por no suponer un
Dios único que gobernaría moralmente el mundo: 

Si se pone uno manos a la obra con probidad y con un imparcial espíritu de examen, se hallará que
la razón tiene en efecto la capacidad de formarse un concepto de Dios moralmente determinado

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

207



y lo más completo posible para ella; pero, por otro lado, habrá también que reconocer que, por
múltiples causas, este concepto puro de la deidad ciertamente no encontró fácil acogida en ningún
pueblo de la Antigüedad. De esto no era responsable la propia razón, sino los impedimentos que
se alzaban en su camino [...] El concepto moral que la razón nos da de Dios es tan simple y tan
claro para el entendimiento común, que ciertamente no hace falta mucha cultura para creer en un
supremo Gobernante del mundo [...] Pues casi nada puede haber más fácil que pensar un Ser
supremo por encima de todo.24

Kant considera, en efecto, que siempre que se ejercite la razón sin trabas esta alcanzará
por sí misma una concepción monoteísta de la divinidad. Schopenhauer cree que, gracias a
su mayor conocimiento de las diversas religiones históricas, está en condiciones para afirmar
sin atisbo de duda que no existe tal idea —que casi podríamos denominar «innata» o natural—
de Dios como primera causa o absoluto incondicionado:

Que el remontarse a una causa incondicionada, a un primer comienzo, no se fundamenta de ningún
modo en la esencia de la razón lo demuestra también fácticamente el que las religiones primigenias
de nuestra especie, que todavía hoy tienen el mayor número de adeptos sobre la tierra, o sea, el
brahmanismo y el budismo, no conocen ni admiten semejante supuesto, sino que prolongan hasta
el infinito la serie de los fenómenos mutuamente condicionados.25

Es muy probable que, gracias a su temprano contacto26 con las doctrinas hindúes (aunque
fuera de una manera algo deformada, pues hoy sabemos que la Oupnek’hat era un collage de, sí,
textos de las Upanishads, pero entremezclados con comentarios filosóficos muy tardíos,
atribuibles a la escuela de Śankarācārya, ya muy influenciada por el budismo), Schopenhauer
tomara conciencia de que había formas de religiosidad filosóficamente sólidas que no tenían
nada que envidiar a la tradición religiosa occidental, haciendo de él un autor mucho más
abierto que Kant a la hora de considerar las religiones no monoteístas. El indiscutible hecho
de que haya religiones plenamente razonables y no monoteístas implica que es erróneo
sostener que la de Dios es una idea regulativa de la razón.

Nuestro idealista escapa así de una concepción muy arraigada en la producción filosófica
de la modernidad: la idea de una religión racional o natural, que no distaba mucho, al fin y al
cabo, del esencialismo consistente en creer en una religio perennis y universal que, mediante la
razón, sería capaz de acabar con las disputas entre las diferentes confesiones (asunto harto
importante tras la revolución luterana). Teniendo en cuenta que —como no debería

24Kant, I., Lecciones sobre filosofía de la religión, Akal: Madrid, 2000, pp. 161-162.
25 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, op. cit., p. 799 (574).
26Nos consta que Schopenhauer tomó prestado, gracias a la recomendación del orientalista Friedrich Majer, un
ejemplar de la Oupnek’hat el 26 de marzo de 1814 de la Biblioteca de Weimar, haciéndose con uno propio ese
mismo julio. Vid. Safranski, R., Schopenhauer y los años salvajes de la filosofía, op. cit., pp. 280-282.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación208



sorprendernos— los principios de esa supuesta religión natural de la razón humana incluían
la idea de un Dios creador del universo (incluso en autores con posiciones tan diversas frente
a la religiosidad como Hume, Rousseau y Kant), Schopenhauer goza aquí de una mayor
amplitud de miras y, gracias a la apertura hacia Oriente, podrá afirmar que, si este mundo
tiene una causa primera, en ningún caso podrá ser un ser personal de suma bondad al que
cada uno de nosotros haya de agradecerle —como veremos a renglón seguido— el habernos
traído a una existencia plagada de dolor y sufrimiento:

Si intento imaginarme que estoy ante un ser individual, al que digo: «¡Mi creador!, antes yo no era
nada, pero tú me has creado, de tal modo que ahora soy algo, soy yo», y además: «Te doy las gracias
por este acto benéfico», y al final: «Si no he sido bueno, es mi culpa», he de reconocer que como
consecuencia de mis estudios filosóficos e hindúes, mi mente se ha tornado incapaz de resistir
semejante pensamiento.27

b) Crítica a la teodicea
Que no todos los pueblos que ejercitan la razón defienden la noción de una primera causa
incondicionada como origen del universo es un factum incuestionable. Otro factum que se nos
impone con absoluta certeza a lo largo de nuestro conocimiento empírico del mundo es la
existencia del mal que en él impera. Mientras que el primero de los hechos es el pilar sobre el
que se asienta la crítica a la idea de Dios como causa primera, el segundo es la base sobre la
que podemos criticar, asimismo, todo intento de teodicea.

Schopenhauer vilipendió a Leibniz no solo por su dogmático racionalismo, sino ante todo
por su defensa de que este es «el mejor de los mundos posibles», motu principal de su Teodicea
y de su ingenuo optimismo. Este pensamiento es, empero, una seña de identidad propia del
teísmo, puesto que va ligado a la idea de un Dios omnipotente, omnisciente y bondadoso
creador de lo real. Así, la crítica a la idea de Dios como causa primera y la crítica a la teodicea,
aunque sean analizadas separadamente, van de la mano. 

Ya un joven Schopenhauer observó tal grado de mal físico y moral en el mundo que llegó
a la conclusión de que este no podía haber sido creado por un autor sabio y bondadoso, como
afirman los dogmas monoteístas de las religiones abrahámicas:

A los diecisiete años, sin ningún tipo de formación escolar de alto nivel, fui sacudido por la
miseria de la vida de igual forma que le ocurrió a Buda en su juventud, cuando divisó la
enfermedad, la vejez, el dolor y la muerte. La verdad, la cual brotaba de una forma clara y
manifiesta del mundo, superó muy pronto los dogmas judíos, de los cuales también yo me hallaba
impregnado, dando como resultado lo siguiente: que este mundo no podía ser la obra de un ser

27 Schopenhauer, A., Parerga y Paralipómena, op. cit., p. 872. Se puede encontrar ya una versión preliminar —más
de veinte años anterior, de 1827— de este párrafo en HN III (Manuscritos berlineses), 319. Todas las referencias a
sus manuscritos las extraigo de Schopenhauer, A., Notas sobre Oriente, Alianza Editorial: Madrid, 2011.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

209



infinitamente bueno, más bien la de un demonio que dio vida a las criaturas para recrearse la
vista ante sus tormentos.28

En efecto, la verdad del mal es totalmente empírica y, aunque solo el ser humano pueda
llegar a ella gracias a su concencia reflexiva, esta verdad se extiende a todos los seres de la
naturaleza. Kant afirmó, pese a su talante ilustrado y su confianza en el progreso humano, que
«la historia de la naturaleza comienza por el bien, pues es la obra de Dios; la historia de la
libertad comienza por el mal, pues es obra del hombre»29. Schopenhauer, a pesar de considerar
que la naturaleza puede ser contemplada como algo bello o sublime (aunque solo considerada
desde la perspectiva de un puro sujeto cognoscente), cree que su historia es también parte de
la historia del mal, del dolor y del sufrimiento, pues es la historia de una voluntad ciega que
lucha consigo misma sin fin, desde la más mínima fuerza física hasta el ser humano, producto
más acabado de su proceso de objetivación y autoconocimiento:

Y a este mundo, a esta palestra de seres atormentados y angustiados que solo subsisten al devorarse
mutuamente, donde cada animal feroz es la tumba viviente de otros miles y su propia conservación
una cadena de martirios, donde además con el conocimiento aumenta la capacidad para sentir
dolor, que por eso alcanza su grado más alto en el hombre y es tanto más elevado cuanto más
inteligente es este, a este mundo —decía— se le ha querido amoldar el tema del optimismo y
demostrarnos con él que se trata del mejor de los mundos posibles.30

Y es que el mal es absolutamente incompatible con la existencia de Dios como un ser
supremo y perfecto: no hay teodicea posible. Se han intentado a lo largo de la historia del
pensamiento occidental muchas vías para escapar de esta conclusión31: para erradicar el mal
moral, la religión cristiana inventó el concepto de libre albedrío; para negar el mal físico, este
se achacó a un defecto de la materia, se intentó designar como una mera privación de bien, se
inventó la figura del diablo, etc. Ninguno de estos intentos resolvieron absolutamente nada,
precisamente porque el mal se nos presenta con una brutalidad que no atiende a racionalidad
alguna, hasta el punto de que aquel que pretende negarlo es un necio:

No ha existido ningún hombre que no haya deseado más de una vez no presenciar el día siguiente.
De acuerdo con ello la tan a menudo lamentada brevedad de la vida tal vez fuera justamente lo
mejor que hay en ella. Si a cualquiera se le colocase ante los ojos los espantosos dolores y tormentos
a los que constantemente se halla expuesta su vida, sería presa del horror: y si al más empedernido

28 Schopenhauer, A., HN IV (Manuscritos de los años 1830-1852), I, 96-97 (1832).
29Kant, I., Probable inicio de la historia humana, en Kant, I., Crítica del Juicio, ¿Qué es ilustración?, El conflicto de las
facultades, Gredos: Madrid, 2010, p. 354 (AA. VIII, 115).
30 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, op. cit., p. 768 (667).
31 Ibid., p. 227 (190).

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación210



de los optimistas se le llevase a través de los hospitales, lazaretos y el martirio de los quirófanos,
por las cárceles, las cámaras de tortura y los recintos de la esclavitud, sobre los campos de batalla
y las cortes de la justicia, se le abrieran todas las oscuras moradas donde la miseria se oculta a la
mirada de la curiosidad más impasible y se le dejara finalmente echar un vistazo a la «torre del
hambre» de Ugolino, entonces a buen seguro comprendería finalmente de qué tipo es este «el
mejor de los mundos posibles».32

Schopenhauer defiende en sus obras no solo que este mundo podría ser mucho mejor que
tal y como es, sino que este mundo es, de hecho, el peor de los posibles, un mundo cuya
inexistencia sería preferible a su existencia y que, además, no podría existir en condiciones
físicas solo un poco más desfavorables, siendo obra del azar y la suerte:

Este mundo está dispuesto como habría de estarlo para poder subsistir a duras penas: si fuera un
poco peor no podría seguir subsistiendo. [...] El mundo alcanzaría pronto su final no solo si los
planetas chocasen entre sí, sino también si las perturbaciones efectivas de su órbita fueran en
aumento, en lugar de compensarse paulatinamente mediante las otras. [...] Además, bajo la sólida
corteza del planeta se alojan violentas fuerzas naturales que, tan pronto como un azar las pusiera
en juego, habrían de destruirlo junto a todo cuanto vive en él.33

No queremos ahondar en más ejemplos de corte físico-químico que Schopenhauer pone
en juego a renglón seguido, pues el argumento remite a la misma idea: si fallara una nimia
parte de las azarosas condiciones que sostienen nuestro mundo (como sucedió en las
extinciones masivas de otras épocas remotas), este cesaría de existir. Esto muestra que no hay
una Inteligencia suprema que haya trazado un plan universal desde el comienzo de la creación.
Y esto conduce al siguiente problema: el del orden y la finalidad naturales. 

c) Crítica a la teleología teológica
Uno de los argumentos más utilizados incluso a día de hoy (véase la «teoría» del diseño
inteligente) para defender la existencia de Dios es postular que, dado que observamos un
orden y una aparente finalidad en los seres naturales, la naturaleza toda ha debido ser
construida por una inteligencia superior según causas finales (según un plan). Se unen así la
teleología y la teología: es la llamada prueba físico-teológica de la existencia de Dios.

La teleología (es decir, recurrir a causas finales como explicación de la naturaleza y sus
características) no es, en sí misma, una postura errónea. De hecho, es indispensable para
comprender la naturaleza orgánica34, pues los seres vivos se conducen según motivos (es decir,
metas, objetivos: causas finales) y su propia anatomía y fisiología responden a una suerte de

32Vid. Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, op. cit., p. 571 (383).
33Vid. Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, op. cit., p. 772 (669).
34 Ibid., pp. 434-444 (375-383).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

211



finalidad impuesta por la voluntad (a saber, poder llevar a cabo con mayor efectividad el
objetivo de toda vida: sobrevivir en la gran lucha por la existencia).

Ahora bien, se origina un grave problema cuando se pretende convertir la teleología en
una sierva de la teología suponiendo que las causas finales en la naturaleza responden a un
designio, a un plan divino llevado a cabo por una inteligencia ordenadora del mundo. En esto
consiste el argumento físico-teológico —denominación que debemos a Kant— de la
existencia de Dios, cuyo origen podríamos retrotraer incluso hasta Anaxágoras35, pero que
cobrará decisiva importancia en autores medievales como san Agustín o santo Tomás. Lo
más escandaloso, según Schopenhauer, es que después de Kant y de él mismo siga siendo
defendido, por parte de algunos autores (Schopenhauer cita a Richard Owen, pero también
lanza invectivas relativamente anónimas que con casi toda seguridad van dirigidas, en buena
parte, a los tres grandes filósofos del Idealismo alemán), que la finalidad de la naturaleza
implica una inteligencia, un propósito, una reflexión, etc. detrás de su existencia36.

De los anteriores apartados se deduce perfectamente que, en contra de estos autores, no
hay intelecto alguno que dirija providentemente el mundo hacia un fin. Podemos además
observar en el mundo natural causas finales que solo atienden al puro instinto (las telarañas,
los panales de las abejas...), es decir, a la voluntad sin mediación de la inteligencia. Y es que el
intelecto, como prueba Schopenhauer en innumerables partes de su obra, es un mero
epifenómeno de la voluntad, único y primordial fundamento metafísico del mundo. Al ser su
origen posterior al de la voluntad misma, no podemos postular una inteligencia (que dirigiría
a la voluntad según un plan preestablecido) como causa del orden natural37.

3.2. Problemas prácticos de la religión: crítica al adoctrinamiento y el fanatismo
a) El adoctrinamiento religioso contra la filosofía y la ciencia
Es innegable que en Occidente, al menos a partir de la Edad Media y por lo general, las
relaciones entre filosofía, ciencia y filosofía han sido cuanto menos complicadas. Tras varios
siglos de ciencia aristotélica y filosofía de corte religioso, el pensamiento moderno amanece
con las obras de Descartes, Copérnico, Galileo, etc. Aunque estos autores fueran más o menos
religiosos, sus ideas suponían tal cambio de paradigma que todos ellos tuvieron, en mayor o
menor medida, problemas con las autoridades eclesiásticas. Kant, asimismo, llegó a recibir
una carta firmada por Federico Guillermo II donde este le ordenaba apartarse de los temas
de índole religiosa en sus cavilaciones. Este tipo de problemática, desgraciadamente, se
extiende incluso hasta el Occidente contemporáneo. Muestra de ello es, entre muchos otros
asuntos que nos llevarían a reflexiones de índole política que no tienen aquí su lugar, el debate

35Vid. Platón, Fedón, Alianza Editorial: Madrid, 2009, p. 108 (97bc). 
36Vid. Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, op. cit., p. 839 (608) y El mundo como voluntad y
representación II, op. cit., pp. 447-450 (385-388).
37Vid. Schopenhauer, A., Sobre la voluntad en la naturaleza, Alianza Editorial: Madrid, 1979, pp. 64 y 85.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación212



que todavía existe en las aulas de Estados Unidos acerca de la enseñanza del creacionismo
como alternativa al evolucionismo.

Schopenhauer no era ajeno a estos asuntos, y los explica de la siguiente manera: la religión,
que como hemos visto solo puede presentar la verdad, en el mejor de los casos, en sentido
alegórico, pretende poseerla sensu proprio. Esto es: su intención es hacerse pasar  —de cara a
no perder su legitimidad y su poder38— por la verdad misma, que solo pertenece en sentido
estricto a la filosofía y a la ciencia, saberes que se fundamentan en la experiencia y en la
demostración racional. De aquí surgen los conflictos entre filosofía, ciencia y religión. Esta
última pretende silenciar, eliminar o apropiarse de, en la medida en que le es posible, aquellos
saberes que compiten con ella por ostentar el trono de la verdad.

El arma más poderosa que la religión posee para asegurarse la consecución de este fin es
el adoctrinamiento, como imposición, mediante la educación, de una metafísica popular (es
decir, de una serie de dogmas religiosos) apelando a que esta es una verdad revelada:

No es más que un niño grande quien en serio pueda creer que alguna vez un ser, que no era
humano, ha dado a nuestra estirpe alguna clave sobre su existencia o la del mundo o sobre su meta.
No hay más revelación que los pensamientos de los sabios, si bien conforme al sino de todo lo
humano, están sometidos al error, hallándose a menudo también revestidos de asombrosas alegorías
y mitos, donde entonces se llaman religiones [...].

El secreto fundamental y la astucia primigenia de todos los curas, en toda la tierra y en todas
las épocas, ya sean brahmanes, mahometanos, budistas o cristianos, es el siguiente. Han reconocido
y captado correctamente la gran fortaleza e indestructibilidad de la necesidad metafísica del ser
humano: ellos pretenden poseer la satisfacción de la misma, al haber recibido directamente la
palabra del gran enigma por un camino extraordinario. Tras haber convencido de esto a los
hombres, los pueden guiar y dominar, según sus deseos. De entre los regentes, los más listos sellarán
alianza con ellos; los otros serán dominados por ellos.39

Schopenhauer está siendo, en estos párrafos, no sólo nuevamente un continuador de
Spinoza (en su caracterización política de los profetas), sino un precursor del concepto
de alienación religiosa marxista y del análisis de la moral sacerdotal —y la voluntad de
poder que secretamente la sustenta— que realizará Nietzsche en la Genealogía de la moral.
Y es que la religión, a lo largo de la historia, se ha mostrado en innumerables ocasiones
como una herramienta de opresión y dominación, como aparato que ha incentivado la
ignorancia para garantizar su existencia, atacando e incluso matando a aquellos que
pretendían escapar de su adoctrinamiento, pues estos ponían en peligro su supremacía
frente al saber racional. Por ello afirma Schopenhauer, en una bella y dura metáfora, que
«las religiones son como las luciérnagas, necesitan de la oscuridad para lucir. Un cierto

38Vid., por ejemplo, Schopenhauer, A., Parerga y Paralipómena, op. cit., pp. 837 y 845.
39 Ibid., p. 863.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

213



grado de ignorancia general es la condición de todas las religiones, es el único elemento
en el que pueden vivir».40

La religión es de tal manera inoculada por los sacerdotes desde la infancia que ha impedido
la auténtica libertad de pensamiento. Cualquier teoría que se alejara de ella ha sido impedida,
haciendo imposible que la metafísica y la ciencia progresaran. Schopenhauer no se está
refiriendo aquí, por así decirlo, a una «libertad de pensamiento externa», a la libertad de
expresar los pensamientos (que, sin duda, fue también coartada), sino a algo incluso peor: el
adoctrinamiento religioso impide la libertad de pensamiento interna, al abonar la fértil tierra
de la razón humana con dogmas y nociones preconcebidas que a tal punto echan raíces en
ella que llegan a ser consideradas, prácticamente, ideas innatas41.

b) La temible atrocidad del fanatismo
Lo más problemático de este asunto, y sin duda la peor cara de las religiones, es que el
adoctrinamiento, que se realiza en la más tierna infancia y por lo tanto cuando el ser humano
adquiere la base intelectual y el carácter (su «segunda naturaleza», como afirmó bellamente
Aristóteles) que determinarán el resto de su existencia, puede fácilmente acarrear consecuencias
desastrosas para la moral: «tan fuerte es, por consiguiente, el poder de los dogmas religiosos
grabados en la mente infantil que son capaces de asfixiar la conciencia y, por último, toda
compasión y toda humanidad»42. 

El fanatismo, en efecto, es la piedra de escándalo —para Schopenhauer, pero también
hoy para nosotros— de las religiones. Adoctrinar puede conducir a considerar a aquellos
que no siguen la religión propia impíos o herejes, suponiéndolos seres tan inmorales que su
vida no tiene valor alguno ante los ojos de Dios y del fanático religioso. Puede llevar a la grave
ceguera de no distinguir entre lo teórico y lo práctico, entre ateísmo (o herejía) y maldad:

Los sacerdotes dan la bienvenida a esta confusión conceptual y solo a consecuencia de ella podía
originarse esa temible atrocidad que es el fanatismo, el cual no solo ha llegado a perseverar en
algunos individuos excepcionalmente perversos y malvados, sino sobre pueblos enteros, y a la
postre materializarse en este Occidente como Inquisición.43

Solo hay que observar la historia de Occidente para contemplar las peores consecuencias
prácticas —las que más importan— de la religión. La historia del cristianismo, por ejemplo,
está plagada de intolerancia, guerras de religión, persecuciones de herejes, etc. En efecto, las
religiones están ligadas a estos atroces sucesos, y a ellos no escapa ninguna de ellas (ni siquiera,

40 Ibid., p. 848.
41Vid. Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, op. cit., p. 246 (207-208).
42 Schopenhauer, A., Parerga y Paralipómena, op. cit., p. 830.
43 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, op. cit., p. 625 (428), nota al pie.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación214



aunque Schopenhauer no contara con datos históricos suficientes al respecto, las orientales),
pues siempre habrá individuos que encuentren en la fe una justificación para sus barbaries y
su inmoralidad. Podemos sostener con Schopenhauer, así, que «las religiones tienen con
mucha frecuencia una influencia decididamente desmoralizadora»44, especialmente cuando la
ignorancia lleva al odio contra otras confesiones y, lo que es peor, contra los seres humanos
que las siguen. Esta es, sin duda, la cara más negativa de las religiones y contra la que hoy,
todavía y para nuestra desdicha, debemos combatir:

En verdad esta es la peor parte de todas las religiones: que los creyentes se permiten todo contra
los demás y por lo tanto proceden contra ellos con toda crueldad y perfidia: los mahometanos
contra los cristianos y los hindúes; los cristianos contra los hindúes, los mahometanos y los pueblos
americanos, negros, judíos, herejes, etc. Pero tal vez haya ido demasiado lejos al decir todas las
religiones, pues en honor a la verdad he de añadir que el principio surgido de esta fanática crueldad
solo lo conocen las religiones monoteístas.45

4. ADECUACIÓN TEÓRICA DE LAS RELIGIONES

4.1 Religiones de la verdad y religiones del error
Anteriormente hemos hecho hincapié en que la doctrina schopenhaueriana sobre la religión
no puede ser, ni mucho menos, reducida a su crítica al teísmo. Razón de ello es que, para el
Buda de Frankfurt, la esencia de una religión no está constituida meramente por sus dogmas
teológicos, es decir, su creencia en uno o varios principios divinos con determinadas
características. Schopenhauer es, seguramente, uno de los autores canónicos de la filosofía que
más ha tratado el fenómeno religioso haciendo omisión, en sus reflexiones sobre el mismo, de
la tradicional centralidad de las cuestiones de Dios y del alma. Y ello es debido a que, al contrario
de lo que sucedía en otros autores de su época, daba mayor importancia a otros aspectos de la
religión. Su prácticamente total desinterés por las discusiones teológicas contrasta con su gran
interés en la religiosidad, aspecto que, como veremos, es solidario con la situación actual de la
religión en Occidente. 

Para Schopenhauer el hecho fundamental a tener en cuenta cuando se analizan y critican —en el
sentido técnico del término— las religiones es la cosmovisión y el mensaje moral que, detrás de sus
doctrinas alegóricas, estas otorgan a los seres humanos que las practican. La diferencia fundamental
entre las diversas religiones o formas de religiosidad estriba en la perspectiva teórica con la que se
enfrentan al universo y el papel que otorgan a la existencia humana dentro del mismo. Las religiones,
pues, han de comprenderse en función de si son realistas o idealistas, optimistas o pesimistas: «yo no
puedo establecer, como se hace usualmente, la diferencia fundamental de todas las religiones en si son
monoteístas, politeístas, panteístas o ateas, sino sólo en si son optimistas o pesimistas»46.

44 Schopenhauer, A., Parerga y Paralipómena, op. cit., p. 858.
45 Ibid., p. 860.
46 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, op. cit., p. 224 (187).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

215



Denominaré a partir de aquí a estos dos pares de elementos o actitudes enfrentadas (a
saber, realismo-idealismo y optimismo-pesimismo) elementos teóricos de una religión,
distinguiéndolos de sus elementos míticos (los dogmas de fe que dan apoyo a los elementos
teóricos) y éticos (las posturas y leyes acerca del vivir y el obrar humanos, tanto individual como
socialmente considerados). Estos elementos, si bien no explicitados, están claramente
diferenciados en la doctrina schopenhaueriana de las religiones y ayudan enormemente a
ordenar sus ideas —bastante diseminadas en su obra— al respecto de las mismas. 

Los elementos teóricos que nos ocuparán en el presente apartado pueden a su vez
clasificarse en elementos epistemológicos, cosmológicos y antropológicos. Veremos a
continuación que, a partir del análisis de los mismos, nos resultarán mucho más claras las
razones que guiaron a Schopenhauer a establecer una jerarquía entre diversos sistemas
religiosos ya desde el primer tomo de El mundo como voluntad y representación.

a) Elementos epistemológicos: religiones realistas y religiones idealistas

El judaísmo tiene como atributos fundamentales el realismo y el optimismo, con los cuales está
estrechamente emparentado y son las auténticas condiciones del teísmo; puesto que este nos
proporciona el mundo material como algo absolutamente real y la vida como un agradable regalo
hecho a nosotros. El brahmanismo y el budismo, en cambio, tienen como atributos fundamentales
el idealismo y el pesimismo, puesto que ellos atribuyen al mundo una existencia onírica y consideran
la vida como consecuencia de nuestra culpa.47

Realistas son aquellas doctrinas que atribuyen a la materia una existencia independiente del
sujeto cognoscente. El mundo material es, así, considerado como un entramado de objetos o
cosas en sí mismas ubicadas en el espacio y el tiempo, concebidos también como realidades
independientes del sujeto que conoce. Las religiones realistas, por tanto, son aquellas que
creen en un mundo físico externo ya dado tal y como se presenta a los sentidos, sin parar
mientes en que sus objetos necesitan de un sujeto para tener entidad ontológica. Estas
religiones se identifican con las teístas, pues postulan que este mundo material fue creado a
partir de la nada (ex nihilo) gracias al poder de una entidad divina. 

Idealistas, por su parte, son aquellas religiones que, como la filosofía de Schopenhauer, no
aceptan que lo material tenga una existencia independiente de la mente que lo percibe. Es
decir, consideran que el mundo tiene una «consistencia onírica», pues solo existe gracias a los
sujetos cognoscentes. Dichas religiones son, según Schopenhauer, las principales religiones
orientales: el brahmanismo (especialmente la doctrina Vedanta) y el budismo.

47 Schopenhauer, A., Parerga y Paralipómena, op. cit., p. 873.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación216



b) Elementos cosmológicos: religiones optimistas y religiones pesimistas

Hay que considerar a la existencia como un extravío cuya redención es desistir del mismo: la
existencia porta siempre ese carácter. En este sentido la concibieron las antiguas religiones indias
y también, aunque con un rodeo, el auténtico y originario cristianismo: incluso el propio judaísmo
alberga cuando menos en el pecado original (su único rasgo redentor) el germen de este parecer.
Solo el paganismo griego y el islam son enteramente optimistas; por eso en el primero la tendencia
opuesta tuvo que desahogarse al menos en la tragedia: pero en el islam, que es la más nueva y
también la peor de todas las religiones, dicha tendencia apareció como sufismo, ese bello fenómeno
de origen y espíritu indio.48

De la creación del mundo por un ente sabio y bondadoso (personal) se sigue que este mundo
debe ser bueno, y que todo el mal que hay en él ya está a priori justificado. Por ello, observamos
de nuevo que las religiones teístas no son despreciadas por Schopenhauer simplemente por
postular un Dios personal, sino ante todo porque dicha creencia conduce irremediablemente
a una concepción optimista del mundo; concepción obviamente, si tomamos en cuenta los
presupuestos de nuestro autor, muy alejada de la contrastada verdad del mundo y nuestra
propia existencia como radicalmente malos.

Las religiones con tendencias panteístas, por su parte, se situarían a caballo entre las ateas
y las teístas, si bien son mucho más cercanas a las segundas. Al ser el mundo o bien la divinidad
misma o bien una emanación de la divinidad, este ha de ser esencialmente bueno. Ahora bien,
por ser en cierta medida una «fenomenalización» de esa supuesta divinidad, una teofanía, cae
en el mismo problema que el teísmo ante la explicación del mal. Este sería el caso, por ejemplo,
del brahmanismo o, dentro de la filosofía, de la teoría emanantista de corte neoplatónico, la
teología negativa de Escoto Eriúgena o el spinozismo49.

Las religiones ateas, que sostienen que este mundo no tiene por origen una supuesta
divinidad, son a su vez religiones pesimistas, pues lo consideran una apariencia ilusoria de la
que hay que escapar. De hecho, el fin último de la vida, recogido en esta concepción, es el
conocimiento de que sería preferible que no existiéramos: «esta es la más importante de todas
las verdades y por eso hay que explicitarla, por mucho que contraste con el actual modo de
pensar en Europa: por el contrario, en toda el Asia no islamizada es la verdad fundamental
más reconocida tanto hoy como hace tres mil años»50.

c) Elementos antropológicos
La noción de que un Dios ha creado el mundo no solo conduce a una visión optimista del
mundo en su conjunto, sino que acarrea necesariamente otras ideas de carácter antropológico.

48 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, op. cit., p. 799 (695).
49Vid. ibid., pp. 853-855 (739-741).
50 Ibid., p. 799 (695).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

217



Para Schopenhauer, el teísmo hace imposible postular la inmortalidad humana (pues es
absurdo sostener que algo creado de la nada pueda ser infinito) y la libertad. En efecto, la
libertad es ininteligible si suponemos que hemos sido creados ex nihilo, incluyendo nuestros
rasgos de carácter más profundos, y que nuestras acciones están además predeterminadas por
un plan divino. Esta cuestión es más grave aún cuando se introduce la noción de pecado y
culpabilidad: es una aberración defender que, a pesar de que he sido creado por otro, he de
culparme por ser como me hicieron. 

Solo si suponemos que el mundo no está predeterminado por una inteligencia superior
podremos asegurar que, aunque no sea posible cambiarlo, nuestro carácter nos pertenece.
Solo si nuestro «yo más profundo» (nuestro carácter inteligible) es de algún modo libre con
arreglo a nuestra voluntad —aunque por ella estemos condicionados— podemos hacernos
cargo de nuestras acciones y ser responsables de nuestro destino vital51.

Además de ser incompatible con un asunto tan serio como la libertad y la responsabilidad,
el teísmo inculca una visión errónea —y moralmente nociva— de nuestro puesto en el
universo: nos sitúa como centro de la creación, llevándonos a considerar a los animales (y, en
general, a la naturaleza) como meras cosas para nuestro uso y disfrute:

Otro error fundamental del cristianismo [...] es que ha desprendido al ser humano, de una manera
antinatural, del mundo animal, al que pertenece en esencia, y que solo pretende hacer valer,
considerando los animales como cosas. [...] El mencionado error fundamental es una consecuencia
de la creación de la nada, según la cual el creador, capítulo 1 y 9 del Génesis, entrega todos los
animales al hombre como si fueran cosas.52

Contra esta visión teísta y errada de la realidad zoológica y antropológica, «el brahmanismo
y el budismo, fieles a la verdad, reconocen decididamente el evidente parentesco del ser
humano, en general con todal a naturaleza, pero en particular y sobre todo con el reino animal,
parentesco que representan en estrecho vínculo con la metempsicosis»53. Las religiones no
teístas, por tanto, pueden presumir, según Schopenhauer, de hacer de nuevo honor a una
verdad metafísica y ética fundamental de su sistema: Tat tvam asi, «Eso eres tú». El ser humano
es un animal más de la naturaleza, pues es meramente una objetivación, como el resto de
seres naturales, de la voluntad.

5. UTILIDAD PRÁCTICA DE LAS RELIGIONES: ÉTICA Y RELIGIÓN

Kant realizó un giro copernicano no solo en epistemología y ética, sino también en las
reflexiones en torno a la religión al subordinar esta, en cierta medida, a la moral. Schopenhauer

51 Esto, en las religiones orientales, es propiamente lo que se comprende bajo el concepto de karma.
52 Schopenhauer, A., Parerga y Paralipómena, op. cit., pp. 869-870.
53 Ibid., p. 869.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación218



tomará su relevo y afirmará que no debemos interpretar tanto desde una perspectiva teórica
el hecho religioso como desde una vertiente práctica, pues «si la metafísica personificada es
su enemiga, la moral personificada será su amiga»54: su papel positivo es eminentemente
práctico (pese a que puedan conducir, por avatares históricos, a graves problemas de índole
ético-política, como ya hemos explicado): «el problema de la religión es que se presente como
teóricamente verdadera. Pero su papel positivo es práctico: por una parte da consuelo
metafísico a la humanidad y por otra otorga una moral a los perversos que no pueden atender
a razones»55.

Este apartado continúa la senda trazada en el anterior, mas esta vez apoyándonos en las
reflexiones morales de Schopenhauer y su doctrina de la negación de la voluntad como fin
último de la vida humana, explicando así de qué manera «el espíritu y la tendencia ética son
lo esencial de una religión, no los mitos con los que se reviste».56

5.1. Los mitos postmor tem: apoyo moral y consuelo metafísico 
El principal vehículo mítico con el que las religiones son capaces de dirigir moralmente y dar
consuelo a la vida de los seres humanos son sus posturas acerca de la vida después de la
muerte. Dos grandes respuestas religiosas se han dado, según Schopenhauer, acerca del destino
postmortem del individuo: el mito del más allá y el mito de la transmigración de las almas (o
metempsicosis). Estos mitos responden no solo a nuestra necesidad de obrar éticamente y a
nuestro metafísico anhelo de inmortalidad, sino también a nuestra sed de justicia, de
proporción —como diría Kant— entre virtud y felicidad. La filosofía siempre ha intentado
poner en conexión la virtud y la felicidad mediante razonamientos. La religión, mediante la
afirmación de una existencia posterior a esta donde ambas irían parejas57.

Además de otorgar una cosmovisión teórica, una metafísica popular, las religiones tienen
un papel decisivo en la forma de actuar de los seres humanos. Su papel teórico es secundario
comparado con su decisiva importancia en su vertiente práctica, pues la meta final de las
religiones es dar pautas para vivir. El carácter mítico de la religión, más que para facilitar
verdades teóricas al pueblo, sirve para presentar verdades morales a través de alegorías y mitos.
Lo mejor que se le puede dar a la gran masa, incapaz de captar racionalmente las verdades, es
«una bella alegoría, que baste completamente como hilo conductor para la vida práctica y
como consuelo y esperanza»58. Podemos denominar a esta vertiente ética y existencial de las
religiones —su cara más importante— su uso práctico:

54 Ibid., p. 843.
55 Idem.
56 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, op. cit., p. 825 (716).
57 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, op. cit., p. 624 (427).
58 Schopenhauer, A., Parerga y Paralipómena, op. cit., p. 865.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

219



Lo que confiere su enorme fuerza a cualquier credo positivo, al punto de apoyo que le permite adueñarse
de los ánimos, es su vertiente ética; bien que no inmediatamente como tal, sino en tanto que esta se halla
firmemente conectada y entretejida con el dogma mítico que por lo demás es característico de todo
credo religioso, hasta punto de que solo parece explicable por él; aunque el significado ético de las acciones
no es explicable en absoluto conforme al principio de razón, todo mito sigue este principio y los creyentes
tienen el significado ético del obrar por algo inseparable de su mito e incluso lo identifican con él.59

A pesar de que «la verdadera moral y la moralidad no dependen de ninguna religión» (puesto
que la verdadera moral, que renuncia a la propia voluntad y abraza la compasión, ha de surgir
del conocimiento), cada religión «la sanciona y la proporciona con ello un apoyo»60 al presentar,
al menos, mitos que fomentan la negación de la voluntad a través de la creencia en premios y
castigos en una vida posterior a esta. Este es el oculto enlace entre religión y moral según
Schopenhauer: si bien la verdadera moral es independiente de la religión (y en esto nuestro autor
está siendo fiel a Kant), la religión puede ayudar, aunque mediante un rodeo mítico, a hacer que
el pueblo se comporte moralmente (si bien puede que no en su intención, como exigiría la moral
kantiana, al menos sí en sus actos, que es lo único que se le puede exigir al vulgo).

El mito del más allá, en efecto, postula que tras esta existencia seremos juzgados según la
calidad moral de nuestras acciones en la misma. En función de nuestra bondad o maldad
seremos recompensados con una vida dichosa en el cielo o con un castigo eterno en el
infierno. Este mito, pese a conectar virtud y felicidad tal y como exige nuestra noción de justicia,
es inferior al mito de la transmigración, puesto que este último no postula mundos
trascendentes y casi inimaginables, sino que sostiene que la recompensa o el castigo por nuestras
acciones se darán en este mismo mundo, solo que en una nueva vida terrenal, donde
recogeremos lo que en la anterior, con nuestras acciones, sembramos. Además, el fin último
de la transmigración es precisamente dejar de encarnarse en nuevos cuerpos, es decir: dejar de
existir como ser individual y alcanzar la unión con lo divino (o el Nirvana).

Una transmigración de las almas presentada como dogma sería un falso dogma. Sin embargo, la
transmigración de las almas presentada como mito, como imagen de la verdad, resulta excelente: es
sumamente práctica como principio regulador de las acciones. Tal es el fin de todas las religiones, en
tanto que ellas son revestimientos míticos de la verdad inaccesible al tosco sentido humano. Nunca
un mito se ha ceñido tan estrechamente —ni lo hará jamás— a una verdad filosófica que solo es
accesible a unos pocos como esta doctrina del más noble y antiguo de los pueblos; dicha verdad, tan
degenerada actualmente en muchos elementos, prevalece todavía en ese mito como creencia popular
y sigue teniendo hoy, como hace cuatro mil años, una decisiva influencia sobre la vida.61

59 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, op. cit., p. 625 (427), nota al pie.
60 Schopenhauer, A., Parerga y Paralipómena, op., cit., p. 885.
61 Schopenhauer, A., HN I, 440-441 (1817). Vid., también, una versión ampliada —y un año posterior— de este
texto en Schopenhauer, A. El mundo como voluntad y representación I, op. cit., pp. 616-618 (420-421).

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación220



Pero, además de dar un significado ético al obrar, estos mitos otorgan un profundo
consuelo a aquellos que en ellos creen. Como ya adelantamos en el apartado 2.1,
Schopenhauer considera que toda filosofía y toda religión pueden juzgarse según cómo
respondan a la cuestión del sufrimiento y de la muerte62. En general, se puede afirmar de
todas las religiones que, consideradas bajo esta óptica y sin dejar de lado la crítica antes
analizada, «son necesarias para el pueblo y suponen un beneficio inestimable para este»63,
si bien, igual que los sistemas filosóficos, unas (las que creen en la metempsicosis, pues su
doctrina es mucho más comprensible para la imaginación de la masa y más cercana a la
verdad teórica de la eternidad de la voluntad) cumplirán mejor estos objetivos que otras
(las que creen en un inconcebible más allá y en una falsa inmortalidad del individuo
concreto):

La reflexión que conlleva el conocimiento de la muerte proporciona también pareceres metafísicos
destinados a consolarnos al respecto, de los que el animal no precisa ni tampoco es capaz. Todas
las religiones y todos los sistemas filosóficos se dirigen principalmente a este fin de procurar un
antídoto contra la certeza de la muerte que sea producido por la razón reflexiva con sus propios
medios. El grado en que alcanzan este fin es muy distinto y una religión o filosofía facultará mucho
más que las otras a los hombres para mirar con tranquilidad el rostro de la muerte.64

5.2. Negación de la voluntad y santidad
La doctrina ética más importante de Schopenhauer es la negación de la voluntad, fin práctico
último de la vida humana (única salvación posible ante una existencia que se presenta como
dolor y sufrimiento) y culminación de su sistema. En efecto, la negación de la voluntad —el
ascetismo, la santidad, la verdadera virtud—, que procede de un conocimiento intuitivo de la
gran verdad teórica que mencionamos en el apartado 4.1 (que sería preferible que no
existiéramos), es la renuncia final a la vida que, por ello, es origen asimismo de la verdadera
compasión o amor puro, es decir, de toda filantropía.

Al tener por origen un conocimiento intuitivo de la esencia íntima del mundo, la negación
de la voluntad es universalmente alcanzable —virtualiter— por cualquier ser humano
independientemente de su nivel intelectual, educación, nacionalidad, sexo, etc. Y, por
supuesto, tal como podemos observar en la historia, independientemente de los dogmas
religiosos que se hayan insertado, a lo largo de su periplo vital, en su mente. En efecto,
reconocemos en las vidas de los grandes maestros y santos religiosos que el ascetismo, la
renuncia a la voluntad de vivir, ha sido la esencia de su mensaje y sus obras, siendo ejemplos
de ella independientemente de su credo o religión positiva particular:

62Vid., por ejemplo, Parerga y Paralipómena, op. cit., pp. 840-842.
63 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, op. cit., p. 222.
64 Ibid., p. 607 (529).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

221



Y lo que relato aquí con una torpe lengua [el ascetismo como fin último de la vida] y solo con
expresiones genéricas no es un cuento filosófico inventado para la ocasión: no, fue la envidiable
vida de muchos santos y almas bellas entre los cristianos, y todavía más entre los hindúes y los
budistas, por no hablar de otros correligionarios. Por muy diferentes que fueran los dogmas que
impregnaban su razón, a través de la conducta de su vida se expresó de idéntico modo el único
conocimiento íntimo, inmediato e intuitivo del que puede provenir toda virtud y santidad.65

En esta, la parte más importante de su filosofía, Schopenhauer recurre a las religiones más
que nunca. Diversas lecturas del significado ético del brahmanismo, el budismo y el
cristianismo, así como ejemplos de santos y ascetas de las más diversas creencias, pueblan las
páginas finales de El mundo como voluntad y representación66: san Francisco de Asís, san
Buenaventura, la señora Guyon (quizás la mujer más encomiada por nuestro autor), la señorita
Klettenberg... y, por supuesto, Gautama Buda y Jesucristo (de los que daremos cuenta algo
más adelante), son modelos de la doctrina ética de Schopenhauer:

La ética procedente de nuestra consideración global y que coincide coherentemente con todas sus
partes, aun cuando sea nueva e inaudita en lo tocante a su formulación, no lo es en modo alguno
con arreglo a lo sustantivo, sino que coincide plenamente con los genuinos dogmas cristianos e
incluso estaba contenida y presente en estos mismos, con arreglo a lo sustancial, al igual que
también coincide exactamente con las teorías expuestas a su vez con formulaciones enteramente
distintas y con las prescripciones éticas de los santos libros indios.67

Nuestro autor identifica negación de la voluntad y santidad: es aquí donde realmente puede
brillar el gran valor de las religiones. En los santos se muestra, empíricamente, la poderosa
capacidad que tiene la fe a la hora de alentar a la consecución de la complicada meta de la
vida: la autonegación de la voluntad como redención de esta tortuosa existencia.   

Esa gran verdad fundamental, contenida en el cristianismo, al igual que en el brahmanismo y
el budismo, a saber, la necesaria redención de una existencia que está relegada al sufrimiento y a
la muerte, así como su consecución mediante la negación de la voluntad, o sea, mediante una
decisiva oposición a la naturaleza, es la verdad más importante que pueda haber, pero al mismo
tiempo es la más antagónica respecto a la orientación natural del género humano y la que resulta
más difícil de captar por sus verdaderas razones, pues todo lo que solo cabe pensar universal y
abstractamente es inaccesible para la mayor parte de los hombres. De ahí que, para llevar esta
gran verdad al terreno de la aplicación práctica, se necesitara por doquier un vehículo mítico
para la misma, algo así como un recipiente sin el cual se perdería y evaporaría68.

65 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, op. cit., p. 655 (452).
66Vid. ibid., pp. 658 (454) y ss.
67Vid. ibid. p. 694 (483).
68 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, op. cit., p. 834 (722-723).

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación222



6. UNA FILOSOFÍA DE LA RELIGIÓN EXISTENCIAL Y MORAL

De lo hasta aquí dicho podemos ya extraer una serie de conclusiones generales: Schopenhauer
realiza una axiología, valoración o jerarquización de las religiones no según criterios teológicos
o metafísicos (en sentido especial: metafísica qua teología, psicología y cosmología racional),
sino según su adecuación a verdades teóricas ya establecidas en su filosofía que tienen también,
ante todo, un carácter existencial y moral (práctico).

Así, solo tras el análisis filosófico que establece en qué consiste la verdad metafísica y moral
del mundo (es decir, solo cuando ha quedado demostrado que el mundo es representación y
voluntad, con todo lo que ello conlleva para nuestra existencia) se permite Schopenhauer hacer
una evaluación o una crítica de las religiones. Para nuestro arrogante —pero apreciado— autor,
una religión será mejor o peor según su adecuación con su propio sistema filosófico, pues en
él está contenida la verdad del mundo, así como de hasta qué punto se presente la verdad con
ropajes lo suficientemente sencillos para que sea entendida por el vulgo: «el valor de una religión
depende del mayor o menor contenido de verdad que porte en sí bajo el velo de la alegoría y
luego de la mayor o menor claridad con que dicha verdad se deje vislumbrar a través de ese
velo, o sea, de la transparencia del último»69.

A cambio, Schopenhauer considera ciertas religiones como pruebas de que su filosofía es
una suerte de filosofía perennis cuyos aspectos estaban, en cierta manera, ya esbozados en
antiquísimas doctrinas, como las religiones orientales, con las que reconoce su deuda.

Para aquellos que se introducen en el pensamiento schopenhaueriano —y aquí estoy casi
realizando una confesión— puede resultar sorprendente que un autor abiertamente ateo
muestre en sus obras una relación prácticamente simbiótica entre su filosofía y la religión,
pero así es: los fenómenos religiosos otorgan material indispensable en su filosofía, mientras
que su pensamiento es el único que, por otra parte, ha logrado por primera vez explicar el
núcleo racional —tanto teórico como práctico— de dichos fenómenos.

Estamos, pues, capacitados ya también nosotros para emprender la tarea de analizar
sucintamente la peculiar valoración que realiza Schopenhauer de las religiones históricas o
positivas, centrándonos en su axiología de las grandes religiones pero también —aunque de
manera todavía más breve— de otras formas que él considera menores de religiosidad.

7. LAS RELIGIONES HISTÓRICAS: CLASIFICACIÓN Y JERARQUÍA

A lo largo de este artículo hemos puesto de relieve las claves de la posición de Schopenhauer
frente a la religión y a las religiones en general. Para su dilucidación ha sido necesario recurrir,
en varias ocasiones, a religiones históricas concretas. Creemos que, aun así, no es baladí
realizar, a modo de recapitulación y profundización en el tema, un análisis de la consideración
que nuestro autor sostuvo sobre diversas religiones positivas en sus obras. Cabe decir que sus
valoraciones tienden a ser políticamente incorrectas bajo la óptica del siglo presente (pues el

69 Ibid., p. 222 (186).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

223



respeto a todo tipo de confesión se reconoce ahora como un deber fundamental), así como
en algunas ocasiones poco rigurosas y parciales, pues debemos tener en cuenta que la jerarquía
propuesta por Schopenhauer depende en gran parte de su idiosincrasia intelectual y es, como
tal y pese a todo, un producto de su época. 

7.1 Las dos grandes religiones primigenias: Zend (Avesta) y Brahmanismo
Una de las hipótesis que maneja Schopenhauer para explicar su caracterización de las religiones
sostiene que existieron en el mundo antiguo dos religiones primigenias de las cuales habrían surgido
las actuales: la «religión de los Vedas» y la «religión Zend»70. La religión de los Vedas (denominada
ahora religión védica), por su parte, toma su nombre de las primeras obras que conservamos de
la religión que se practicó en la India antes del surgimiento del propio hinduismo (así como del
budismo y el jainismo). La  religión Zend es la que hoy se llama zoroastrismo o mazdeísmo, cuyos
principios están recogidos en el Avesta (escrito en lengua zend, de ahí la terminología conocida
por Schopenhauer), atribuido precisamente a Zarathustra o Zoroastro, autor mítico de origen
persa que propuso por primera vez una suerte de monoteísmo, si bien con tintes dualistas, ya
que presentó la historia del universo como un combate entre Ahura Mazda y Ahriman.

Cabe decir que, aunque no existe aún un consenso claro al respecto, podemos situar el
origen de ambas en al menos un milenio antes de nuestra era (pues, por diversas pruebas que
no contemplaremos aquí, podemos estar seguros de que ya antes de ser compilados sus textos
fueron transmitidos oralmente). Por lo tanto, y aunque en el siglo XIX era imposible manejar
con detalle información sobre ambas, Schopenhauer no se equivocó a la hora de dar un peso
histórico importante a estas dos grandes religiones.

Según él, de la religión de los Vedas surgieron las que ya hemos caracterizado anteriormente
como «religiones de la verdad»: el brahmanismo —hinduismo, en sentido lato— y el budismo.
De la religión Zend proceden las «religiones del error»71, esto es, el judaísmo y el islam. Mención
aparte merece el cristianismo, sin duda el caso más interesante —y controvertido— de la
filosofía de la religión de Schopenhauer, pues, aun asentado en una mitología de corte judío,
presenta un espíritu directamente emparentado con las religiones orientales. Analizaremos
someramente la posición que ocupan estas religiones en el sistema schopenhaueriano
(partiendo de las mejor valoradas a las más denostadas y terminando con aquellas que apenas
captaron, por razones filosóficas o históricas, su atención).

70 Schopenhauer se hubiera sorprendido de la conexión descubierta entre ellas en los dos últimos siglos. Ambas
son indoarias, surgieron como un culto a Mitra/Mithra (dios solar), mostraban nombres muy similares para las
divinidades de la luz y la oscuridad —aunque con papeles invertidos—, como Ahura/Asura o Daeva/Deva, usaban
términos casi iguales para el brebaje al que rendían culto (soma en sánscrito y haoma en avéstico), etc., si bien no
tardaron en separarse en sus concepciones cosmológicas y teológicas.
71 A pesar de que ella misma constituye una suerte de «término medio» entre el optimismo y el pesimismo, al
contar con la figura de Ahrimán —el principio espiritual malo— como contrapeso a Ahura Mazda —principio
bueno del universo—. Vid. El mundo como voluntad y representación II, op. cit., p. 826 (716).

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación224



7.2. Las grandes religiones del mundo (I): budismo y brahmanismo
a) Budismo 
A pesar de que Schopenhauer entró realmente en contacto con el budismo tras acabar el
primer tomo de El mundo72, no debemos olvidar que su adorada Oupnek’hat tenía mucho, si
bien no de budismo sensu stricto, sí de hinduismo ya permeado por las revolucionarias doctrinas
de Buda. No es sorprendente, así, que nuestro Buda de Frankfurt identificara brahmanismo
y budismo y que, cuando por fin tuvo acceso a mayor conocimiento del budismo, diera
superioridad a este último, situándole en la cúspide de su personal jerarquía de sistemas
religiosos. Las razones de este primer puesto son cristalinas teniendo en cuenta lo que se ha
expuesto a lo largo de este artículo: el budismo73 niega la existencia de cualquier tipo de
trascendencia —pues el Nirvana solo puede comprenderse en un sentido negativo, como
estado carente de sufrimiento, muerte y renacimiento—, y además es idealista y pesimista
(siempre desde el punto de vista de Schopenhauer), presentando de forma clara  la negación
de la voluntad, la negación de samsara74, como único camino o medio hacia la salvación, que
es ejemplificado en la vida de su avatar: Siddharta Gautama, el Buda.

b) Brahmanismo
El brahmanismo (término que designa ahora la religión de transición entre la védica y la
hindú, pero que Schopenhauer utiliza vagamente para referirse al hinduismo en general75)
es para nuestro autor la segunda religión más cercana a la verdad. Aunque tiene dioses,
estos no tienen un papel significativo (la trimurti, sus tres dioses más importantes —
Brahma, Vishnu y Shiva— simplemente representan para el idealista la creación, la
conservación y la destrucción76) y, en cambio, las Upanishads constituyen las primeras obras
donde encontramos un resuelto idealismo, al distinguir entre Brahman (como unidad
metafísica primordial, voluntad) y māyā (el mundo ilusorio de la materia, representación).
Para Schopenhauer es, asimismo, la primera religión que presentó el mito de la

72Vid. Safranski, R., Schopenhauer y los años salvajes de la filosofía, op. cit., p. 281.
73O más bien la doctrina original de Buda, ya que hay múltiples escuelas de budismo y muchas de ellas gustan
de realizar añadidos —como, por ejemplo, cosmogonías— a ese mensaje original de Gautama.
74Samsara hace referencia al ciclo de renacimientos en esta existencia sufriente.
75 Gracias a los grandes avances en indología, tenemos pruebas más que suficientes para sostener que lo que
Schopenhauer entiende por brahmanismo es, sobre todo, los textos de las Upanishads con algunos comentarios
muy posteriores a las mismas (que compondrían la ya mencionada Oupnek’hat). De hecho, en el parágrafo 185
de Parerga y Paralipómena (página 890 de la edición citada) nuestro autor arremete contra los textos más clásicos
de la religión védica (contra el Rg-Veda y el Sama-Veda, concretamente), siendo ya consciente de que tienen que
deben tener un origen diferente a las Upanishads. Seguramente a nuestro autor le habría agradado conocer que
la serie de libros que constituyeron su «consuelo vital» se comenzaron a redactar aproximadamente en la misma
época en que surgieron el budismo y el jainismo, fruto precisamente del rechazo al politeísmo/henoteísmo
védico y a la casta de los brahmanes.
76 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, op. cit., p. 680 (472).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

225



transmigración de las almas, así como el ascetismo como herramienta para conseguir una
futura vida mejor.

Su inferioridad respecto al budismo se explica, aparte de por su barroca mitología (ese
exceso de «corteza religiosa» que impide alcanzar fácilmente el verdadero núcleo filosófico
de lo planteado y del que el budismo, creía Schopenhauer erróneamente, se había liberado en
gran medida), por darle un caracter positivo a la negación de la voluntad, al utilizar la metáfora
de la «reabsorción en Brahman» (un concepto vacío) para explicar el estado en el que se
introduce el Ātman (yo personal) que se ha liberado del dominio de māyā.

7.3. Las grandes religiones del mundo (II): judaísmo e islam
a) Judaísmo
Con el judaísmo nos introducimos en el escabroso terreno de las religiones del error: es una
religión realista, optimista y teísta. Ya en el libro III del primer tomo de El mundo realiza
Schopenhauer invectivas que se volverán recurrentes contra el pueblo judío, tachándolo de
aislado, egoísta, jerárquico y despreciado por todos los grandes pueblos de Oriente y
Occidente, lamentándose de que este sea precisamente nuestra base cultural77.

Y es que, sin pretender aquí analizar el probable antisemitismo de nuestro autor, esta
religión cumple casi todos los requisitos para ser la antítesis de su pensamiento. Los
principales asertos de la misma son que el mundo material existe realmente, pues fue
creado por Yahvé a partir de la nada, y además su existencia —y por tanto la nuestra— es
un regalo divino que debemos agradecer, un fin en sí mismo. El mundo es esencialmente
bueno y sus insustanciales males se atribuyen casi en su totalidad —en consonancia con
el dualismo cosmológico del zoroastrismo— a una maligna entidad superior: Satán, que
cuenta con un papel secundario en la teología judía, que tiende a ser un monoteísmo
absoluto78. 

El único «rasgo redentor» que observa Schopenhauer en el judaísmo (es decir, el único
mito que le parece presentar una verdad adecuada a la realidad del mundo) es la doctrina del
pecado original79. Por lo demás, el judaísmo presenta, además de los errores teóricos descritos,
la más nociva de todas las nociones teórico-prácticas para Schopenhauer: la idea de que el
objetivo de esta vida es alcanzar la felicidad. En efecto, a los virtuosos se les promete una
larga vida, una descendencia numerosa, riqueza, etc., pues no se contempla —al menos en el

77 Ibid., p. 439 (274).
78 Cabría aquí especificar, además, que la figura de Satán en el Antiguo Testamento—texto que maneja Schopenhauer,
ajeno a la Torá— es controvertida, pues además de ser su adversario es también, como se observa claramente,
por ejemplo al comienzo del Libro de Job, uno de los siervos de Yahvé.
79 Es destacable y sorprendente que Schopenhauer, ya sea por desconocimiento o por falta de interés, no realice
mención alguna al Libro de Job—del que ya Kant dio cuenta en su libro sobre teodicea—, único libro del Antiguo
Testamento que podría haber casado a la perfección con su pesimista visión del mundo.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación226



judaísmo primitivo— la inmortalidad del individuo80. Y, por supuesto, cae en el error de poner
como motivo para practicar la virtud la mera voluntad de Dios, haciendo de su ética una ética
egoísta, cuyo fin cae dentro de la afirmación de la voluntad. Por eso no es de extrañar, además,
que su principal ley moral (la ley del talión, que aparece en tres de los cinco libros del
Pentateuco) fuera una fundamentación del derecho a la venganza: algo, desde luego, muy
alejado de la compasión y la renuncia a sí mismo. 

b) Islam 
Para Schopenhauer el islam, la más reciente de las religiones, es también la peor de todas
ellas81. Comparte espíritu teórico con el judaísmo (de hecho es, según nuestro autor, una mera
variedad del mismo82), al ser una religión optimista y teísta. Pero, además, su moral es —según
Schopenhauer— una moral egoísta, «pagana»83, que afirma la voluntad de vivir, y cuyo paraíso
no es más que la realización máxima de la felicida terrenal. Además, la mayoría de los países
mahometanos, según observa Schopenhauer, tienen una constitución regida por la «injusticia
positiva»84, por la ley del talión (devolver mal por mal) de origen judío.

Su libro sagrado, por otra parte, es el peor de todos los que conoce nuestro autor:

El Corán: este pésimo libro fue suficiente para fundar una religión mundial y satisfacer la necesidad
metafísica de innumerables millones de personas desde hace 1.200 años, inspirando las bases de
su moral y un colosal desprecio por la muerte, así como también guerras sangrientas y vastas
conquistas. En ese libro encontramos la más triste y pobre forma de teísmo. Puede que se pierdan
muchos matices con su traducción, pero yo no he podido descubrir allí ningún pensamiento valioso.
Ello demuestra que la necesidad metafísica no va cogida de la mano de la capacidad metafísica.85

Si en el judaísmo solo podíamos encontrar, como aspecto redentor, el pecado original,
para encontrar algo positivo en el islam debemos alejarnos de su «metafísica del pueblo» y
centrarnos en su vertiente mística, de gran valor y, según Schopenhauer, «espíritu indio»: el
sufismo. Pero de la mística nos encargaremos en el penúltimo apartado de nuestro trabajo.

7.4. Las grandes religiones del mundo (III): cristianismo
Una de las grandes obsesiones que acompañaron a Schopenhauer durante toda su trayectoria
filosófica fue su creencia —que esperaba fuera confirmada por los futuros investigadores de

80Vid., por ejemplo, Schopenhauer, A., HN III, 114-115 (1821), HN IV, I, 310 (1851) y El mundo como voluntad
y representación II, op. cit., p. 641 (558).
81 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, op. cit., p. 799 (695).
82 Ibid., p. 583 (507).
83 Schopenhauer, A., Parerga y Paralipómena, op. cit., p. 854.
84 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, op. cit., p. 603 (409).
85 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, op. cit, p. 213 (177-178).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

227



la Biblia— en que, por compartir un espíritu común con las doctrinas orientales86, el
cristianismo debe proceder de algún modo del hinduismo87. Según nuestro autor, el Nuevo
Testamento tiene en común con las religiones de la verdad lo más esencial de cualquier religión
(recordemos: su espíritu y su vertiente ética): es pesimista al presentar este mundo como un
valle de lágrimas88 cuyo príncipe solo puede ser Satán, proponiendo como salvación la
resignación, el abandono del querer, la negación de la voluntad, etc.89

Actitud encarnada además, como en la India, en un avatar o maestro90 que sustituye la
antigua ley del talión por el mandamiento del amor al prójimo o la compasión91. En efecto,
mientras que Adán y el pecado original simbolizan la afirmación de la voluntad92, «se debe
concebir universalmente a Jesucristo como el símbolo o la personificación de la negación de
la voluntad de vivir»93. El propio Schopenhauer reconoce que, en su vertiente ética, el
cristianismo es lo que se halla más próximo a su filosofía94, y no le tiembla el pulso al afirmar,
pese a su marcado orientalismo, que «se podría denominar mi teoría como la genuina filosofía
cristiana, por muy paradójico que esto pueda parecer a los que no profundizan en las cosas»95,
contra lo cual, por cierto, se rebelaría Nietzsche años después, caracterizando la ética de la
compasión y la negación de la voluntad como un nihilismo.

Es muy curioso el intento que realiza Schopenhauer para explicar los milagros y fábulas
que rodean a la figura de Cristo. Recurre para ello a la hipótesis de que Jesús fue educado por
sacerdotes egipcios (que a su vez debían de provenir de la India96, de ahí un posible nexo con
el hinduismo) en el dominio de la magia —es decir, del magnetismo animal— hasta llegar a
realizar obras extraordinarias a través de la voluntad97. Este afán de explicar algunas doctrinas
controvertidas de los Evangelios a través de hipótesis sobre «los años desconocidos de Jesús»
(no tenemos noticias canónicas de su vida de los doce a los treinta años), relacionándolos con
supuestos viajes a Egipto, la India e incluso al Tíbet se replicará en autores posteriores y, aún
hoy, supone un filón de la literatura académica y esotérica.

86 Ibid., p. 797 (693).
87 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, op. cit., p. 641 (558).
88 Ibid., p. 773 (671).
89 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, op. cit., p. 440 (275).
90Vid., por ejemplo, Schopenhauer, A., Parerga y Paralipomena, op. cit., p. 874.
91 Ibid., p. 875.
92 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, op. cit., p. 833 (722).
93 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, op. cit., p. 691 (480).
94 Ibid., p. 661 (456).
95 Schopenhauer, A., Parerga y Paralipomena, op. cit., p. 819.
96 Ibid., p. 892.
97 Ibid., p. 877.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación228



Lo que está claro es que, aunque el relato de la vida de Jesús pueda ser un caso parecido a
los del Rey Arturo o el Cid (figuras totalmente humanas pero revestidas de elementos
legendarios o míticos para engrandecerlas98), el mensaje moral recogido en el Nuevo
Testamento y el espíritu que porta son una guía esencial para la conducta humana que están
en consonancia (si bien bajo los ropajes de la alegoría) con la filosofía schopenhaueriana.

7.5. Otras religiones: el politeísmo y las religiones de China
Schopenhauer desprecia el politeísmo y, en general, las religiones europeas precristianas (el
druidismo, el odinismo y la mitología griega) por ser sus dioses burdas personificaciones de
los principios cosmológicos y las fuerzas físicas de la naturaleza99, así por no tener ni una
dogmática determinada ni una tendencia moral definida100. Parecen más que religiones, según
él, juegos fantasiosos de creadores de leyendas populares que probablemente tienen su origen
en hombres asiáticos emigrados a Europa. Ni siquiera el politeísmo de los Vedas se libra de
su crítica101. Solo el druidismo102 y la religión egipcia, por creer en la metempsicosis, presentan
cierto grado de adecuación con la verdad. A la egipcia, de hecho, la considera (como algunos
testimonios antiguos) el origen de las doctrinas de Pitágoras y Platón. Es seguro que la religión
órfica hubiera sido de su agrado de haberla conocido.

Un trato más favorable tienen de su parte las religiones de China, principalmente porque
ninguna de ellas reconoce, según Schopenhauer, ni Dios ni dioses103. Cierto es que el
confucianismo apenas le interesa, por consistir en una serie de preceptos morales y legales
sin base metafísica que los sustente. A cambio, el taoísmo le interesa enormemente (llegando
a citar, en la apertura del tercer libro de los Complementos, un fragmento de la traducción del
Tao Te King que publicó Stanislao Julien en 1842, que nuestro autor poseía) por proponer un
principio inmanente a todas las cosas (el Tao o Dao) y un camino moral cuyo fin último es la
redención del mundo104. El buda de Frankfurt cree, así, que el sentido y el espíritu del taoísmo
coincide plenamente con la tercera religión de China (aunque de origen Indio), el budismo,
del que ya hemos hablado suficientemente. 

Aunque lo mejor de las religiones chinas, sin duda, es que —según nuestro autor— el
fanatismo no ha llegado a derramar sangre entre ellas, pues «estas tres religiones de China [...]
están muy lejos de luchar entre sí, sino que más bien coexisten tranquilamente, y aún hay más,

98 Ibid., p. 879.
99 Ibid., p. 898.
100 Ibid., pp. 851 y 864.
101 Ibid., p. 890.
102 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, op. cit., p. 834 (722).
103 Ibid., p. 828 (717).
104 Schopenhauer, A., Sobre la voluntad en la naturaleza, op. cit., p. 185.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

229



y es que tal vez por el recíproco influjo tienen una cierta concordancia entre sí»105, siendo así
un gran ejemplo para el resto de confesiones por su pacífica convivencia. 

8. MÍSTICA Y FILOSOFÍA

Hemos mostrado que la filosofía de la religión de Schopenhauer no debe ser reducida, meramente,
a su ateísmo. Aun así, donde más va a cristalizar el cariño del alemán por ciertas manifestaciones
religiosas es en su explicación de la mística, fenómeno que podemos hallar, con importantes
diferencias pero con un profundo fondo común, en cualquier confesión histórica, desde los santos
hindúes y budistas hasta los sufíes del islam (que bajo esta óptica están mucho más cerca de la
verdad que el resto de musulmanes).

Ya al tratar su teoría de la negación de la voluntad en el primer tomo de El mundo la relaciona
directamente con los místicos cristianos, budistas e hindúes, observando una gran coincidencia
entre tan diferentes pueblos y épocas106, si bien es en los Complementos a su obra magna donde
explorará más detenidamente el tema de la mística107. En ella comienza dando una definición
general de la misma, siendo esta «toda enseñanza para percatarse inmediatamente de aquello
hasta donde no alcanza ni la intuición ni el concepto, o sea, ningún conocimiento en
general»108. El místico, en efecto, sean cuales sean los dogmas bajo los que explica sus
vivencias, recurre a su experiencia interna, individual e inefable, que consiste en la «consciencia
de la identidad de su propio ser con el de todas las cosas o con el núcleo del mundo»109, la cual
está ligada con el quietismo y el ascetismo. Con ello se aleja del filósofo, que parte de la
experiencia externa y de la autoconciencia, experiencia por tanto intersubjetiva y comunicable.
Pero ¿qué es exactamente la experiencia del místico?

El mundo como voluntad y representación concluía con un precioso capítulo acerca de la nada a
la que conduce la negación de la voluntad, indicando siempre que esta nada es relativa (un
nihil privativum) y no absoluta (nihil negativum). La metafísica, que pretende ser un conocimiento
del mundo —y que por lo tanto está subordinada a la relación sujeto-objeto y a la voluntad
de vivir— solo puede llegar hasta aquí. La filosofía solo puede expresar negativamente lo que
la mística, si la consideramos auténtica, experimenta interior y positivamente: el místico logra,
gracias a su santidad, alcanzar y mantenerse en esa nada y vivirla como éxtasis, iluminación,
comunión con Dios, unión con Brahman, Nirvana, etc., palabras que, desde el punto de vista
de la filosofía, son meramente alegorías y flatus vocis110.

105 Ibid., p. 186.
106 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, op. cit., pp. 665-666 (460).
107 Aunque, nos consta, estas reflexiones comenzaron mucho antes, hacia 1827. Podemos encontrar ya en sus
manuscritos de dicho año los temas esbozados en 1844. Vid., por ejemplo, HN III, 345, 352 y 353.
108 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, op. cit., p. 808 (701-702).
109 Ibid., p. 811 (704).
110 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, op. cit., pp. 697-699 (485-487).

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación230



Ahora bien: que la filosofía no pueda ni deba imitar a la mística no implica que haya de
negarla. Schopenhauer muestra con claridad que lo más sensato es creer en el testimonio de
los místicos, pues han relatado —con diferentes ropajes, debido a los diversos dogmas y
términos que culturalmente poseían— idénticas experiencias en muy distintas condiciones:

Nada puede resultar tan sorprendente como la coincidencia entre quienes exponen esas doctrinas
en medio de la enorme diversidad de sus épocas, países y religiones, así como la inquebrantable
seguridad y la confianza íntima con la que relatan su experiencia interior. No forman algo así como
una secta que mantenga, defienda y propague un dogma abrazado para siempre tras haberlo
acreditado teóricamente; antes bien, por lo común se desconocen unos a otros: es más, los místicos,
quietistas y ascetas, ya sean hindúes, cristianos o mahometanos, son heterogéneos en todo salvo
en el espíritu y sentido interno de sus doctrinas.111

Para Schopenhauer, esto es un motivo más por el que se debería elogiar su filosofía, y es
que es la única que da cuenta del fenómeno místico, siendo a su vez este una confirmación
de la misma: «y si, a juicio de mis coetáneos, la paradójica e inaudita coincidencia de mi filosofía
con el quietismo aparece como una obvia piedra de escándalo, por el contrario yo veo
justamente en ello una prueba de su corrección y verdad únicas»112.

9. LA FILOSOFÍA DE LA RELIGIÓN DE SCHOPENHAUER, HOY

Si observamos la situación de las religiones en el mundo occidental del siglo XXI es fácil
percatarse de un cada vez más intenso proceso de secularización. Los profundos y vertiginosos
cambios sociales acaecidos en los dos últimos siglos, propiciados por revoluciones científico-
técnicas, políticas y filosóficas, han conducido al conocido desencantamiento del mundo que
ya anunció Max Weber hace aproximadamente cien años.

Prosperan en la actualidad dos movimientos con los que la religión ha de entenderse: un
creciente ateísmo o agnosticismo y un pluralismo cultural (propiciado por los movimientos
migratorios y la cada vez más completa globalización) que impiden que un discurso religioso,
por lo general, pueda llegar a ser planteado como hegemónico. Ante estos hechos algunos
individuos particulares abrazan nuevos ídolos o ideales —políticos, económicos, científicos,
etc.— que les permitan dar un sentido o dirección a su existencia.

Una de las propuestas actuales cada vez más potentes ante la insuficiencia de las religiones
monoteístas por conseguir dirigir la vida y dar consuelo a los occidentales es sumarse a
productos religiosos o pseudorreligiosos de raigambre orientalista. Los ejemplos más obvios
son los movimientos New Age, el yoga, el reiki y demás doctrinas que tienen cada vez una
mayor aceptación entre las grandes masas. Prueba de este «renacimiento oriental» que
Schopenhauer vaticinaba —aunque seguramente imaginaba de forma muy distinta— es

111 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, op. cit., pp. 811-812 (704-705).
112 Ibid.,  p. 815 (707).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

231



también la actual moda del mindfulness (que, en términos schopenhauerianos, buscaría
fomentar la «conciencia mejor») o la gran popularidad de ideas  como las del karma o la
reencarnación (con obras audiovisuales y literarias como Me llamo Earl, Maldito Karma, etc.).

No son pocos los occidentales que siguen estas nuevas tendencias sin ser conscientes de
lo que ellas implican. Su puesta en práctica suele acarrear una comprensión muy superficial,
en cierta manera vacía de contenido teórico. Adentrarse en textos como la Bhagavad Gita, los
Yoga Sutras de Patanjali o el Canon Pali budista puede ser una tarea muy ardua para el público
general, dada la complejidad y también la lejanía espacio-temporal de dichas obras. Aunque
ello sería recomendable, es probable que Schopenhauer, por su cercanía y lenguaje, sea una
vía de acceso más sencilla —aunque menos rigurosa— a las doctrinas orientales.

Al realizar nuestro autor un intento, sin recurrir en ningún momento a cuestiones teológicas
—y por tanto, defendiendo un ateísmo solidario con nuestros días—, de mostrar un posible
enlace entre las religiones (y por tanto, en gran medida, culturas) occidentales y orientales,
resulta muy enriquecedor para los tiempos que corren leer sus obras y reflexionar con ellas.
Tiempos en los que, además, se intenta ante todo fomentar el diálogo entre religiones y la
inclusión del otro. Mérito suyo es hacer hincapié en lo que más nos podría unir —a saber,
nuestras similares aspiraciones éticas y nuestro anhelo de consuelo vital—, y no en lo que nos
separa irremediablemente de otras creencias: sus dogmas de fe. 

Asimismo, aunque con errores, fue un autor que intentó zafarse del religiocentrismo y criticó
duramente el adoctrinamiento religioso, sin que esto suponga automáticamente —como el
fanático religioso puede creer— negar el valor que puede tener para la población ser educada
en materias de religión. Todavía hoy —y más en los países hispanohablantes— la enseñanza
de la religión en Occidente es generalmente confesional (aunque se haya abierto algo el
espectro al ofrecer, a veces, alternativas también confesionales y monoteístas al cristianismo).
La filosofía de la religión schopenhaueriana nos invita, en cierta medida, a respetar las diferentes
religiones por su utilidad práctica, y sobre todo a mostrar su carácter innegablemente alegórico:
una tarea aún pendiente en la docencia de las mismas. 

Por estas y otras razones que se coligen a lo largo de mi exposición espero haber mostrado
suficientemente la gran actualidad de la filosofía de la religión schopenhaueriana. A dos siglos
de la publicación de su primera y mayor obra, las concepciones del autor de El mundo como
voluntad y representación nos invitan, de una forma muy particular, a respetar todas las creencias
y confesiones, siempre que estas no caigan en el error de presentar sus dogmas como verdades
irrevocables y de fomentar el fanatismo, problema que, por desgracia, también sigue teniendo
hoy tanta vigencia como hace doscientos años.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación232



BIBLIOGRAFÍA

ALONSO, Manuel (traductor), Teología de Averroes, Fundación El Monte: Sevilla, 1998.
GÓMEZ CAFFARENA, José y MARDONES, José María (eds.), Estudiar la religión, Anthropos:
Barcelona, 1993.

GRONDIN, Jean, La filosofía de la religión, Herder: Barcelona, 2010.
KANT, Immanuel, Prolegómenos a toda metafísica futura que haya de poder presentarse como ciencia,
Istmo: Madrid, 1999.

—, Crítica de la razón pura, Taurus: Madrid, 2005.
—, Lecciones sobre filosofía de la religión, Akal: Madrid, 2000.
—, Crítica del Juicio, ¿Qué es ilustración?, El conflicto de las facultades, Gredos: Madrid, 2010.
MANNION, Gerard, Schopenhauer, religion and morality: The humble path to ethics, Ashgate
Publishing: Aldershot, 2003.

PLATÓN, Fedón, Fedro, Alianza Editorial: Madrid, 2009.
RYAN, Christopher, Schopenhauer’s philosophy of  religion: The death of  God and the Oriental
Renaissance, Uitgeverij peeters: Lovaina, 2010.

SÁDABA, Javier, Lecciones de filosofía de la religión, Monadori: Madrid, 1989.
SAFRANSKI, Rüdiger, Schopenhauer y los años salvajes de la filosofía, Alianza Editorial: Madrid,
2001.

SÁNCHEZ MECA, Diego, El dolor del mundo y el consuelo de la religión, Aldebarán Ediciones:
Madrid, 1998.

SCHOPENHAUER, Arthur, El mundo como voluntad y representación I, Alianza Editorial: Madrid,
2010.

—, El mundo como voluntad y representación II, Alianza Editorial: Madrid, 2010.
—, Parerga y Paralipómena, Valdemar: Madrid, 2009.
—, Sobre la voluntad en la naturaleza, Alianza Editorial: Madrid, 1979.
—, Notas sobre Oriente, Alianza Editorial: Madrid, 2011.
SPINOZA, Baruch, Tratado teológico-político, Gredos: Madrid, 2011.
UNAMUNO, Miguel de, Del sentimiento trágico de la vida, Espasa-Calpe: Madrid, 1976.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

SCHOPENHAUER COMO FILÓSOFO DE LA RELIGIÓN

233




