HUMANISMO Y EMANCIPACION EN LA FILOSOFiA
DE LA VOLUNTAD: REFLEXIONES A PROPOSITO DE
LA ACTUALIDAD DEL PENSAMIENTO
SCHOPENHAUERIANO

HumanisMm AND EMANCIPATION IN THE PHILOSOPHY OF THE WILL:
REFLECTIONS ON THE ACTUALITY OF SCHOPENHAUERIAN THOUGHT

ANDRES MAURICIO GUTIERREZ BELTRAN
DOCENTE INVESTIGADOR DE LA WUNIVERSIDAD EXTERNADO DE COLOMBIA

RESUMEN: En el presente articulo se realiza un estudio de los principales hitos histéricos del
proceso a través del cual ha llegado la filosofia schopenhaueriana hasta nuestros dfas. En él se
destacan las dos contribuciones mas notorias que, a juicio del autor, ha hecho este pensamiento
a la filosofia y se explica la razon por la cual una de ellas —valga decir, la fijacion de los ci-
mientos del irracionalismo como paradigma de comprension del ser humano y de la natura-
leza— se convirti6 en el principal obstaculo que impidi6é a Schopenhauer gozar de la aceptacion
y del favor de su época. Paraddjicamente, la deconstruccion del racionalismo iniciada por Scho-
penhauer, que serfa llevada hasta sus ultimas consecuencias mas adelante por Nietzsche y Freud,
sumada al intimo humanismo que encierra esta filosoffa hacen de ella un pensamiento «infini-
tamente actual: ahora es su tiempow.

PALABRAS CLAVE: Schopenhauer, irracionalismo, humanismo, legado de la filosoffa schopen-
haueriana.

ABSTRACT: This paper contains an analysis of the main milestones of the process that has
brought the schopenhauerian philosophy to the present. It underlines the two most important
contributions that, in my opinion, has made Schopenhauer to philosophy and explains why

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 159



ANDRES MAURICIO GUTIERREZ BELTRAN

one of them —that is, the establishment of the foundations of irrationalism as a paradigm of
understanding man and nature— became the main obstacle for Schopenhauer to obtain the
approval of his time. Paradoxically, the deconstruction of rationalism initiated by Schopenhauer
—which was developed until its final consequences later, by Niezsche and Freud— and its in-
timate humanism make of his philosophy an infinityely current thought. Today is its time.

KEYWORDS: Schopenhauer, irrationalism, humanism, legacy of schopenhauerian philosophy.

«El pensamiento de Schopenhauer es infinitamente actual: ahora es su tiempo»
Max Horkheimer

oco antes de morir, Arthur Schopenhauer declar6: «la humanidad ha aprendido de mi

cosas que nunca olvidara»'. Habia iniciado entonces la glotia tardia que su época le

habia negado con implacable desdén. La publicacion de los dos tomos de su obra Pa-
rerga und Paralipomena, que es paraddjicamente una composicion menor dentro de su corpus
filos6fico, le deparaba la fama y el reconocimiento que sus obras mejores no habfan alcanzado.
En una carta redactada en aquel tiempo, Schopenhauer comparaba el arribo de su popularidad
con la puesta en escena de una comedia que lo sorprendiera en el centro de una funcién in-
sospechada:

Me resulta dificil acostumbrarme a mi fama actual. Usted habra visto seguramente alguna vez que,
antes de una representacion, cuando el teatro oscurece y se levanta el telén, un encendedor de
lamparas aislado estd todavia atareado sobre las tablas y entonces escapa presuroso por entre bas-
tidores; precisamente en ese momento llega el telon arriba. Esa es la sensacién que tengo yo: un
rezagado que ha quedado alli mientras se alza la comedia de mi fama.?

Al inicio del periodo docente del afio 1822, Schopenhauer planeaba impartir un curso
sobre «la doctrina de la esencia del mundo y del espiritu humano» en la Universidad de Berlin.
De manera deliberada solicité que su horario coincidiera con la catedra ocupada por el pro-
tesor Georg Wilhelm Friedrich Hegel. La asistencia estudiantil a las lecciones impartidas por
Schopenhauer fue un clamoroso fracaso, pues no mas de cinco personas se acomodaron en
el aula dispuesta para atender estas conferencias. Este desalentador suceso le habria de con-
firmar que el publico filoséfico se hallaba arrebatado bajo los poderes de embrujo de Ia filo-
soffa hegeliana, removi6 las brasas que alimentaban su inextinguible desprecio por Hegel y le
hizo desistir de la idea de convertirse en catedratico universitario’. En adelante denostaria esta

! Schopenhauer, Arthut, Parerga y Paralipémena 1, Trotta: Madrid, 2009, p. 158.
% Safranski, Rudiget, Schopenhaner y los arios salvajes de la filosofia, Tusquets: Barcelona, 2008, p. 415.
* Ibid., p. 334.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
160 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



HUMANISMO Y EMANCIPACION EN LA FILOSOFIA DE LA VOLUNTAD

labor y apuntaria como prueba de la exactitud de su filosoffa su caracter refractario. Solo una
filosofia que no busca el favor de reyes y gobernantes —opinaba Schopenhauer—, un pensa-
miento que avance en su discurrir indiferente a halagos e injurias, podra conquistar, acaso, las
dadivas de aquella diosa renuente que es / verdad.

Schopenhauer advierte que este destino de héroe tragico, privado de laureles y coronas, es
el que le ha sido reservado a su obra. En E/ mundo como voluntad y representacion afirma que la
unica recompensa que se ofrece a quien emprende la ardua labor de proponer una filosofia
honesta es la promesa, incierta en cualquier caso, de asir la verdad. Esta certeza se agita con
frenesi en el pensamiento schopenhaueriano: su filosofia no pretende servir a sus contempo-
raneos, solo se inclina ante la verdad.

No obstante, esta imagen romantica de hombre apartado del mundo cuyo tnico desvelo
es el afan de hacer aparecer a la verdad no parece coincidir plenamente con el relato que ha
llegado a nuestros dias sobre su vida. Sus bidgrafos confiesan que el deseo de obtener la apro-
bacién de su tiempo agrié su caracter. La gloria de sus contendores filoséficos, segun lo acre-
ditan los acres pasajes que dedicé al diagnéstico de la filosofia de su momento, hirié su orgullo
desmesurado. No en vano en el afio 1837 la Real Sociedad Danesa de las Ciencias nego a
Schopenhauer la concesion de un galardon que premiaba la exposicion del fundamento de la
filosofia moral, entre otras razones, por cuanto «muchos sumos filésofos de la época reciente
fueron mencionados [en el escrito concursante presentado por Schopenhauer] de forma tan
desvergonzada como para que ello dé origen a un justo y serio descontento»’.

Al final de sus dias, resignado a que fuese la posteridad la que descubriera el valor de su fi-
losofia, se levant6 el telon para que iniciara la funcién de su fama postrera’. Pocos hombres
descollantes, sin embargo, alcanzaron a visitar al filbsofo en su cuartel de retiro situado en
Francfort del Meno una vez inici6 el periodo de prestigio en el afio de 1853. Richard Wagner,
quien luego declararia ante Friedrich Nietzsche que ningun filésofo como Schopenhauer ha-

* Schopenhauet, Arthut, Los dos problemas fundamentales de la ética, FCE: Madrid, 2010, p. 4.

3 Esta descripcion del mundo como teatro de la existencia es una figura recurrente en la filosoffa schopenhaue-
riana. Entre las abundantes analogias con el zundo escénico resulta especialmente notable aquel apartado de E/
mundo como voluntad y representacion en el que Schopenhauer compara la facultad de pensamiento con la posibilidad
de la que dispone un actor que, mientras su papel le permite apartarse un instante de las tablas, se acomoda entre
los asistentes para observar con distancia la representacioén de la obra a la que pronto se sumara: «En ese retirarse
a la reflexiéon (el hombre) se asemeja a un actor que ha representado su escena y, mientras ha de volver a aparecer,
toma asiento entre los espectadores; desde ahi contempla tranquilo todo lo que pudiera ocurrir, aun cuando se
tratase de la preparacion de su muerte (en la obra), pero luego vuelve a entrar para actuar y sufrir segun ha de ha-
cetlo. De esa doble vida procede aquella serenidad humana que tanto se diferencia de la irreflexion animal y con
la cual uno, después de reflexionar, adoptar una resolucién o conocer la necesidad, soporta o realiza friamente lo
que es mas importante para ¢l y con frecuencia lo mas espantoso: el suicidio, la ejecucion, el duelo, acciones arties-
gadas de todas clases que ponen en peligro su vida y, en general, cosas contra las que se rebela toda su naturaleza
animaly. Schopenhauer, Arthurt, gp. cit. El mundo como voluntad y representacion I, Trotta: Madrid, 2016, p. 136.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 161



ANDRES MAURICIO GUTIERREZ BELTRAN

btia penetrado con tanta agudeza en los secretos de la musica® (Safranski: 2009, 58), le enviatia
en vida del maestro una dedicatoria del libreto de E/ anillo de los nibelungos’.

En el ocaso de su vida, cuando atn concebia la elaboraciéon de una ediciéon mejorada de
Parerga, Schopenhauer asisti6 a este imprevisible espectaculo: fueron convocados concursos
que premiaban la mas precisa interpretacion de su pensamiento, los acontecimientos mas tri-
viales de su vejez aparecian en la prensa local, la ciudad recibia visitantes que acudian movidos
exclusivamente por la curiosidad de observar al fil6sofo, revistas especializadas que se publi-
caban en lenguas diferentes a la alemana daban a conocer apartados de su doctrina. Sin em-
bargo, el gran publico filoséfico mantenia sus reservas frente a su pensamiento. Rosenkranz,
el aventajado discipulo de Hegel, puso en evidencia esta actitud desdefiosa al llamar a Scho-
penhauer con sorna evidente «emperador recién elegido de la filosofia alemana»®.

Desde esta paraddjica cima Schopenhauer declara que las lecciones que ha entregado a la
humanidad no correran la suerte del olvido: «A la humanidad dejo mi obra —afirma en el
prologo a la segunda edicion de E/ mundo— en la confianza de que no carecera de valor para
ella aunque este tarde en ser reconocido, segin es la suerte de todo lo bueno»’. Sin embargo,
pese a las razones que prometian justificadamente la difusion de su pensamiento, aquel mo-
mento de reconocimiento de la significacion de su filosofia no ha llegado atin a convertirse
en realidad.

Si bien a lo largo del siglo y medio transcurrido desde su muerte su obra ha conquistado
notables cumbres de divulgaciéon, no es menos cierto que, principalmente, Schopenhauer se
ha hecho célebre por los hechos que rodearon su personalidad dificil, mas que por los logros
conquistados por su filosoffa. Su temperamento hurafio, la mordacidad de su pluma, su mi-
soginia intransigente, la pugnacidad sostenida con los filésofos de su época y su vida borras-
cosa han capturado la atencion de los tiempos venideros. Mas aun, buena parte de los estudios
dedicados a la interpretacion de su filosofia siguen una reprochable tendencia a considerar
los elementos de su pensamiento bajo la perspectiva de la vida llevada por el autor'”. En nues-

¢ Safranski, Rudiger, Nietzsche. Biografia de su tiempo, Tusquets: Batrcelona, p. 58.

7 La influencia que ¢jetci6 el pensamiento de Schopenhauer en la composicion de Tristan und Isolde, Die Mestersinger
von Niirnberg y Parsifal parece estar fuera de toda duda en los estudios especializados. Sin embargo, existe una in-
teresante controversia sobre el influjo de la filosofia de la voluntad en la elaboracion de E/ anillo de los nibelungos.
Al respecto, ver Warren, J. Darcy, «The Metaphysics of Annihilation: Wagner, Schopenhauer, and the Ending
of the “Ring”», en Music Theory Spectrum, Vol. 16, n.° 1, 1994, pp. 1-40.

8 Safranski, Schopenbaner y los arios salvajes de la filosofia, op. cit., p. 456.
? Schopenhauer, Arthut, E/ mundo como voluntad y representacion 11. Complementos, Trotta: Madrid, 2003, p. 37.

19 Como ejemplo de lo antetiot, encontramos el libro titulado Schapenbauer. Vida del filésofo pesimista en el que el
autor pretende demostrar los vinculos supuestamente existentes entre la vida llevada por el filésofo de Danzig y
la filosofia que habria florecido de ella. Sobre este punto es necesario recordar que el mismo Schopenhauer de-
saconsejaba una interpretacion semejante de cualquier filosoffa. Una hermenéutica tal —apunta en Parerga II—
serfa comparable con el comportamiento de quien, en vez de interesarse por un cuadro, dedica su atencion al
marco que lo rodea. Schopenhauer, Arthur, Parerga y Paralipdmena 11, Madrid: Trotta, 2009, p. 111.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
162 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



HUMANISMO Y EMANCIPACION EN LA FILOSOFIA DE LA VOLUNTAD

tra opinion, el examen auténticamente filos6fico exige, en cualquier caso, prescindir de la vida
de la que broté el pensamiento. Solo esta operacion preserva aquello que fue concebido al
margen de tormentos y pesares. El resultado asi obtenido es, propiamente, aquello que 1la-
mamos filosoffa. Lo demas, cuando no arroja pistas equivocas que extravian el rumbo del
discurrir filoséfico, poco importa a la hora de evaluar la validez del pensamiento.

El mismo Schopenhauer se admiraba de los contrastes que ofrecfa su vida sibarita, entregada
a la voluptuosidad y al goce mundano, cuando esta se comparaba con la solemnidad y la gravidez
de su filosofia, atareada con hondos asuntos como la santidad, la ascesis y la compasion. Esta
manifiesta oposicion de ninguna manera importuno la vida acomodada que llevé Schopenhauer,
como tampoco arrebata ain el mas remoto mérito alcanzado por su filosoffa. Reconocida esta
desavenencia, probablemente Schopenhauer hubiese recomendado adoptar frente a su vida la
misma actitud que aconsejaba Nietzsche a quien contemplara su vida de tormenta:

No es necesatio ni deseable que alguien tome partido por mi. Al contrario, una dosis de curiosidad,
como la que nos inspira una planta extrafia, acompafiada de una resistencia irbnica, me pareceria
una posicién incomparablemente mds inteligente en relacién con mi persona.'!

Serfa Friedrich Nietzsche, confirmando de esta manera los secretos poderes que se ocultan
en la paradoja, quien pronunciara el elogio mas elevado de aquellos que se han compuesto
para honrar la labor filoséfica de Arthur Schopenhauer. En las Consideraciones intempestivas
Nietzsche declaré que encontré en él a un auténtico liberador: él le habria obsequiado la con-
templacion tragica —«el cielo nocturno con sus estrellas, infinito, sobre nosotros»— del cua-
dro de la vida. Habrfa sido, también, el primero en adentrarse en este sendero, ensefiandole
asf las posibilidades vitales que se encierran en la filosoffa:

Quien haya sentido alguna vez lo que significa encontrar en la mezquina humanidad de nuestro
tiempo un ser natural hecho de una pieza, univoco, suspendido en su propio clavo y mévil, desin-
hibido y duefio de si, comprendera la felicidad y admiracién que se apoderaron de mi cuando di
con Schopenhauer. Tuve la sensaciéon de haber por fin encontrado al educador y filésofo que du-
rante tanto tiempo habia buscado.'

Ahora bien, ¢bajo qué forma han llegado a nuestro tiempo esas lecciones que Schopen-
hauer ha legado a la humanidad?, ;por qué caminos ha avanzado su pensamiento hasta llegar
a nuestros dfas? Como respuesta podemos anticipar que la filosoffa de la voluntad se ha pro-
pagado aprovechando las facultades de divulgacion de lo secreto. Ha seguido la ruta del men-
saje clandestino que, sin ser pronunciado a voces en la plaza publica, se propaga con la rapidez
con que se comunica el fuego en medio de la conflagracion. Como lo apunta Nietzsche, la fi-

" Safranski, Nietzsche. Biografia de su tiempo, op. cit., p. 94.
12 Nietzsche, Friedrich, Schapenhaner como educador, Biblioteca Nueva: Madrid, 2000, p. 39.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 163



ANDRES MAURICIO GUTIERREZ BELTRAN

losofia schopenhaueriana carece de vocacion academicista: de ella no se obtiene una mirada
fria y cientificista del mundo®. La imagen tradicional del filésofo, ocupado en la elaboracion
de una cuidadosa taxonomia del mundo resguardado de los engafios de la realidad tras la co-
modidad de su escritorio, es del todo extrafia a Schopenhauer. En razén de lo anterior la fi-
losoffa contenida en E/ mundo como voluntad y representacion llega a nosotros sorteando la enorme
dificultad de no haber contado con el favor de la academia para lograr su divulgaciéon. Por
fuera de las aulas de clase, adictas al racionalismo y al positivismo vital que de este se sigue,
la difusion de esta filosofia necesit6 hallar un auditorio dispuesto a poner en duda los dogmas
que afirmaban una cuidadosa ordenacién del mundo.

Sin duda, Schopenhauer hubiese hecho suyas las palabras del joven Paul Gauguin que de-
fendia el impresionismo frente a la técnica clasica y profesional ensefiada en la academia: «el
impresionista es puro, aun no esta manchado por el beso putrido de la Ecole des Beaux-Arts.
En una direccion paralela, en el opusculo titulado Sobre la voluntad en la naturaleza, Schopenhauer
afirmo que la filosofia auténtica encontraba en la filosoffa universitaria su mas tenaz conten-
dor. Este ultimo pensamiento, entregado a defender los intereses del Estado y de la Iglesia,
careceria de la independencia y de la autonomia que exige la indagacion por la verdad. Su de-
dicacioén, en vez de aplicarse al estudio desinteresado de los asuntos filoséficos, estarfa con-
sagrada a allanar los caminos de esta disciplina para permitir el ingreso triunfal de la teologfa,
postergando de esta manera la aproximacion critica y puramente racional a las cuestiones de
los hombres y del cielo.

En consecuencia, para Schopenhauer solo existen dos posiciones posibles frente a la filo-
soffa: vivir de ella o vivir para ella. Los catedraticos y demas divulgadores que obtienen sus in-
gresos de esta actividad, continuando asi un antiguo oficio que ya habia sido denunciado en
Grecia por Sécrates, habrian hipotecado su independencia moral y se incorporarfan en el pri-
mer conjunto. De ellos poca cosa cabria esperar. En opinion de Schopenhauer, su situacion
de necesidad y sujecion solo les permitiria ofrecer, como mucho, una vacua especulacion leal
a los intereses del gobierno y de la Iglesia. En sentido contrario, el pensamiento de Schopen-
hauer estaria entregado con devocion a la filosoffa y no esperarfa de ella nada mas que la sa-
tisfaccion {ntima, pues la actitud grave que demanda la filosofia es demasiado rigida para ser
del gusto popular, de haber descubierto la verdad.

La fortuna heredada de su padre le permitié a Schopenhauer dedicarse por completo a la
investigacion filosofica y lo libré de cualquier preocupacion patrimonial. Ningun trabajo di-
ferente a la concepcion de la filosofia contenida en E/ mundo como voluntad y representacion ocupd
su tiempo. Asi pues, su obra no aguardo la bendiciéon de las facultades de Filosoffa, como

13 En razon de lo anterior, Philonenko sostiene que el estudio de la filosofia schopenhaueriana ha de ser realizado
atendiendo su vitalidad y su proximidad a la naturaleza. En consecuencia, propone un azndlisis sentimental que pet-
mita entender la filosoffa de la voluntad como un «discurso que pretende ser algo vivow, esto es, como un pen-

samiento cuya entera comprension exige mas que una aproximacion racional. Philonenko, Alexis, Schopenhaner.
Una filosofia de la tragedia, Anthropos: Barcelona, 1989, p. 44.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
164 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



HUMANISMO Y EMANCIPACION EN LA FILOSOFIA DE LA VOLUNTAD

tampoco requirié del amparo de algin mecenas ni persiguio6 la obtencion de cargos en el Es-
tado. Es cierto, entonces, que Arthur Schopenhauer vivié para servira la filosofia.

Segun acaba de indicarse, la difusion de la filosofia schopenhaueriana ocurrié al margen
de las aulas de clase. Debi6 esperar hasta el momento en que amainara la marea del idealismo
hegeliano para que fuese descubierta en una época propicia para la suspicacia frente a los
dogmas recibidos de la tradicién filoséfica occidental. Por esta razén, Schopenhauer es el fun-
dador de la filosofia de la sospecha que luego encontraria sus continuadores en Nietzsche,
Freud y la Escuela de Francfort!.

Como fue senalado con antelacion, Nietzsche encontré en Schopenhauer al educador que
requeria para su metamorfosis de fil6logo al filésofo que hoy conocemos. Sus primeras obras
y los acontecimientos de sus afios juveniles demuestran la fiel adhesiéon que lo unia con el
autor de la filosofia de la voluntad®.

Es bien sabido que uno de los sucesos fundamentales que marcarfa de manera decisiva el
rumbo de la filosofia de Nietzsche fue la amistad que sostuvo con Richard Wagner. Una carta
dirigida al compositor en el tiempo de formacién del joven filésofo da muestras de la profunda
admiracién que sentia por la obra de estos dos hombres:

Cuantas veces he tenido el propésito de expresar sin timideces la enorme gratitud que siento por
usted; los mejores y mas elevados momentos de mi vida estan unidos a su nombre, ciertamente, y
s6lo conozco a un hombre, su gran hermano en el espiritu Arthur Schopenhauer, en quien piense
con idéntica veneracion, basta religione guadam."®

Este sentimiento profundo de devocion se transmitié a las primeras obras elaboradas por
Nietzsche. Tanto en E/ nacimiento de la tragedia griega como en la consideracion intempestiva de-
dicada a la defensa de la produccién wagneriana se deja ver la honda influencia que ejercié Scho-
penhauer en estas composiciones. En la primera publicacién la filosoffa de la voluntad ocupa
un lugar de privilegio, pues en ella se encierra la sabidurfa dionisiaca. En esta obra se compara
a Schopenhauer con el caballero representado en la célebre obra de Durero. Fl avanza, protegido
por su armadura de bronce, por caminos de espanto sin que lo agobie el desaliento o el terror:
«Nuestro Schopenhauer fue un caballero dureriano de ese tipo: le faltaba toda esperanza, pero
quetia la verdad. No existe su igualy'’. Por su parte, el texto ofrecido a Wagner puede leerse

" Este rasgo que sefiala a Schopenhauer como precursor de la filosofifa de la sospecha lo compatte con otro
pensador que también formulé serias objeciones a la filosoffa postulada por Hegel. Se trata de Soren Kierkegaard.
Sobre el parentesco que une a estos dos filésofos, ver Urdanibia, Javier (ed.), Los antibegelianos: Kierkegaard y Scho-
penbaner, Anthropos: Barcelona, 1990.

15 Llinates, Joan, «Nietzsche, intérprete de Schopenhauer: la rosa y el crisantemo, en Utdanibia, op. ¢z, pp.
170-197.

16 Thid., p. 177.
7 Nietzsche, Friedrich, E/ nacimiento de la tragedia, Alianza Editorial: Madrid, 1973, p. 164.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 165



ANDRES MAURICIO GUTIERREZ BELTRAN

como una interpretacion del trabajo musical del autor, concebido bajo la luz de la estética scho-
penhaueriana que se expone en el tercer libro de E/ mundo como voluntad y representacion.

No obstante, prontamente Nietzsche iniciarfa un camino de regreso que lo apartaria de la
ferviente admiracion que desperté Schopenhauer en sus primeros trabajos. Desde la publica-
cion de Humano, demasiado humano opondria serias objeciones a los apartados fundamentales
de esta filosoffa. Allf justifica que la redaccion de la consideracion Schopenbaner como educador
ocurri6é cuando Nietzsche se hallaba entregado al escepticismo y a la disolucién de la moral:
«No crefa en nada en absoluto, tampoco crefa ya en Schopenhauer». Esta rectificacion se con-
vertirfa luego, con la aparicion del Ecce homo, en abjuracion. En esta obra declara que el autor
de las reflexiones que alli se encuentran no es ya el discipulo precoz del filésofo de Danzig;
antes bien, habtian sido compuestas por «su antitesis, Nietzsche como educado'®.

Mas alla de estas rectificaciones, que llegaron al punto de sostener que solo el tono mistico
y las afirmaciones indemostrables habrian hecho atractivo a nuestro filésofo en Alemania, el
pensamiento schopenhaueriano fue, sin duda, un verdadero acontecimiento en la gestacion
de su filosoffa. I.a metafisica de la voluntad, una vez Nietzsche alcanzé la madurez, hizo las
veces de un negativo a partir del cual habria de fijar los rasgos positivos de su doctrina'®. A
lo anterior habria que agregar la presencia de elementos que permanecen intactos en los dos
sistemas, pues fueron traspuestos por Nietzsche con gran fidelidad, aunque de manera pro-
bablemente inconsciente. Hacemos referencia a la afirmacion de la primacia de la voluntad
sobre el intelecto, al llamado a atender de manera urgente la necesidad de restablecer un con-
cepto superior de cultura y, sobre todo, al derrocamiento del racionalismo como unico para-
digma de interpretacion del hombre®.

Esta tltima ensefianza es de un valor inestimable para la edificacion de la filosoffa nietzs-
cheana. La destruccion de aquel dogma que declaraba que el hombre es un animal puramente
racional y que solo la misma razén permitiria conocer los secretos engranajes de su alma,
debfa ocurrir antes de que Nietzsche pudiera emprender su tarea. Descubrimos, entonces,
que el desplome de este axioma, tipicamente europeo, era imprescindible para que la investi-
gacion filoséfica se adentrara en la arista irracional de la realidad, aquella que nos muestra el
lado oculto de las cosas.

Digamoslo con claridad desde ahora: tal como lo ensena el psicoanalisis que vendria mas
adelante, el irracionalismo sostiene que solo el reconocimiento de los poderes ocultos que
crepitan en los bajos fondos del alma y de la cultura puede ofrecernos un acercamiento mas
fiel a aquel animal paradoéjico, hecho de luz y sombra, que es el hombre. De lo anterior resulta
que el analisis clasico de la psigue como mucho nos ofrece un bosquejo introductorio, que de
cualquier manera sera siempre bastante incompleto, del mapa del alma. Desde la publicacion

% Nietzsche, Friedtich, Eece bomo, Alianza Editotial: Madrid, 1976, p. 78.
19 Llinates, gp., cit.

2 Rosset, Clement, Escritos sobre Schopenhaner, Pre-Textos: Valencia, 2005.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
166 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



HUMANISMO Y EMANCIPACION EN LA FILOSOFIA DE LA VOLUNTAD

de E/ mundo como voluntad y representacion el intelecto ha sido considerado, mayoritariamente,
como una funcién dependiente de una sustancia prerracional. De ahf que la razén no sea con-
cebida por mas tiempo como la esencia, primordial o unica, del ser humano.

De este modo el irracionalismo resalta el parentesco que guarda el hombre con los poderes
arcanos que han depositado en su espiritu el instinto y el apetito, la angustia y la furia. Este
cambio de perspectiva pone en evidencia que el alma humana se debe también a la noche,
que aquello que analizamos bajo los nombres de motivaciin, arbitrio e inteligencia son formaciones
complejas que, como el ieeberg, ensefian solo de manera fragmentaria un fenémeno colosal, opaco
y magnifico, que hasta la aparicion de la filosofia schopenhaueriana no habia sido advertido.

Esta tendencia, casi obsesiva, de apresurarse por las grietas de lo que aparece visible para
descubrir lo oculto, aquello que se erige en causa o sustancia, es el rasgo distintivo del pensa-
miento genealégico. Es bien sabido que la introducciéon de este método en la filosofia, al que
sin duda se deben los mas altos logros de esta disciplina durante la Modernidad, alcanzo su
punto mas alto gracias a Nietzsche. Fl consiguié demostrar que el estudio de los fenémenos
exige sumergirse en su anverso para descubrir aquello que, sin saltar a la vista, determina al
objeto de estudio. En palabras de Rosset, por esta via no se pretende establecer «una filiacion
cronologica, sino una gestacion mas importante, que enlaza una manifestacion cualquiera a
una voluntad secreta que logra ejecutar sus proyectos al precio de una serie de transforma-
ciones que al genealogista le incumbe descifrarm?'.

Este paso inmenso que nos conduce al fondo de los fenémenos, que renuncia a la espe-
culaciéon fundada en puros conceptos para hacer de la realidad su unico punto de partida y
que considera al caos como objeto seminal, fue dado por vez primera por Arthur Schopen-
hauer. Desde alli parten todas las indagaciones que se trazan como método la sospecha. Este
proceso revolucionario —segun la designacion empleada por Thomas Mann®— solo fue posible
gracias al destronamiento del racionalismo. Schopenhauer grabé con moldes indelebles esta
ensefanza que se haya inscrita en el marmol de la filosoffa imperecedera:

Filosofar hasta cierto punto y no mas es un término medio que constituye el caracter fundamental
del racionalismo.?

Con este aforismo llegamos a otra de las cimas intelectuales del pensamiento moderno
cuya obra acrecent6 la reputacioén del pensamiento schopenhaueriano: Sigmund Freud.

En E/ Criticin, célebre obra espafiola, Baltasar Gracian narra la peculiar manera en que el
Dante —uno de los personajes de la narracion— fue descubierto en medio de un carnaval.
Los asistentes se encontraban disfrazados con capas y mascaras que ocultaban su identidad,

2 Thid., p. 128.
2 Mann, Thomas, Schopenbaner, Nietzsche y Frend, Alianza Editortial: Madrid, 2010, p. 142.
# Schopenhauet, Parerga y Paralipémena I, ed. cit., p. 158.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 167



ANDRES MAURICIO GUTIERREZ BELTRAN

por lo que, para hallar al Dante, el duque de Médicis ordend a sus sirvientes que formularan
a los invitados una pregunta que suscito las respuestas mas simples e ingenuas. Los empleados
preguntaban al oido de los invitados squzén conoce el bien?, a lo que el Dante, Gnico personaje
de ingenio en la reunidn, contestd Quien conozea el mal. Al dar esta respuesta, el hombre per-
seguido revelo su presencia «en el tropel de las mascaras»?.

Sigmund Freud ocupa el lugar dramatico del Dante, pues, para desvelar los secretos del
alma humana, en vez de avanzar por los luminosos senderos del intelecto y de la salud, se
adentro6 en el inconsciente y la enfermedad. En su obra podemos leer que el cabal conoci-
miento de la condicién humana impone penetrar en su dimensién mas sombria, la de la locura
y el extravio; en una palabra, en la neurosis. La presencia del padre del psicoanalisis ex e/ trope/
de las mdscaras del siglo XX fue descubierta por esta descomunal revelacion.

La raz6n por la cual Freud es un continuador del legado schopenhaueriano consiste en que
su acercamiento al hombre y a la cultura —aunque este dltimo fenémeno escap6 en gran me-
dida a la atencién del filésofo de Danzig— ocurrié mediante la irrupcién en aquella noche
densa, embarazada de estrellas, en la que se encierra lo embrionario del hombre. Es este el
reino del znconsciente®. Se trata de un fondo, usualmente inaccesible, que subyace a la persona-
lidad humana. Allf rehierven y se entremezclan las excitaciones y las pulsiones que rifien por
encontrar satisfaccion. En su seno el instinto y el apetito, el deseo y la concupiscencia se estre-
mecen sin atender ninguin principio légico de ordenacion, ni siquiera el postulado de la con-
tradiccion, pues incluso las pulsiones mas disimiles cohabitan sin eliminarse o superponerse.
De acuerdo con la formulacién freudiana, estos impulsos, que intentan ser sosegados por el
ello mediante la conservacion del principio del placer, solo se dan a conocer de dos maneras:
mediante la interpretacion de los suefios y a través del analisis de los sintomas neurdéticos.

En consecuencia, estamos ante un sustrato irracional en el que convergen deseos primitivos
que ponen en evidencia la sustancia nocturna y mistica que se oculta en la personalidad hu-
mana. Se trata de un nucleo que, en el caso especifico del diagndstico de los sintomas neuré-
ticos, solo aparece ante la conciencia mediante wanifestaciones concretas y, claro esta, de forma a
posteriori. Asi pues, en la dolencia somatizada, una vez ella ha causado estragos en la salud,
huellas frescas y bien trazadas aparecen ante la vista del psicoanalista. Ellas conducen a las
fuerzas tectonicas que, bajo tierra, producen sacudidas y estremecimientos que alteran la su-
perficie. La afinidad con el Dante de Gracian no puede ser mayor: solo quien se adentre en

2 Al respecto, ver Schopenhauet, Arthurt, Sobre la voluntad en la naturaleza, Alianza Editorial: Madrid, 2003, p. 44.

% En el siguiente apartado se muestra con gran fidelidad el cercano parentesco que une a Schopenhauer con
Freud en la postulacién del mundo del inconsciente: «Despertada a la vida de la noche de la inconsciencia, la vo-
luntad se encuentra en un mundo sin fin ni limites, como individuo entre innumerables individuos que se afanan,
sufren, yerran; y como en un mal sueflo, se precipita de nuevo a su antigua inconsciencia. Mas hasta entonces sus
descos son ilimitados, sus exigencias inagotables y cada deseo satisfecho hace nacer otro nuevo. Ninguna satis-
faccion posible en el mundo podria bastar para acallar sus exigencias, poner un punto final a su deseo y llenar el
abismo sin fondo de su corazén». Schopenhauer, E/ mundo como voluntad y representacion I1, ed. cit., p. 627.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
168 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



HUMANISMO Y EMANCIPACION EN LA FILOSOFIA DE LA VOLUNTAD

el anverso sombrio del mundo, donde moran la enfermedad y la muerte, el extravio y la de-
sazon, podra descubrir el alma humana y la vida inextinguible.

Salvo el caso de Nietzsche, no conozco pensamiento alguno en el que se encuentre una
afinidad semejante, tan profunda y excepcional, con la filosofia schopenhaueriana. Muestra
de ello se encuentra en la opinién que ambos pensadores se formaron sobre la constitucion del
espiritu humano. Para el filésofo de Danzig, aquella cantera de la que brotan las acciones hu-
manas —con la ayuda de la ley de la motivacién— recibe el nombre de cardcter. Dicho caracter
constituye, a su vez, la objetivacion de una voluntad ciega y abrasadora que solo pretende su
afirmacion. Por tanto, como ocurre con el inconsciente, a esta voluntad le resultan ajenos los
predicamentos de orden, razoén y finalidad.

Asi pues, esta inversion, tan propia de la Modernidad, que ha hecho depender el intelecto
de otras funciones irracionales, encuentra su primer antecedente en la obra de Arthur Scho-
penhauer. Contrariando de este modo la tradicion unanime que desde Platén afirmaba la su-
premacia del /ogos, es la filosofia de la voluntad la que ha puesto en evidencia la prevalencia
de otras fuerzas que resultan indomefiables para la razén: «No es la voluntad la condicionada
por el conocimiento, como hasta ahora se ha supuesto, sin excepcion, sino que es mas bien
la voluntad la que condiciona al conocimiento»®.

Ahora bien, un ultimo elemento en el que la aproximacion entre estos dos pensadores se
ha hecho particularmente explicita se encuentra en la teoria de la represion defendida por
Freud: Schopenhauer declaré que la locura guarda relacion directa con la pérdida de la capa-
cidad de recordacion. El delirio serfa, de acuerdo con este planteamiento, el resultado de una
grave afectacion de la memoria”’. Desde una perspectiva psicoldgica, consistitia en la incapa-
cidad del intelecto para asimilar un recuerdo que resulta excepcionalmente doloroso, por lo
que su incorporacioén en la memoria no puede realizarse pacificamente. Esta imposibilidad
de digerir el hecho conlleva a que el intelecto colme este vacio de manera arbitraria y a que,
dependiendo de la intensidad del sufrimiento ocasionado, active el siguiente dispositivo de
proteccion:

Cuando esa afliccion, ese conocimiento o recuerdo doloroso es tan atroz que resulta absolutamente
insoportable y el individuo sucumbiria a €I, entonces la naturaleza angustiada se aferra a la locura
como ultimo recurso de salvacion de la vida: el espiritu acongojado rompe, por asi decirlo, el hilo
de su memoria, rellena las lagunas con ficciones y se refugia en la locura del dolor espiritual superior
a sus fuerzas.?®

% Schopenhauet, Arthut, Sobre la voluntad en la naturaleza, ed. cit.., p. 41.

# Con el propdsito de fundamentar esta afirmacion, el filésofo acude a un recurso tipicamente schopenhaue-
riano. Relata que en la biografifa del Buda Schakya-Muni «se cuenta que en el momento en que nacié todos los
enfermos sanaron, todos los ciegos vieron, todos los sordos oyeron y todos los locos recuperaron la memoria.
Schopenhauer, Arthut, E/ nundo como voluntad y representacion I1, ed. cit., p. 447.

% Schopenhauet, Arthur, E/ mundo como voluntad y representacion I, ed. cit., p. 247.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 169



ANDRES MAURICIO GUTIERREZ BELTRAN

En la Historia del movimiento psicoanalitico el mismo Freud llama la atencién sobre el inocul-
table parentesco que une a su obra con la filosoffa de la voluntad en este punto especifico:
«Lo que ahi se dice [en E/ nundo como voluntad y representaciin] acerca de la renuencia a aceptar
un fragmento penoso de la realidad coincide acabadamente con el contenido de mi concepto
de represion»”.

Sigmund Freud, pese a todo lo dicho hasta ahora, desarroll6 sus investigaciones sin haber
leido a Schopenhauer o a Nietzsche. Los descubrimientos que realizé sobre la personalidad
humana no le deben inspiracion alguna a la labor de estos filésofos. No obstante, sin lugar a
dudas, la atmésfera creada por la gran ruptura con el racionalismo que fue acometida antes
por ellos facilit6 e incidi6 en el desarrollo del trabajo del padre del psicoanalisis. Asi como los
hombres somos herederos inconscientes de toda la tradicién que nos ha precedido, la funda-
cion del psicoanalisis como paradigma para la comprension del espiritu humano ocurtié, y
alcanzé méritos tan encumbrados, debido al entorno intelectual que estos filésofos forjaron.
Con seguridad, la obra freudiana hubiera tenido que acometer la embestida que ellos realizaron
contra el racionalismo de no haber contado con aquellos precedentes. En consecuencia, sus
hallazgos no habrian conseguido el brillo finalmente alcanzado, o no habrian llegado tan lejos,
si hubiesen debido afrontar la tarea de descubrir el mundo y el alma humana como fenémenos
que no se deben con exclusividad a la razon.

Serfa el mismo Freud quien habria de reconocer que algunas de las formulaciones esenciales
de su obra, de las que €l se consideraba precursor, habian sido ya concebidas por Arthur Scho-
penhauer en E/ mundo como voluntad y representacion. De tal suerte, como una ratificacion que es
a la vez paraddjica y poética del pensamiento freudiano, se observa que la filosofia de la vo-
luntad obré en él como un condicionante inconsciente. E1 hecho de haberse considerado un ade-
lantado en la materia se debié unicamente, segun él mismo lo dejo escrito, a su inicial
desconocimiento de la filosofia schopenhaueriana™.

Ahora bien, para terminar esta breve presentacion del proceso de recepcion del pensamiento
schopenhaueriano en la actualidad, es preciso hacer alusion a la honda influencia que ejercié
en uno de los representantes mas notables de la escuela de Francfort: Max Horkheimer.

Después de la Segunda Guerra Mundial que lo apart6 de la catedra universitaria y que lo
obligé a huir de Alemania, Horkheimer declaré que «no existe ningin pensamiento que los
tiempos necesiten mas ni que, pese a toda desesperanza —y que por manifestarla—, sepa
mas de esperanzas que el suyo»’'. Es llamativo que una afirmacién semejante provenga de la
pluma de un hombre que, desde una perspectiva estrictamente politica, se encontrara en las
antipodas del filésofo de Danzig, Desde esta optica, la filosoffa de la voluntad es abiertamente

¥ Freud, Sigmund, Historia del movimiento psicoanalitico, Biblioteca Nueva: Madrid, 1973, p. 15.
* Pinillos, José Luis, «Schopenhauert y la psicologia», Revista de filosofia, Vol. 2, pp. 43-52.

! Horkheimer, Max, «La actualidad de Schopenhauet», en Adorno, Theodor y Hotkheimer, Max, Socioligica,
Taurus: Madrid, 1989, pp. 131-147.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
170 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



HUMANISMO Y EMANCIPACION EN LA FILOSOFIA DE LA VOLUNTAD

conservadora, por lo que dificilmente podrian tenderse puentes que la comunicaran con la obra
de Horkheimer. Mientras Schopenhauer acusaba la infructuosidad de cualquier esfuerzo dirigido
a transformar al hombre o a la sociedad, Horkheimer confiere un estatus filosofico a la lucha
contra la tiranfa y la opresion. En oposicion a la filosofia de la voluntad que exalta la figura del
asceta que se aparta de los apetitos y rumores del mundo, Horkheimer encuentra en el hombre
que dedica su vida a remover los obstaculos sociales que niegan la libertad una cima ética.

A pesar de lo anterior, Horkheimer encontr6 que tales divergencias serfan mas aparentes
que reales. En su opinion, esta actitud conservadora frente a la politica, lejos de expresar una
conviccion ética y filoséfica profunda, era consecuencia de la acomodada vida burguesa que
le habia permitido a Schopenhauer dedicarse a la filosofia y que era sometida a un riesgo
constante por las gestas revolucionarias. Aunado a lo anterior, Horkheimer lo dispensa por
acoger esta postura debido a que «no vivio6 la fase aguda del absolutismo enfermo, con tortura
y petsecucion de heréticos, con hogueras y otras formas de suplicion™. En razén de lo antetior,
jamas dej6 de ver en Schopenhauer al maestro que lo acompand, desde sus mas jovenes lec-
turas, en la edificacion de su pensamiento™.

Asi pues, la lectura critica hecha por Horkheimer le permitié rechazar aquello que considerd
inexacto, al mismo tiempo que lo llev a acoger apartados fundamentales y a madurar elemen-
tos que en los escritos originales se encontraban aun por germinar: la moral schopenhaueriana,
por ejemplo, pasa de ser una intima y misteriosa fractura del principio de individuacion que
hace que el sujeto, individualmente considerado, se reconozca en el otro y sienta como propio
su dolor; hasta convertirse en una moral social que trasciende este fenémeno subjetivo, mo-
viendo de este modo a los pueblos a reaccionar ante el absolutismo y la dominacion.

As{ pues, Horkheimer recoge el concepto de compasion desarrollado por Schopenhauer, el
cual tiene un marcado talante individualista, para atribuirlo luego a las luchas sociales que se
libran por la libertad. Dicho de otro modo, siguiendo la reinterpretacion planteada por Hork-
heimer, la compasion no solo brotarfa del corazon del sujeto que, condolido por la pena que
experimenta su préjimo, obra para aliviar su tormento, ya que lo siente con igual intensidad,

2 Thid., p. 134. Pese a que Schopenhauer no padecio los afios aciagos que sometieron a Horkheimer al exilio, el
diagnéstico general que se encuentra en su filosoffa sobre la situacién del mundo pareciera haberse inspirado en
aquella situacion de postracion e infortunio vivida durante la Segunda Guerra Mundial, la cual fue objeto de re-
flexion permanente para Horkheimer. Este parentesco resulta evidente en el siguiente apartado, tomado de E/
mundo como voluntad y representacion: «si quisiéramos presentar a la vista de cada cual los terribles dolores y tormentos
a los que esta continuamente expuesta su vida, el horror se apoderaria de él: y si condujéramos al optimista mas
obstinado por los hospitales, los lazaretos y las salas de martitio quirargico, por las prisiones, las cimaras de tor-
tura y los chamizos de esclavos, por los campos de batalla y las cortes de justicia, si luego se le abrieran todas
las tenebrosas moradas de la miseria donde esta se esconde de las miradas de la frfa curiosidad y finalmente se
le dejara mirar en la torre del hambre de Ugolino, entonces es seguro que al final comprenderfa de qué clase es
este meillenr des mondes possibles». Schopenhauer, Arthur, E/ mundo como voluntad y representacion I, ed. cit., p. 383.

Al respecto, vid. Ortega, Pedro y Minguez, Ramon, «La compasion en la moral de Arthur Schopenhauet: sus
implicaciones pedagdgicasy, en Teoria de la educacion, Vol. 19, 2007, pp. 117-137.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 171



ANDRES MAURICIO GUTIERREZ BELTRAN

sino que, ademas, se encontrarfa en la raiz de los movimientos sociales que se oponen a la tiranfa.
En palabras de Horkheimer, el origen del fogoso sentimiento de rebeldia social que provoca la
iniquidad y la opresion surge de la «compasion solidaria con las victimas de la irracionalidad»™.

Aunado a lo anterior, Horkheimer evalda como acertado el diagnoéstico realizado por Scho-
penhauer sobre el inmodificable estado del hombre y del mundo. En opinién del filésofo de
Danzig, las modificaciones que ocurren en el modo de vivir de los hombres, el progreso que
ofrece un mayor saber del mundo y el vertiginoso ritmo con que la ciencia le arranca los mas
intimos secretos a la naturaleza en nada afectan, de manera positiva o negativa, su esencia.
Estas mutaciones serfan cambios meramente cosméticos, pues el caracter del hombre, sin que
importe el contexto en el que se encuentre, estarfa sometido a idénticos impulsos y obedeceria
a apetitos imperecederos. En consecuencia, de la misma manera en que un mayor saber no
proporciona necesariamente la sabidurfa, el incremento del conocimiento disponible sobre
el mundo que habitamos de ninguna manera ennoblece el espiritu humano.

De lo anterior resulta que tanto los testimonios histéricos sobre los horrores de la guerra
como el conocimiento que se compendia en las enciclopedias en forma alguna nos aleccionan
ni nos conducen a estados superiores de civilizaciéon o de progreso moral. Antes bien, aquellos
acontecimientos historicos serfan la escenificaciéon de un drama eterno que se repite con una
regularidad inexorable desde tiempos inmemoriales. Esta constatacién sobre la inmutabilidad
del espiritu humano conlleva dos consecuencias: en primer lugar supone el rechazo de cual-
quier promesa —bien sea de orden politico, religioso o de cualquier otra indole— que asegure
el mejoramiento ético de los hombres y de los pueblos. En segundo término, conduce a sos-
tener la validez perdurable de la filosoffa auténtica. Lo anterior por cuanto si su objeto de es-
tudio permanece inalterado, los hallazgos que cosecha no serfan perecederos.

Un siglo después de la muerte del filésofo de Danzig, Horkheimer hace suya la voz de
Schopenhauer para declarar que, pese al clamoroso auge de la ciencia y al descomunal de-
sarrollo de la industria, las modificaciones que han traido al mundo no han proporcionado
«la existencia mas dichosa que se esperaba»®. En este sentido, el listado inagotable de in-
venciones e innovaciones en el universo de la ciencia no ha entregado al hombre una mas
alta capacidad de goce del mundo™, asi como tampoco ha aminorado el rigor de sus nece-
sidades mas primitivas.

* Horkheimer, Max, Historia, metafisica y escepticismo, Alianza Editorial: Madrid, 1982, p. 129.
» Horkheimet, «L.a actualidad de Schopenhauet», gp. ci., p. 122.

* Sobre este punto Schopenhauer manifesté lo siguiente: «Aquellos que otorgan a la Jistoria un lugar principal

en la filosoffa, construyéndola segiin un presunto plan universal, de acuerdo con el cual todo es conducido hacia
el bien, que finalmente apatecerd y serd una gran gloria, toman el mundo como plenamente real y colocan la fi-
nalidad del mundo en la miserable dicha terrena, que, por mas que sea cultivada por los hombres y favorecida por
el destino, es una cosa hueca, engafiosa, caduca y triste, de la cual ni constituciones ni legislaciones, ni maquinas
de vapor ni telégrafos podran hacer jamas algo mejor». Schopenhauer, Arthur, Senilia: reflexion de un anciano, Her-
der: Barcelona, 2010, p. 101.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
172 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



HUMANISMO Y EMANCIPACION EN LA FILOSOFIA DE LA VOLUNTAD

A lo anterior habria que afiadir que Horkheimer, al igual que Theodor Adorno, fue testigo
de excepcién de la incapacidad del intelecto y de la racionalidad para refrenar el mal cuando
este ensefla su cara mas sombria: el nacionalsocialismo que los expuls6 de Europa y que puso
en riesgo sus vidas hundioé sus raices en el pais con mayor tradicion filoséfica en el mundo
contemporaneo y logré incorporar en sus filas a uno de los filésofos mas prominentes del
siglo XX, Martin Heidegger™.

Ahora bien, este pesimismo radical que afirma el caracter infructuoso de cualquier esfuerzo
orientado a ennoblecer el espiritu humano y que encuentra en el mundo una viva imagen de
los castigos infligidos eternamente en el Tartaro, adquiere una licida y conmovedora dimen-
sion gracias a la interpretacion hecha por Horkheimer. En el mismo sentido en que lo hace
Thomas Mann, Horkheimer apunta que la detallada descripcion que realiza Schopenhauer de
los pesares del mundo y la explicacién que ofrece de las razones por las que estamos sometidos
a ellos bajo una suerte irremediable, tienen un propésito secreto. Lejos de exaltar la miseria
o destacar el sinsentido que se cierne sobre el mundo, Schopenhauer enlista estos males con
el objetivo de denunciar aquello que 7o deberia ser. Esta cuidadosa enumeraciéon de los tormen-
tos seria, en palabras de Mann, una reivindicacién de la humanidad:

Hay en ciertas paginas suyas un salvaje y caustico escarnio de la vida, tras el que se adivina una mi-
rada centelleante, unos labios apretados, y todo ello mientras va desgranando citas griegas y latinas;
hay una inmisericorde y a la vez misericordiosa denigracion, constatacion, enumeracién y funda-
mentacién de las miserias del mundo; todo lo cual, por lo demas, no nos produce ni de lejos un
efecto tan deprimente como el que deberfa aguardarse dada la gran exactitud con que habla Scho-
penhauer y su sombrtio talento expresivo, mas bien, nos llena de una satisfacciéon extrafiamente
profunda, basada en la protesta espiritual, en la indignacién humana que alli se expresa y que es
perceptible en un reprimido temblor de la voz. Esa satisfaccion la experimentan todos. Pues cuando
un espiritu justiciero y gran escritor habla en términos generales acerca del sufrimiento del mundo,
estd hablando de tu sufrimiento y de mi sufrimiento, y todos nosotros nos sentimos vengados por
aquella palabra magnifica y llegamos incluso a tener algo asi como un sentimiento de triunfo™.

En este recuento de la recepcion de la filosofia schopenhaueriana hemos mencionado ya
a uno de los mas encumbrados escritores del siglo XX que ha hecho explicito el vinculo es-
piritual que lo une a Schopenhauer. Se trata del novelista aleman Thomas Mann. Al conducir
a su lecho de muerte a Thomas Buddenbrook, héroe de la novela Los Buddenbrook, Mann pone
en sus manos la obra de Schopenhauer y le hace leer el capitulo dedicado a la muerte. Segin
confesaria luego el escritor, esta decision literaria buscaba expresar la honda huella que en él
dej6 la incursion por la filosoffa de la voluntad en sus afios de juventud. En aquel entonces,
mientras redactaba esta primera novela que le aseguraria el reconocimiento literario que lo

7 Safranski, Rudiger, Un maestro de Alemania: Martin Heidegger y su tiempo, Tusquets: Madtid, 2000.
% Mann, Thomas, Schopenbaner, Nietzsche y Freud, op. cit., p. 34.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 173



ANDRES MAURICIO GUTIERREZ BELTRAN

acompafi6 hasta el fin de sus dias, él mismo se encontraba capturado por los poderes de en-
canto de la filosofia de la voluntad. La emotiva narracién de esta experiencia se encuentra en
el ensayo titulado Schopenhaner, que fue redactado en los afios 1937 y 1938, mientras Mann se
hallaba ya en el exilio. Dicho escrito, cuya extension no debia superar un limite de veinte folios
de acuerdo con las especificaciones del editor, terminé convirtiéndose en un opusculo de ex-
cepcional belleza y penetrante lucidez. En el texto, el autor de Doktor Faustus declara que aque-
llo que lo cautivo de esta filosoffa fue el «erotismo de la muerte como sistema légico musical
de pensamiento». Es esta, precisamente, la caracteristica que emparenta a Schopenhauer con
el Romanticismo y a Thomas Mann con la tradicién alemana de la que, sin duda, él es uno de
los mas altos representantes del siglo pasado. Asi pues, lo fascinante de esta filosofia lo en-
contraria en la revelacion de la comunién profunda que ata la vida a la muerte y que hace del
hecho de fallecer, a la manera socratica, un acontecimiento de indiscutible fuerza vital.

Desde esta 6ptica, la insistencia de Schopenhauer en el estudio de las fuerzas ocultas que
condicionan la vida y el mundo fenoménico no constituye una inclinacién melancolica hacia
la noche o una reverencia obcecada ante la muerte. Por el contrario, esta perseverancia en el
analisis de aquella fuerza que reverbera en los cimientos del mundo —a la que él lamé volun-
tad— persigue capturar de manera plena el mundo de la vida. La inmersion que realiza Scho-
penhauer en este ambito, lejos de celebrar el caos o la irracionalidad, es la materializacion de
su esfuerzo por completar el apartado fundamental de la filosoffa kantiana: él pretende des-
cubrir y asir la cosa en si que apenas logré entrever Kant.

Reformulando el enunciado schopenhaueriano, en La montasia mdgica, Thomas Mann sos-
tiene que «quien se interesa por la vida se interesa, sobre todo, por la muerte»®”. Afios des-
pués, el autor habria de precisar aun mas el sentido de este aforismo con el objetivo de indicar
que el adentramiento en la muerte busca verdaderamente a la vida. Schopenhauer de ninguna
manera postula la muerte como un oasis que nos libere de los dolores de la vida. Su filosofia
no sugiere apresurar el paso para alcanzar ese trance definitivo. Antes bien, impone reconocer
que este acontecimiento es tan solo una bisagra que abre las puertas del retorno a la voluntad
eximiéndonos de la ilusién de la individualidad —de ahi que Schopenhauer sostenga que «la
muerte es el verdadero genio inspirador o el Musageta de la filosofia»*—. En consecuencia,
el suceso de la muerte, mas que un deceso, es un alumbramiento, pues nos introduce en el
mundo de la vida como aquello que en realidad serfamos, esto es, como manifestaciones es-
pecificas de la voluntad.

De lo anterior resulta que este serfa el momento de mayor significacion para el hombre en
la medida en que le permite advertir que todas las cualidades de identidad, personalidad o
unicidad atribuidas a su espiritu no serfan cosa diferente a un engafo. Con arreglo a este plan-
teamiento, la impresién que cada uno de nosotros tiene de ser un sujeto distinto al vecino, al

¥ Mann, Thomas, Los Buddenbrook, Edhasa: Barcelona, 2012, p. 56.

Y Schopenhauet, E/ mundo como voluntad y representacion 11, ed. cit., p. 515.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
174 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



HUMANISMO Y EMANCIPACION EN LA FILOSOFIA DE LA VOLUNTAD

projimo, esa conviccion que nos lleva a creer que el rio y las estrellas en el firmamento son
objetos diferentes a nosotros mismos, setfa el resultado de un error de comprension.

De este modo, Schopenhauer remplaza aquel individualismo tan profundamente anclado
en nuestra sociedad por un sentimiento mas elevado de pertenencia, intima e indisoluble, al
universo. Jorge Luis Borges, otro aplicado lector de la obra schopenhaueriana, expresé esta
idea con inigualable fuerza poética en el prélogo que antecede su poemario titulado Fervor de
Buenos Aires:

Si las paginas de este libro consienten algin verso feliz, perdéoneme el lector la descortesia de ha-
berlo usurpado yo, previamente. Nuestras nadas poco difieren; es trivial y fortuita la circunstancia
de que seas tu el lector de estos ejercicios, y yo su redactor?!.

Esta es la estremecedora ensefianza que Thomas Mann ha transmitido a aquella escena en
que Thomas Buddenbrook encuentra la muerte, suceso que pone fin a su «cansada indivi-
dualidad»*.

Una ultima reflexiéon debe hacerse a propésito de la reivindicacion mas notable que hizo
Mann sobre el pensamiento schopenhaueriano. En su contra se habfa objetado que el inde-
clinable nominalismo del filésofo de Danzig le habia llevado a anular al ser humano: la nega-
cién de la existencia de una sustancia especial que distinguiera al hombre de las demas
creaturas, la postulacion de la prevalencia de la voluntad sobre el intelecto y su indoblegable
renuencia a reconocer el posible mejoramiento de la especie humana habian sido calificadas
como contrarias al humanismo. Como réplica, Thomas Mann sefial6 que, si bien en la filosoffa
de la voluntad todas estas formulaciones encuentran su lugar, sobre ellas se eleva una férrea
y espiritual devocion en lo humano. Solo en el hombre, mas aun, solo gracias a su vida espiritual,
es posible detener el inexorable desenvolvimiento de /z voluntad en el mundo. Segun esta for-
mulacion, la dinamica destructiva de la voluntad, que solo desea la autoafirmacioén y se con-
vierte en la causa de las guerras y del perpetuo enfrentamiento de la naturaleza consigo misma,
halla también en el hombre dos treguas. La contemplaciéon estética y el apartamiento del
mundo que propone la ascesis serfan los dos sucesos que lograrfan suspender el crujir de hue-
sos que nos llega de la rotacion del mundo sobre su eje. En los siguientes términos el autor
resume esta reflexion:

El pesimismo de Schopenhauer es su humanismo. Su explicacion del mundo a partir de la voluntad,
su concepcion de la prepotencia de los instintos y la degradacion de la en otro tiempo divina razon,
del espiritu, del intelecto, a la categoria de mero instrumento destinado a asegurar la vida, es anti-
clasica y, en su esencia, antthumanista. Pero justo en la coloracion pesimista de su doctrina; justo
en el hecho de que este escritor grande y experto en sufrimientos, que escribia la prosa de la gran

" Botges, Jorge Luis, Fervor de Buenos Aires, Emecé: Buenos Aires, 2007.
2 Mann, Thomas, Los Buddenbrook, ed. cit., p. 430.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 175



ANDRES MAURICIO GUTIERREZ BELTRAN

época de nuestra cultura humanista, colocase al hombre fuera de lo biolégico y de la naturaleza y
lo situase por encima de ellos, y convirtiese a su alma sensitiva y cognoscente en escenario de la
conversion de la voluntad, y viese en el hombre al posible salvador de todas las criaturas: justo en
eso reside su humanismo, su espititualidad®.

En el extenso listado de artistas que han hecho explicita su admiracién por la obra de
Schopenhauer, se encuentran grandes nombres: Leon Tolstéi, quien llamé al filésofo de
Danzig «el mas genial de todos los hombresy», Marcel Proust, Jorge Luis Borges, autor que
declaré que su adhesion a Schopenhauer era un sentimiento de auténtica devocion, Richard
Wagner, quien calificé el hallazgo de la filosofia de la voluntad como «un verdadero regalo
del cieloy. Pero también se encuentra hombres de ciencia como Albert Einstein y Carl Gustav
Jung, quienes han manifestado su aprobacion frente a apartados fundamentales de su filo-
sofia y, de manera mas general, han expresado su preferencia por ella frente a otros sistemas
mas populares.

De esta manera han llegado hasta nuestros dfas aquellas lecciones que Arthur Schopen-
hauer dej6 a la humanidad. Pueden comprenderse ahora las razones por las cuales la exposi-
ci6n de su pensamiento no ocup6 un lugar preponderante en las catedras universitarias de su
tiempo: su antirracionalismo militante lo apartaba de la fe generalizada en las ciencias, su mé-
todo critico lo separ6 de la postura idealista que era del gusto de su época, su indomable so-
berbia le impidié reconocert, salvo en el caso de Goethe, el valor intelectual de las producciones
de su tiempo y el tono sombrio de sus reflexiones coincidia mal con el animo entusiasta de
un siglo que se hallaba dedicado a la transformacién del mundo por las vias de la politica, el
arte y la ciencia.

Ahora bien, pese a las fulgurantes promesas hechas por la ilustracién, un diagnéstico pro-
fundo de nuestras sociedades nos lleva a concluir que, contra los augurios de las revoluciones
liberales y del método cientifico, la situacion del mundo no ha cambiado de manera radical.
Si bien el hombre del siglo XXI goza de comodidades, debidas principalmente al auge de la
técnica y la tecnologfa, que fueron desconocidas para quienes lo precedieron, en los cimientos
de las sociedades y en la entrafia del hombre se agitan los mismos males de antafio: las discri-
minaciones de ayer, erradicadas formalmente mediante el reconocimiento de los derechos hu-
manos, han sido reemplazadas por nuevas formas de segregacion que igualan en su severidad
el rigor contra el hombre; la investigacion cientifica, que habria de revelarnos la verdad del
mundo, ofreciendo sus servicios a la industria militar ha puesto en manos del hombre arte-
factos de guerra que podrian poner fin a la vida en el planeta; la democracia, amenazada cada
tanto en las mas diversas latitudes, ha permitido el ascenso de crueles dictadores cuya tnica
regla de derecho es la irracionalidad; y el hombre, aquel raro animal que ha transformado al
mundo, al tiempo en que ha visto zozobrar su intenciéon de dominar sus pasiones y sus ins-

# Mann, Schopenbaner, Nietzsche y Frend, op. cit., p. 80.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
176 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



HUMANISMO Y EMANCIPACION EN LA FILOSOFIA DE LA VOLUNTAD

tintos mas primitivos, sigue produciendo —lo que es motivo de la mas dichosa sorpresa—
los mas altos productos espirituales en medio de este ligubre panorama.

Contra todas estas promesas de la edad moderna Arthur Schopenhauer elevo su voz. Su
oposicion a estas nobles ilusiones, no obstante, no provenia de un pesimismo rampléon. En
vez de erigirse como un pensamiento taciturno, entregado a enlistar los dolores del mundo,
la filosoffa de la voluntad es un raro ejemplo de juicioso escrutinio cientifico acompafiado
de la mas fecunda espiritualidad. Esta ultima caracteristica es la que lo aparta de su maestro,
Immanuel Kant, y, en opiniéon de Schopenhauer, es también la que adelanta a su pensamiento
sobre la filosofia critica, permitiéndole conquistar los logros ante los que aquella desfallecié:
«LLa mejor manera de designar lo que le falta a Kant —sostiene Schopenhauer en sus primeros
manuscritos— sea tal vez decir que no conocié la contemplacion»*.

Asi pues, el pensamiento schopenhaueriano no persigue la transformacion del mundo. Por
el contrario, alerta contra la alienaciéon que suelen traer los movimientos de masas, acusa los
nacionalismos y desengana a quienes observan la historia como un curso ascendente del que
solo brota progreso y bienestar. Su filosofia, en contra de la tendencia mayoritaria de su época,
relega los acontecimientos externos y celebra la vida espiritual.

Schopenhauer no se sorprende ante la maldad, el egoismo o la iniquidad. A fin de cuentas,
serfan el resultado espontaneo y previsible de la ordenacion del mundo. En sentido contrario,
el hallazgo de la bondad, la compasién y el anhelo de justicia suscita en él un sublime sentimiento
de asombro filosoéfico, que lo lleva a reverenciar todo lo humano que estas virtudes contienen.

En este sentido, la filosofia de la voluntad entrafna una profunda lecciéon de humildad di-
rigida al hombre moderno. En este tiempo ensoberbecido que proclama el dominio pleno de
la naturaleza, la ruptura de las fronteras del conocimiento cientifico y la consolidacién de un
paradigma universal de democracia, aun se hace audible esta voz grave que nos advierte que
todas estas conquistas podrian ser una mera ilusiéon (Maya). A quien sostiene que el hombre
es un sujeto enteramente diferente de las demas creaturas y que, por esta razon, le asiste un
derecho a someter a la naturaleza, Schopenhauer le recuerda la milenaria tradicion hinda que
ensefa que todo cuanto se encuentra en el universo, lo que incluye al hombre, esta hecho de
una misma sustancia.

La expresion directa [de esta idea] la encontramos en los Vedas, el fruto del supremo conocimiento
y sabidurfa humanos, cuyo nucleo nos ha llegado finalmente en las Upanisads, el mayor regalo de
este siglo; ahi se expresa de muy diversas formas pero en especial cuando se hace desfilar ante la
vista del discipulo todos los seres del mundo, vivos e inertes, y respecto de cada uno se pronuncia
aquella palabra convertida en formula y en cuanto tal denominada Mahavakya |la gran palabra]: Ta-
toumes, mas correctamente, Zat hwam asi, que significa «eso eres tu».*

* Citado por Safranski, Schapenhaner y los arios salvajes de la filosofia, op. cit., p. 155.
* Schopenhauet, Arthut, E/ mundo como voluntad y representacion I, ed. cit., p. 416.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 177



ANDRES MAURICIO GUTIERREZ BELTRAN

Esta leccion espiritual nos obliga a obrar con humildad y a atender el llamado a la com-
pasion que se encuentra a todo lo largo de la filosoffa schopenhaueriana. A mi juicio, esta
reflexion entrafa la ensefianza mas profunda y valiosa de este pensamiento. Pues las grandes
crisis sociales que ha enfrentado la humanidad en el curso de la historia suelen encontrar su
raiz en el marcado individualismo que mueve a los hombres y a los pueblos a considerar al
ofro como enemigo, no como proéjimo. La filosoffa de la voluntad nos invita a extender una
mirada compasiva sobre el universo y a reconocernos como iguales frente a todos los hom-
bres y mujeres. La descomunal fuerza poética de este llamado, sumada a su innegable perti-
nencia en un mundo que se encuentra cada vez mas escindido, hacen de la filosofia
schopenhaueriana un pensamiento zfinitamente actual. Hoy es su tiempo.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
178 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



