
El AcordE dE TrisTán y

lA idEA AforTunAdA dE schopEnhAuEr

ThE TrisTAn chord And schopEnhAuEr’s lucky idEA

AnA pAulinA rivEro hinojosA

fAculTAd dE filosofíA y lETrAs, unAM

RESUMEN: En el siglo XIX, el acercamiento entre la música y la filosofía fue tan intenso que
se hizo notable. Esta investigación explora la influencia de la filosofía de Arthur Schopenhauer
sobre la composición musical de Tristán e Isolda, un drama musical del compositor Richard
Wagner. Se toman como punto de partida los textos del compositor en donde afirma haber
conocido la obra filosófica de Schopenhauer y asegura que esta fue de gran importancia en
su vida y en su labor artística. Este artículo sugiere que Wagner trató de representar la meta-
física de Schopenhauer en su música.

PALABRAS CLAVE: Wagner, voluntad, metafísica, estética, música.

ABSTRACT: In the 19th century, the rapprochement between music and philosophy was so in-
tense that it became noteworthy. This paper explores the influence of  Arthur Schopenhauer's
philosophy on Richard Wagner’s musical composition Tristan and Isolde. It takes as starting
point Wagner’s texts where he claims to know Schopenhauer's philosophy, and endorses its
influence in his life and his artistic labour. This article suggests that Wagner tried to represent
Schopenhauer’s metaphysics in his music.

KEYWORDS: Wagner, will, metaphysics, aesthetics, music.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación 105



What is the most resilient parasite?
Bacteria? A virus? An intestinal worm?
An idea. Resilient... highly contagious.

Once an idea has taken hold of  the brain
it’s almost impossible to eradicate.

An idea that is fully formed —fully understood—
that sticks; right in there somewhere.1

I. INTRODUCCIÓN. UNA IDEA AFORTUNADA

El objetivo fundamental de esta investigación es explorar si la propuesta metafísico-
estética de Arthur Schopenhauer influyó de manera significativa en la composición
musical del drama Tristán e Isolda2, de Richard Wagner.

Hablar de la relación entre música y filosofía es todo un reto, pues cada una, por su parte,
resulta no poco extensa y compleja, y aunque han tenido varios encuentros a lo largo de la
historia, solo algunos han sido verdaderamente afortunados o relevantes. Además, se ha escrito
tanta música y filosofía en general que el conjunto donde coinciden es reducido. Sin embargo,
poner atención en la música ha implicado una gran expansión del campo de estudio de la
filosofía y, si bien es cierto que actualmente existe una línea de investigación filosófica que se
ocupa exclusivamente de la música3, la relación de estos dos colosales aspectos de la cultura
puede explorarse todavía mucho más y aportar información muy significativa sobre el
desarrollo cultural de la humanidad. Pareciera que tanto en la música como en la filosofía el
espacio se desvanece dejando solo un tiempo en el que los sonidos, las palabras y las ideas se
desbordan hasta el infinito. ¿Cómo podría semejante desbordamiento llegar a ser explorado
por completo?

Definitivamente, la intención de esta investigación no es exponer de una vez y para siempre
todo lo que hay que decir sobre la relación entre la música de Wagner y la filosofía de
Schopenhauer. Este proyecto es, más bien, una aventura basada en una propuesta aventurada:
descubrir la influencia de la filosofía de Schopenhauer en la composición musical del drama
Tristán e Isolda.

Esta investigación se basa en que, si bien «nadie antes que Schopenhauer había dedicado
en la historia del pensamiento [filosófico] una atención tan preeminente a la música, y nadie

1Nolan, Christopher (director y escritor), en Inception, Warner Brothers: EUA, 2010 (filme de 35 mm). «¿Cuál
es el parásito más resistente? ¿Una bacteria? ¿Un virus? ¿Un gusano intestinal? Una idea. Resistente... altamente
contagiosa. Una vez que una idea se apodera del cerebro, es casi imposible erradicarla. Una idea que está
totalmente formada —completamente entendida—, se adhiere; justo ahí, en algún lugar». [La traducción es
mía].
2Tristán e Isolda es un drama musical en tres actos compuesto por Richard Wagner, quien también escribió el
libreto. Se estrenó el 10 de junio de 1865 en Múnich, su título original es Tristan und Isolde.
3 Consúltese Millet, Julián, «Una perspectiva sobre la filosofía de la música», Teorema. Revista internacional de filosofía,
Vol. 31, n. 3, 2012, pp. 5-24.

ANA PAULINA RIVERO HINOJOSA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación106



tampoco le había asignado un papel más relevante»4, la influencia que tuvo sobre Wagner no
se debe única ni exclusivamente al tratamiento que hace de la música, sino principalmente a
su propuesta metafísica5. A decir verdad, parece que Wagner fue influido más por la
metafísica de Schopenhauer que por su estética o sus inclinaciones musicales. Casi podría
decirse que la estética schopenhaueriana no tiene sentido si se piensa de manera
independiente a su metafísica. A fin de cuentas, la filosofía de Schopenhauer se reduce a un
único pensamiento—como afirma el propio autor—, por lo que tal vez no sea tan errado afirmar
que su metafísica y su estética resultan ser una y la misma cosa, al menos en el ideal
schopenhaueriano. En El mundo como voluntad y representación, Schopenhauer expone diversos
aspectos de su pensamiento y cómo este se desarrolla y entiende en diversos ámbitos, tales
como el metafísico, el estético y el ético. Aunque esta investigación está dedicada en gran
parte al tratamiento que Schopenhauer le da a la música, será necesario entender la propuesta
metafísica fundamental de Schopenhauer, pues, como se ha dicho, no es posible entender su
estética si no se ha comprendido su metafísica.

Comprender la propuesta fundamental de Schopenhauer puede ser una tarea muy
demandante. No solo por el hecho de que hay varios pre-requisitos para acercarse a su obra
(entre los cuales hay una extensa lista de lecturas sugeridas al lector), sino porque al leerla
no es fácil saber con qué actitud acercarse a ella, si filosófica o dramática6.

Para entender a Schopenhauer debemos tener en cuenta tres aspectos fundamentales
del ser humano: el cuerpo, el sentimiento y la razón. Su filosofía está, por así decirlo,
encarnada en la corporalidad y se debe pensar necesariamente desde nuestro cuerpo, que
no se basa en la formalidad del pensamiento, sino en las inclinaciones y en la capacidad
de anhelar propias de cada individuo. Aunado a lo anterior, cabe decir que la filosofía de
Schopenhauer debe leerse, a la vez, con sentimiento y con seriedad. Su obra no es ni un
sistema conceptual arquitectónicamente estructurado ni una obra literaria; para leerla ha de
encontrarse un punto de equilibrio entre ambos extremos. A fin de cuentas, es una
filosofía que nos pide ver el mundo como dos realidades: como voluntad y como
representación.

Muchos de los que han escrito sobre Schopenhauer resaltan las palabras del autor cuando
afirma que en El mundo como voluntad y representación está expresado un único pensamiento;
inclusive algunos han buscado en dicha obra una sentencia que lo contenga o lo sintetice,
cuando tal vez no sea necesario buscarla, ya que uno de los sentidos en los que puede
hablarse de un único pensamiento es afirmando que Schopenhauer expone la unidad de su
pensamiento.

4 Pérez, Eduardo, El Wagner de las ideologías: Nietzsche-Wagner, Biblioteca Nueva: Madrid, 2004, p. 112.
5 Consúltese Magee, Bryan, Wagner y la filosofía, FCE: México, 2011; y Pérez, E., op. cit.
6 Véase Philonenko, Alexis, Schopenhauer: una filosofía de la tragedia, trad. Gemma Muñoz-Alonso, Anthropos:
Barcelona, 1989, pp. 49-50.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

EL ACORDE DE TRISTÁN Y LA IDEA AFORTUNADA DE SCHOPENHAUER

107



Dicho lo anterior, es conveniente, al menos para los fines de esta investigación, ver a la filosofía
schopenhaueriana como una unidad porque así podrá entenderse la relación de su metafísica con
su estética musical: las implicaciones de una también lo serán de la otra. De hecho, puede afirmarse
que, de todos los temas que aborda Schopenhauer, la música es precisamente el que está más
ligado a su metafísica, ya que, para él, la música es «una copia inmediata de la voluntad misma y
representa lo metafísico de todo lo físico del mundo, la cosa en sí de todo fenómeno. Por lo tanto,
podríamos igualmente llamar al mundo música hecha cuerpo o voluntad hecha cuerpo»7; incluso
(y yendo aún más lejos) hay quienes afirman, con cierta ironía, que la obra capital del filósofo
bien pudo haberse llamado El mundo como música y representación8 y el sentido del título habría sido
el mismo. «Schopenhauer introduce la música en el altar mayor de su concepción metafísica. Es,
de hecho, la metafísica misma, solo que sin mediaciones conceptuales ni discursivas.»9

La filosofía de Schopenhauer es un organismo: todas y cada una de las partes que la conforman
son inalienables e inalterables. Su pensamiento está vertido en todas las sentencias de su obra
como la funcionalidad de nuestro cuerpo lo está en todos nuestros órganos. La idea de que «este
mundo en que vivimos y estamos es, en cuanto a su esencia, enteramente voluntad y al mismo
tiempo enteramente representación» es el punto de partida (como lo fue para nosotros el ser
concebidos), es esa einem einzigen glücklichen Einfall (una única idea afortunada) que abre la brecha
a un único pensamiento. Partamos, entonces, de la idea de que este mundo es representación y
al mismo tiempo es voluntad. Pero ¿cómo debe entenderse semejante distinción?

II. LA METAFÍSICA DE SCHOPENHAUER: UN AFÁN DE DESEO INCONTENIBLE

«La filosofía siempre ha sabido que debía ser una ciencia no solo de lo claro y lo distinto, sino
también de lo confuso».10 Schopenhauer sabía que su filosofía no debía tratar solo de la
claridad y distinción, sino también de lo opaco e invisible y de las irremediables incongruencias
de la vida y de su carácter trágico. Partiendo de la pregunta por aquello que está más allá del
mundo fenoménico, el autor llega a la conclusión de que cierta voluntad, cierto afán ciego e
incontenible se encuentra allí donde termina el fenómeno. 

Como ya se dijo antes, la filosofía schopenhaueriana es una unidad orgánica que parte de
una idea fundamental: el mundo es mi11 voluntad y mi representación. «Schopenhauer

7 Schopenhauer, Arthur, El mundo como voluntad y representación I, trad., introd. y notas de Pilar López de Santa
María, Trotta: Madrid, 2009, p. 310. La paginación referida siempre será la original y definitiva realizada por
Schopenhauer en la tercera edición. En las dos traducciones al español utilizadas en esta investigación, dicha
paginación se encuentra al margen. 
8Vid. Philonenko, A., op. cit., p. 216.
9 Trías, Eugenio, El canto de las sirenas: argumentos musicales, Galaxia Gutenberg/Círculo de lectores: Barcelona,
2007, p. 314.
10Vid. Philonenko, A., op. cit., p. 284.
11 El pronombre posesivo de primera persona singular remarca la importancia de la corporalidad del individuo
en la filosofía de Schopenhauer. La palabra «voluntad» con que nos referimos a esa fuerza presente en todo lo

ANA PAULINA RIVERO HINOJOSA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación108



distingue entre el conocimiento según el Principio de Razón y la forma íntima de entender la
naturaleza desde dentro. Solo en mí mismo, dice Schopenhauer, experimento lo que es el
mundo más allá de lo que a mí se me da en la representación.»12 Su metafísica está implícita en
esta idea y, a decir verdad, la gran contribución que hace Schopenhauer al pensamiento del
siglo XIX es precisamente su concepción de la voluntad como «un poder obscuro de la vida
que actúa en el hombre igual que en la naturaleza entera»13. La metafísica de Schopenhauer
pretende responder, antes que nada, a una necesidad humana: 

Solo una vez que la esencia íntima de la naturaleza (la voluntad de vivir en su objetivación) se ha
manifestado vigorosa y alegremente a través de los dos reinos de los seres inconscientes y, luego,
a través de la larga y amplia serie de los animales, ha logrado finalmente, con la aparición de la
razón, es decir, en el hombre, por primera vez la reflexión; solo entonces se sorprende de sus
propias obras y se pregunta a sí misma qué es [...] de esta reflexión y este asombro nace la
necesidad de una metafísica, que es propia únicamente del hombre; pues el hombre es un animal
metafísico.14

Para Schopenhauer, el mundo tiene dos dimensiones y dos maneras de explicarlo. La
diferencia fundamental entre ambas es que la primera está regida por el principio de razón
suficiente y la segunda no lo está, es decir, «lo que es el mundo, además de ser mi
representación, es para Schopenhauer la voluntad experimentada en el propio cuerpo»15. Para
entender semejante distinción, «el primer paso es reconocer la diferencia entre ambas
explicaciones, esto es, la diferencia entre la física y la metafísica. En general, esta diferencia se
basa en la distinción kantiana entre fenómeno y cosa en sí»16.

A razón de esto, algunos autores han afirmado que la mejor manera de explicar a
Schopenhauer es entendiendo primero a Kant17. La influencia de este en nuestro filósofo es
enorme, incluso puede afirmarse que la propuesta schopenhaueriana se sostiene sobre la
distinción kantiana entre fenómeno y cosa en sí18. 

que existe es una especie de sinécdoque; decimos «el mundo es mi voluntad» porque solo podemos tener
conciencia de ella en una de sus formas o partes: nuestra propia voluntad. Léase a este respecto el parágrafo 22
del primer tomo de El mundo como voluntad y representación.
12 Safranski, Rudiger, Romanticismo: una odisea del espíritu alemán, trad. de Raúl Gabás Pallás. Tusquets: México,
2009, p. 106. 
13 Ibid., p. 107.
14 Schopenhauer, Arthur, El mundo como voluntad y representación, vol. II, trad. de Rafael-José Díaz Fernández y
María Montserrat Armas Concepción cedida por Ediciones Akal. Gredos: Madrid, pp. 175-176.
15Vid. Safranski, R., op. cit., p. 106.
16 Vid. Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación, vol. II, p. 192.
17Magee, Bryan, Schopenhauer, Cátedra: Madrid, 1991.
18 Janaway, Christopher, Schopenhauer: a very short introduction, Oxford University Press: New York, 2002.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

EL ACORDE DE TRISTÁN Y LA IDEA AFORTUNADA DE SCHOPENHAUER

109



Sabiendo que el pensamiento schopenhaueriano es deudor del de Kant, la idea de equiparar
la distinción entre fenómeno y cosa en sí con la distinción entre el mundo como
representación y como voluntad puede ser atractiva: si consideramos que el fenómeno es
propio del mundo como representación, entonces la cosa en sí sería nada más y nada menos
que la voluntad. Pero no nos precipitemos. Para Schopenhauer, «el mundo es, por una parte,
representación, y nada más que eso, y, por otra parte, solamente voluntad. Pero una realidad que
no fuera ninguno de estos dos lados, sino que fuera un objeto en sí (y a esta condición se le
redujo desgraciadamente a Kant la cosa en sí), es una quimera soñada y su supuesto un fuego
fatuo de la filosofía»19.

Aunque la distinción kantiana entre fenómeno y cosa en sí da lugar al mundo como
voluntad y como representación, aunque articula precisamente la obra capital de
Schopenhauer —pues la voluntad, considerada como cosa en sí, es completamente distinta
de su propio fenómeno y a la vez completamente libre de toda forma fenoménica20—, hay al
menos una característica que no comparten la voluntad y la cosa en sí y es la posibilidad de
penetrar en la primera mientras que la segunda está totalmente fuera de nuestro alcance:

En el camino del conocimiento objetivo, es decir, el que parte de la representación, nunca se irá más
allá de la representación, o sea, del fenómeno; se permanecerá siempre en el lado externo de las
cosas, sin poder penetrar y explorar su interior, lo que son en sí mismas, o sea, para sí mismas.
Hasta aquí estoy de acuerdo con Kant. Ahora bien, como contrapeso de esta verdad he subrayado
esta otra: que nosotros no somos meramente el sujeto cognoscente, sino que, por otro lado, también
nos contamos entre los seres cognoscibles y somos la cosa en sí; que, por consiguiente, para llegar a
esa esencia propia e interna de las cosas, en la que no podemos penetrar desde el exterior, se nos
abre un camino desde el interior, en cierto modo, un pasadizo subterráneo, un enlace secreto que
directamente nos conduce como por una traición a esa fortaleza que no podemos tomar atacándola
desde fuera. Solo de modo inmediato puede la cosa en sí como tal entrar en la conciencia, y es
haciéndose consciente de sí misma. Querer conocerla objetivamente es pretender algo contradictorio.
Todo lo objetivo es representación, es decir, manifestación, mero fenómeno cerebral.21

Somos la cosa en sí. Por esa razón, para Schopenhauer sí es posible conocerla en tanto
tomamos conciencia de nosotros mismos como algo más que representación y tal conocimiento
solo es posible desde el propio cuerpo, pues:

... no se puede llegar a la esencia de las cosas desde fuera; se investigue de un modo o de
otro, no se obtienen otras cosas que imágenes y nombres [...] por el contrario, el concepto
de voluntad es el único entre todos los posibles que no tiene su origen en el fenómeno, que

19Vid. Schopenhauer, Arthur, El mundo como voluntad y representación, vol. I, p. 5.
20 Ibid., p. 134.
21 Ibid., vol. II, pp. 218-219.

ANA PAULINA RIVERO HINOJOSA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación110



no lo tiene en la mera representación intuitiva, sino que proviene del interior, que brota de
la conciencia más inmediata de cada uno, en la cual cada uno se conoce y al mismo tiempo
es su propio individuo según su esencia, inmediatamente, sin forma alguna, incluso sin las
de sujeto y objeto, pues aquí lo cognoscente y lo conocido coinciden.22

Reconocemos en nosotros cierta «fuerza» a la que llamamos voluntad. En ella radica
nuestra esencia y en ella radica la esencia de todas las cosas. La cosa en sí es aquello que ya
no es representación y que, por ello, no es accesible al conocimiento «externo», solo
reconociéndola dentro de nosotros podemos, de cierta forma, conocerla. Pero esta condición
del mundo y de nosotros mismos genera sufrimiento, porque la esencia de las cosas radica en
un deseo insaciable y a la vez incontenible que nunca da lugar a la plena satisfacción de
nuestros deseos.

Schopenhauer afirma que la voluntad es totalmente distinta de su fenómeno y está libre
de todas las formas fenoménicas en las que ingresa al manifestarse, formas que por ello afectan
únicamente a su objetividad, pero le son ajenas en sí misma, pues ella misma es una. La voluntad
es ajena a las condiciones de conocimiento a las que está sometida la representación; se
encuentra fuera del tiempo y del espacio, fuera del principio de razón suficiente; no tiene
fundamento ni finalidad.

III. LA ESTÉTICA DE SCHOPENHAUER: LA MÚSICA Y OTRAS ARTES

En el libro tercero de El mundo como voluntad y representación, Schopenhauer expone una detallada
jerarquía de las artes según el grado de objetivación de la voluntad que hay en ellas; desde la
arquitectura, hasta la tragedia. Sin embargo, la música es excluida de esta jerarquía y ello se
debe, según el propio autor, a que «en el contexto sistemático de la exposición [de esa
jerarquía] no había para ella un lugar adecuado»23. Para Schopenhauer la música se cuenta
aparte del resto de las artes y tiene su propia caracterización: «En la música no reconocemos
la copia, la reproducción de idea alguna de los seres del mundo; sin embargo, es un arte tan
elevado y grandioso, y actúa tan poderosamente en lo más interior del hombre, y este lo
entiende de manera tan completa y profunda, que constituye un lenguaje universal cuya
claridad supera incluso a la del propio mundo intuitivo»24.

Concretamente el parágrafo 52 del libro tercero está dedicado a la música, así como el
capítulo 39 del tomo II de El mundo como voluntad y representación. Schopenhauer considera que
este arte se aparta de los demás25 —que son objetivación de la voluntad— porque en cierto
modo la música es la voluntad misma: en ella hay una «significación seria y profunda» que

22 Ibid., vol. I, pp. 118 y 133.
23 Ibid., p. 302.
24 Idem.
25 Se refiere a la arquitectura, a la escultura, a la pintura y a la tragedia.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

EL ACORDE DE TRISTÁN Y LA IDEA AFORTUNADA DE SCHOPENHAUER

111



hace referencia a la esencia del mundo y del hombre, y aunque el efecto de la música sea muy
similar al de las demás artes, su efecto es más intenso y familiar, necesario e infalible. «En la
música transpira, sin mediación de conceptos (y sin objetivarse en Ideas), la esencia misma
del mundo. Esta en la música se presenta sin recurso a representación.»26

Para entrar de lleno en la estética musical de Schopenhauer, recordemos que la
representación, en contraposición a la voluntad, está sometida al principio de razón y solo lo
que está sometido a tal principio puede ser llamado propiamente «objeto». Un objeto es
aquello que puede ser conocido por un sujeto, aquello que es representación. En cambio, la
cosa en sí no puede ser conocida —al menos no de la misma forma que se conoce un objeto
cualquiera— bajo determinaciones espacio-temporales. 

Así como Kant, Platón también influyó fuertemente en Schopenhauer. Este incluirá la teoría
de las Ideas a su ecléctica filosofía afirmando que la Idea platónica «es necesariamente objeto,
algo conocido, una representación y, precisamente por eso y solo por eso, se diferencia de la
cosa en sí. La Idea simplemente se ha deshecho de las formas subordinadas del fenómeno, que
incluimos en su totalidad bajo el principio de razón o, mejor dicho, no ha entrado todavía en
ellas»27. Pero el ser humano, en tanto individuo, no tiene ninguna posibilidad de conocer aquello
que no esté sometido al principio de razón y, por tanto, no puede conocer a las Ideas. Solo
será posible «elevarse» del conocimiento de las cosas particulares al de las Ideas por medio de
cierta transformación en el sujeto, que implica dejar a un lado su condición de individuo. Pero
cabe preguntarse: ¿cómo es posible que el humano deje a un lado la condición de individuo
que conoce solo conforme al principio de razón? ¿Cómo conocer un objeto determinado sin
recurrir a la relación que este tiene con otros objetos? La pronta respuesta es: no conociéndolo,
sino contemplándolo, perdiéndose en él; «en tal contemplación, la cosa particular se convierte de
golpe en idea de su especie, y el individuo en sujeto puro del conocer»28.

Lo que ha pasado entonces es que el individuo y el objeto se han transformado y el mundo
como representación se manifiesta ahora de manera completa y pura, tiene lugar la «perfecta
objetivación de la voluntad», tiene lugar un conocimiento completamente diferente al que
aportan las ciencias naturales y las matemáticas: acontece el arte, la obra del genio, la cual
tiene su origen en el conocimiento (contemplación) de las ideas y su finalidad es comunicar
dicho conocimiento. Schopenhauer define el arte como «el modo de considerar las cosas
independientemente del principio de razón»29.

Si las Ideas son la adecuada objetivación de la voluntad, entonces las artes tienen el objetivo
de propiciar el conocimiento de las Ideas platónicas por medio de la representación de objetos
particulares; es decir, las artes objetivan a la voluntad de manera indirecta por medio de las

26 Vid. Trías, E., op. cit., p. 314.
27Vid. Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación, vol. I, p. 206.
28 Ibid., p. 211.
29 Ibid., p. 128.

ANA PAULINA RIVERO HINOJOSA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación112



Ideas. Sin embargo, no sucede lo mismo con la música, pues esta trasciende las Ideas y, dice
Schopenhauer, es completamente independiente del mundo fenoménico; de hecho, ella
«podría existir aunque el mundo no existiese, lo que no puede decirse de las demás artes»30,
que son una reproducción de las Ideas, mientras que la música es una reproducción de la
voluntad misma.

Schopenhauer expone una teoría musical basada en metáforas y juicios propios para
exponer por qué la música es una forma en que se manifiesta la voluntad. Precisamente todo
ese juego de metáforas es lo que hace tan interesantes los pasajes de Schopenhauer que tratan
sobre música; no solo por lo atractivo del discurso y la densidad emocional, sino por lo que
esas ideas ocasionaron en sus lectores. Todo lo que se ha expuesto hasta ahora es justamente
lo que leyó Richard Wagner en la obra de Schopenhauer: un discurso que reconoce una
dualidad en el mundo —un entramado de apariencias por un lado y una compleja
incomprensibilidad por el otro—, un continuo sufrimiento causado por un deseo incesante,
el reconocimiento de cierta interioridad que eleva y a la vez condena la condición humana y
una oda a las artes que corona a la música. 

IV. LA MÚSICA EN SCHOPENHAUER: METAFÍSICA EN TÉRMINOS MUSICALES

Eventualmente, los pasajes sobre música mencionados no están escritos para enseñar al lector
qué es la música ni cómo escucharla. No debe olvidarse que el filósofo escribió sobre música
desde su muy particular punto de vista y no pretendió cambiar el rumbo de la composición
musical; él solo expuso su forma personal de escuchar y entender a la música. Sin embargo,
esa forma tan particular de concebir este arte y el mundo en general dejó una fuerte impresión
en muchos pensadores y artistas, entre los cuales destaca el ya mencionado Richard Wagner.
Retomaremos aquí la propuesta inicial de nuestra exposición: aunque Schopenhauer no le
enseñó a Wagner cómo debía componer, el filósofo sembró una idea en el compositor, una
idea sobre el mundo, el cuerpo y el deseo.

Pero ¿será posible componer música en términos schopenhauerianos? ¿Puede hablarse de
música schopenhaueriana? Pareciera que la respuesta más obvia es que no, puesto que, por
mucho que Schopenhauer supiera de teoría musical y tocara la flauta, no era músico
profesional ni tenía la intención de aleccionar a nadie sobre arte, especialmente sobre música.
La intención del filósofo era, en palabras de Philonenko, «subrayar la dignidad»31 de la música
al mostrar su carácter metafísico y su íntima relación con el mundo:

... la naturaleza del hombre consiste en que su voluntad aspira a algo, se satisface, aspira de
nuevo, y así continuamente; su felicidad y su bienestar dependen de que el paso del deseo a la
satisfacción y de esta a un nuevo deseo sea rápido, pues el retraso en la satisfacción produce dolor,

30 Ibid., vol. II, p. 304.
31Vid. Philonenko, A., op. cit.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

EL ACORDE DE TRISTÁN Y LA IDEA AFORTUNADA DE SCHOPENHAUER

113



y la falta de un nuevo deseo genera unas ansias vacías, languor [languidez], tedio. En correspondencia
con esto, la esencia de la melodía es una continua desviación, un errático alejamiento del tono
fundamental por mil caminos; no solo llega a los intervalos armónicos, a la tercera o a la dominante,
sino a cada tono, a la disonante séptima y a los intervalos aumentados, pero para regresar siempre
al tono fundamental. Todos esos caminos de la melodía expresan los deseos multiformes de la
voluntad, pero regresando al cabo a un nivel armónico o, mejor, al tono fundamental, que
representa la satisfacción.32

La sucesión de sonidos es equivalente, para el autor, a la sucesión de deseos. La sensación
sonora producida por el cambio de una nota a otra es comparable al movimiento de nuestra
voluntad a través de diversos objetos del deseo: un subir y bajar entre satisfacción e
inconformidad. La esencia de la melodía33 radica en la diferencia de entonación entre un
sonido y otro desplegados en el tiempo bajo un ritmo34 o, en palabras de Schopenhauer,
«en la discordia y la reconciliación, siempre renovadas entre el elemento rítmico y el elemento
armónico»35. Además del ritmo y la melodía, la música depende en gran medida de la
armonía36. Respecto a este último elemento de la música, Schopenhauer escribió una serie
de pasajes sorprendentes que hundirían en el más profundo delirio a cualquier melómano.
El autor compara los grados que conforman a un acorde con los grados de objetivación de
la voluntad en el mundo. La íntima relación entre la voluntad y la música responde a la idea
de que el movimiento de cada una de las voces corresponde a los movimientos volitivos
presentes en cada grado de los seres: «Las cuatro voces de toda armonía, es decir, bajo,
tenor, contralto y soprano, o la nota fundamental, la tercera, la quinta y la octava,
corresponden a los cuatro grados en la escala de los seres, es decir, a los reinos mineral,
vegetal, animal y humano»37.

Las conexiones que establece Schopenhauer entre su metafísica y la música pueden parecer
descabelladas y hasta arbitrarias, pero sus ideas fueron muy bien recibidas por muchos
filósofos y músicos. Gustav Mahler, por ejemplo, pensaba que El mundo como voluntad y
representación «contenía el análisis más profundo sobre la música que jamás se hubiera hecho,
comparable al artículo de Wagner sobre Beethoven»38. Además, estemos de acuerdo o no con
la metafísica schopenhaueriana, podemos conceder, como oyentes, que «la música nos crea

32 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación, vol. I, p. 307.
33 «La melodía es la sucesión de sonidos de diferente altura que, animados por el ritmo, expresan una idea
musical». Moncada, Francisco, La más sencilla, útil y práctica teoría de la música, Ediciones Framong Musical
Iberoamericana: México, 1966, p. 19.
34 «El ritmo es el orden y la proporción en que se agrupan los sonidos en el tiempo». Idem.
35 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación, vol. II, p. 520.
36 «La armonía es la parte de la música que estudia la formación y combinación de acordes». Moncada, F., op. cit., p. 19.
37 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación, vol. II, p. 511.
38Magee, B., Schopenhauer, op. cit., p. 205. Citando a Henry Louis de la Grange.

ANA PAULINA RIVERO HINOJOSA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación114



SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

EL ACORDE DE TRISTÁN Y LA IDEA AFORTUNADA DE SCHOPENHAUER

115

ciertos deseos que luego prolonga antes de satisfacerlos»39. La forma en que Schopenhauer
habla de la música expresa una gran comprensión del sentir del oyente y de la intención del
compositor; en ese sentido, sus palabras son un vínculo entre el creador y el receptor de la
obra de arte sonora.

V. EL ACORDE DE TRISTÁN: EL INICIO DE UNA CONTINUA TENSIÓN
Ahora que ha quedado expuesta grosso modo la propuesta metafísico-estética de Schopenhauer,
hablemos propiamente de Richard Wagner, quien fue un ferviente admirador del pensamiento
schopenhaueriano y admitió repetidamente haber sido influenciado por él.

La influencia de Schopenhauer en Wagner es un tema amplio y controversial entre los
wagnerianos40. Muchos de estos dedican gran parte de su obra a dicha influencia matizándola,
acentuándola o negándola41. Un caso sobresaliente es Bryan Magee, quien ha estudiado
ampliamente a ambos personajes y ha publicado sendos trabajos sobre ellos. Una reciente
publicación de Milton Brener titulada Wagner and Schopenhauer : a closer look, aporta una
interesante perspectiva a la relación Schopenhauer-Wagner desde un punto de vista neutro y
actual. La obra del músico Eduardo Pérez Maseda titulada El Wagner de las ideologías es un

39Vid. Magee, B., Wagner y la filosofía, op. cit., p. 214.
40 Vale la pena resaltar que Wagner tuvo, además de Schopenhauer, otro vínculo importante con la filosofía
occidental: Friedrich Nietzsche. Este último escribió sobre la influencia de Schopenhauer sobre Wagner; sin
embargo, la opinión de Nietzsche sobre Wagner no se aborda en este trabajo debido a los alcances y limitaciones
de la investigación. Para conocer sobre el tema, véase Maseda, Eduardo, El Wagner de las ideologías: Nietzsche-
Wagner, Biblioteca Nueva: Madrid, 2004.
41 Thomas Mann, Ernest Newman, Ronald Tylor y John Chancellor son solo algunos de los autores que abordan
la influencia de Schopenhauer sobre Wagner y que no han sido mencionados en esta investigación. Para conocer
al respecto, véase Magee, B., Wagner y la filosofía, op. cit., p. 145.

Ilustración 1. Acorde de Do M.
La imagen de un acorde que ilustra los cuatro grados de objetivación de la voluntad 

a los que se refiere Schopenhauer.
Imagen creada con MuseScore (2017)



recurso fundamental para entender la obra de Richard Wagner dentro de su contexto histórico.
De igual forma, el artículo de Alessandro Pinzani titulado «How much Schopenhauer is there
really in Wagner?» es una referencia obligada sobre la influencia de Schopenhauer en la obra
wagneriana42.

Sea como fuere, es un hecho que en el otoño de 1854 Wagner leyó por primera vez El
mundo como voluntad y representación y causó en él una fuerte impresión:

En la tranquilidad y la quietud de mi casa, me familiaricé con un libro, cuyo estudio iba a tener una
gran importancia para mí. El libro era El mundo como voluntad y representación de Arthur Schopenhauer.

[...] En realidad, ya me había impresionado el veredicto de un crítico inglés que, con toda franqueza,
había confesado que su respeto vago pero poco convencido por la filosofía alemana había sido
atribuible a su absoluta incomprensibilidad, como así lo probaban las obras más recientes de Hegel;
por otra parte, empero, al leer a Schopenhauer se percató de repente de que no había sido su propia
escasez de luces lo que le había causado ese desconcierto, sino la manera intencionalmente
embrollada en la que se abordan las teorías filosóficas43. Todo aquel que ha sido incitado a tener
una gran pasión por la vida hará como yo hice, y buscará ante todo las conclusiones finales del
sistema schopenhaueriano; mientras su forma de tratar la estética me complació inmensamente
—en particular su sorprendente y significativa concepción de la música—, me alarmaron, en
cambio, como a cualquiera que tenga los mismos esquemas mentales que yo, los principios morales
con los cuales remata su trabajo, porque presenta la aniquilación de la voluntad y el renunciamiento
total como el único medio verdadero para redimirse de los vínculos restrictivos de la individualidad
en su relación con el mundo.44

A partir de ese momento y hasta el final de su vida el pensamiento y los textos de Wagner
estuvieron repletos de las ideas expuestas en El mundo como voluntad y representación. Ahora bien,
en lo referente a su producción artística (específicamente a Tristán e Isolda), cabe preguntarse
en qué elementos de la obra podemos encontrar alusiones a la filosofía de Schopenhauer. ¿En
sus personajes? ¿En el libreto? ¿En el argumento? ¿En la música?

Todas estas incógnitas ya han sido resueltas por Pinzani. Respecto a los personajes, sostiene
que Parsifal es el único verdaderamente schopenhaueriano, lo que no sucede ni con Tristán
ni con Isolda; en lo referente al libreto, considera que Tristán e Isolda no tiene gran valor
filosófico, y para rematar expone por qué el argumento del drama no gira en torno a la
metafísica del amor sexual expuesta en El mundo como voluntad y representación. Así pues, cabe

42 Si bien es cierto que se ha escrito mucho sobre el tema, en esta investigación nos limitamos a presentar únicamente
los puntos de vista de algunos autores, admitiendo que muchos otros investigadores y escritos importantes están
siendo omitidos.
43 Se refiere al artículo «Iconoclasia en la filosofía alemana», que se publicó en abril de 1853 en la Westminster and
Foreign Quarterly Review y que fue traducido al alemán en el periódico Vossische Zeitung.
44Magee, B., Wagner y la filosofía, op. cit., pp. 145-146. Citando a Richard Wagner, Mi vida.

ANA PAULINA RIVERO HINOJOSA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación116



aquí la misma pregunta que él plantea en su artículo: ¿por qué este drama es considerado por
muchos una obra de influencia schopenhaueriana?45 Es posible que la respuesta no se
encuentre en las difusas figuras de los personajes, ni en los intrincados adornos del diálogo,
ni en la fragmentada línea argumentativa; tal vez la respuesta se encuentra sobre cinco líneas
horizontales, paralelas y equidistantes. ¿Por qué no considerar la posibilidad de que Wagner
haya compuesto música inspirada en El mundo como voluntad y representación? ¿Será posible que
la intención de Wagner en Tristán e Isolda haya sido expresar la metafísica de Schopenhauer
con música?46

Más arriba ha quedado expuesta la opinión de Schopenhauer respecto a la música, así
como el carácter metafísico que le confiere. También se mencionó que Wagner quedó
fascinado con la obra del filósofo y hemos postulado que Wagner fue influenciado
principalmente por la metafísica de Schopenhauer. Esta remembranza es necesaria ahora
porque la música de Wagner no era, en lo absoluto, la clase de música que le gustaba a
Schopenhauer, quien se interesó «poco o casi nada por la obra de Wagner, pues consideraba
que este tenía un don auténtico (aunque menor) para la poesía, y al escuchar El holandés errante
y Tannhäuser concluyó que, como compositor, Wagner carecía de interés»47. Sin embargo, en
esta investigación la relación entre el pensamiento de Schopenhauer y la obra de Wagner se
analiza de forma unidireccional, lo que quiere decir que solo se enfoca en lo que el compositor
extrajo del filósofo y no en lo que el filósofo pensaba del compositor. Lo anterior debido a
que, en primer lugar, el filósofo no conoció la obra de Tristán e Isolda (que es la que nos ocupa
en este momento); en segundo lugar, a que el hecho de que a Schopenhauer le gustara o no
la obra wagneriana no es un factor determinante en la forma en que Wagner acogió el
pensamiento schopenhaueriano, y en tercer lugar a que los comentarios que hizo al respecto
nunca mostraron un rechazo o contraposición entre su pensamiento y el de Wagner; fueron
juicios de gusto. A decir verdad, no parece que Wagner tuviera la intención de escribir música
que le hubiera gustado a Schopenhauer, sino música que expresara su metafísica:

... lo que [Wagner] asimiló y metabolizó hasta convertirlo en su propio tejido vital fueron sus
doctrinas relacionadas con la ontología, la ética y la estética —la distinción entre el noúmeno y los
fenómenos—, y conceptos como la levedad del mundo de los fenómenos, el carácter inevitable
de la frustración, el sufrimiento y la muerte dentro de dicho mundo, la identidad noumenal del
todo, la tragedia de la individualización y el deseo de volver a una unidad global, la muerte como
redención de la levedad del mundo de los fenómenos, y por lo tanto la negación de la voluntad de

45 Pinzani, A., «How much Schopenhauer is there really in Wagner?», ethic@ An international Journal for Moral
Philosophy, vol. 11, no. 2, 2012, p. 219.
46 Cabe aclarar que Pinzani sí aborda la relación de los pasajes sobre música de El mundo como voluntad y representación
con la peculiar composición musical de Tristán e Isolda. Opina que «el famoso Acorde de Tristán probablemente
está inspirado en la visión schopenhaueriana de la música» (Pinzani, A., op. cit., p. 218).
47Magee, B., Schopenhauer, op. cit., p. 363.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

EL ACORDE DE TRISTÁN Y LA IDEA AFORTUNADA DE SCHOPENHAUER

117



vivir como logro supremo de una conciencia individual; la compasión como base de la moral, la
significación noumenal de las artes y del sexo, y la condición singular de la música entre todas las
artes, como expresión directa de la voluntad metafísica.48

Para Wagner, no solo cambió la manera de concebir el arte, sino también el mundo. En
1849, pensaba que la revolución podía destruir todo lo que oprime y hace sufrir a la
humanidad y que de las ruinas de un mundo viejo podía surgir uno nuevo «lleno de felicidad
nunca imaginada»49; que no se debían «formular definiciones abstractas sobre la naturaleza
[del arte] sino entender su significado como un factor de la vida en común y analizarlo en
cuanto producto social»50, y que la música era «la línea divisoria entre la danza y la palabra,
sensación y pensamiento»51. Después de haber leído a Schopenhauer, Wagner tuvo una
concepción bastante diferente del mundo, del arte, de la música y hasta del sufrimiento:

[La música] es la inmediata manifestación de la unidad de la voluntad, su unión con la naturaleza
por medio del sonido. Sólo una condición puede sobrepasarla: lo sacro, [...] el músico, con su
excitante clarividencia, altera la consciencia individual y permite pensar en la experiencia mística,
que eleva al sujeto más allá de todo límite. De este último grado del místico sufrimiento, con su
condición espiritual, que nos encanta inefablemente, el antes desvalorizado músico recupera la
honra perdida ante los otros artistas, gracias a su resplandeciente pretensión de sacralidad, pues su
arte se relaciona en verdad con el complejo de las demás artes como la religión con la Iglesia. Lo que
percibe su clarividencia no se puede expresar en ningún otro lenguaje.52

La idea de Schopenhauer germinó en el pensamiento de Wagner. En diciembre de 1854,
en una carta dirigida a Franz Liszt, Wagner confiesa que la lectura de Schopenhauer llegó a
su soledad «como un regalo del cielo». En esa misma carta, le comenta a su amigo sobre un
trabajo que tiene en mente: Tristán e Isolda, «la concepción musical más simple, pero también
la más vigorosa»53. En enero de 1857 (cuando ya había dedicado gran parte de su tiempo a la
composición de Tristán e Isolda), le escribe una carta a Marie Wittgenstein, donde afirma que
dicho drama era «sólo música hasta ahora»54. 

Una vez que la idea de Schopenhauer se adhirió al cerebro de Wagner, un glorioso grito
de anhelo, miedo y pasión llegó al pentagrama: las palabras del primero fueron la música del
segundo:

48Magee, B., Schopenhauer, op. cit., p. 364.
49Wagner, Richard, Arte y Revolución, Casimiro: Madrid, 2013.
50 Idem. 
51 Idem.
52Wagner, Richard, Beethoven, Ed. de Blas Matamoro, Fórcola: Madrid, 2016, p. 46.
53Magee, B., Wagner y la filosofía, op. cit., p. 212.
54 Idem.

ANA PAULINA RIVERO HINOJOSA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación118



Como solía ocurrirme cada que me implicaba activamente en la producción musical, mis impulsos
poéticos también resultaban estimulados. No cabe ninguna duda de que fue, en parte, la seria
disposición mental surgida a raíz de mis lecturas de Schopenhauer —que entonces estaba
exigiéndome que expresara, fascinado, sus rasgos fundamentales— la que me dio la idea de Tristán
e Isolda55.

Tristán e Isolda fue una concepción musical antes que un libreto y surgió a raíz de la lectura de
El mundo como voluntad y representación. La composición musical de este drama se basa en la
suspensión o retardo, un recurso musical que se utiliza para generar tensión prolongando una
nota de un acorde mientras las demás cambian56. Esto evoca la idea de que la vida es una
retahíla de tensiones, retardos y anhelos que solo se alivia al final de la vida. Hay quienes
afirman que todo el drama Tristán e Isolda es una suspensión que solo se resuelve en el último
acorde, cuando Isolda se une a su amado Tristán en la muerte57. La música de Tristán e Isolda
se mueve en el continuo ordenado e ininterrumpido de un único pensamiento desde el
comienzo hasta el fin; es una expresión artística de las palabras de Schopenhauer, quien
describe el retardo como «una disonancia que retrasa la consonancia final esperada con certeza,
de modo que el deseo de ella se intensifica y su llegada nos satisface más: una clara analogía
de la satisfacción de la voluntad aumentada por el retraso»58.

Quienes han trabajado la obra wagneriana en profundidad afirman que «desde el punto de vista
musical, [Tristán e Isolda] es esencialmente diferente a cualquier otra composición del propio Wagner y
a las de otros compositores de su tiempo»59. Uno de los elementos principales para sostener lo anterior
es el Acorde de Tristán —uno de los momentos más importantes en la historia de la música
occidental60—, que deja ver desde el inicio del drama una composición innovadora en muchos
sentidos. Ahora vale la pena mencionar que, en el tomo II de El mundo como voluntad y representación,
Schopenhauer afirma que «la cadencia perfecta requiere la precedencia del acorde de séptima sobre la
dominante, pues la satisfacción sentida en lo más profundo, y el completo reposo, solo pueden seguir
al deseo más apremiante»61. Aquí es donde Wagner hace una cita casi textual de Schopenhauer, pues
el Acorde de Tristán es precisamente una séptima de dominante con quinta disminuida, y el paso al
siguiente acorde (que también es una séptima de dominante) deja sin resolver al primero manteniendo
cierta tensión, como el cumplimiento de un deseo que sólo nos satisface momentáneamente62.

55 Ibid., pp. 145-146. Citando a Richard Wagner, Mi vida.
56Vid.Magee, B., Wagner y la filosofía, caps. XII y XIII.
57 Idem.
58 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación, vol. II, p. 521.
59 Pinzani, A., op. cit., p. 218. [La traducción es mía].
60 Véase Brener, M. E., op. cit.; y Magee, B., Wagner y la filosofía.
61 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación, vol. II, p. 522.
62 Víctor Estapé, de la Universidad Autónoma de Barcelona, ofrece una excelente investigación sobre la armonía
de Tristán e Isolda en su tesis doctoral. Proporciona evidencia de que, a pesar de su innegable originalidad, el

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

EL ACORDE DE TRISTÁN Y LA IDEA AFORTUNADA DE SCHOPENHAUER

119



Ilustración 2: Acorde de Tristán (versión para piano)
Imagen creada con MuseScore (2017)

Schopenhauer afirma que «la vida del corazón (la voluntad) es un continuo intercambio
entre la mayor o menor inquietud que nos causan el deseo o el miedo, con una dosis igualmente
distinta de satisfacción. Y el desarrollo armónico consiste en la alternancia de la disonancia y
la consonancia conforme a las reglas del arte musical»63. El Acorde de Tristán es «una seductora
obsesión por transgredir la ortodoxia de la armonía, toda una filosofía inspirada en el valor
sensual de los acordes inestables e irresueltos, que excitan más que satisfacen, que acumulan
energía dilatando hasta el infinito su liberación»64; es una apuesta por convertir las palabras de
Schopenhauer en música, por dejar al descubierto la forma en que opera la voluntad, por
exponer una especie de decadencia que solo puede culminar en la muerte. Nietzsche afirmará
que el filósofo de la decadencia (Schopenhauer) se dio a sí mismo el artista de la decadencia
(Wagner)65. El Acorde de Tristán está precisamente «diseñado no para conducir tus oídos por
una autovía musical bien señalizada, sino para asomarte a un abismo cuya mística solo se
resuelve en una muerte que les toma a [Tristán y a Isolda] casi cinco horas»66.

VI. CONCLUSIÓN: LA IDEA AFORTUNADA HECHA MÚSICA

Esta investigación, como se dijo, fue una aventura basada en una propuesta aventurada:
descubrir la influencia de la filosofía de Schopenhauer en la composición musical del drama
Tristán e Isolda. Nuestra aventura se inició con aquella única idea afortunada de Schopenhauer,
una idea resistente y extremadamente contagiosa (idea que ha sido verdaderamente resistente
a lo largo de 200 años); luego vimos que esa idea se adhirió con fuerza a la ideología de Wagner

Acorde de Tristán se basa en procedimientos profundamente arraigados en la práctica armónica y polifónica
europea de los períodos barroco y clásico.
63 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación, vol. II, p. 522.
64 Bayón, Fernando, «El acorde de Tristán o la música del porvenir», El Castillo de Barbazul (blog), 25 de octubre
de 2011.
65Nietzsche, Friedrich Wilhelm, Escritos sobre Wagner, trad. Joan B. Linares, Biblioteca Nueva: Madrid, 2003.
66 Bayón, F., «El acorde de Tristán o la música del porvenir», op. cit.

ANA PAULINA RIVERO HINOJOSA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación120



y a su manera de ver el mundo hasta que fue imposible erradicarla de su mente y de sus
obras posteriores, ya que una vez que esa idea fue completamente entendida se quedó ahí:
en alguna parte, en algún acorde. Esa idea es: el mundo es mi voluntad y mi representación. ¿No es
al menos probable que Tristán e Isolda sea la expresión musical de la metafísica de
Schopenhauer? Pareciera que Wagner expresó la idea afortunada de Schopenhauer en un acorde,
y toda su metafísica en «un cambio67 constante de acordes más o menos inquietantes [...] y
acordes más o menos tranquilizadores y placenteros»68. 

Si el arte es un reflejo de la sociedad y su interacción con el mundo, afirmar que Schopenhauer
sembró la idea que germinó en la composición musical de Tristán e Isolda no suena tan
disparatado; a fin de cuentas, su filosofía expresa una forma en que el hombre es en el mundo
y cómo ve el mundo. Por su parte, Wagner pensaba que la música es como el mar: separa y
une69. Tal vez después de leer a Schopenhauer comprendió que esto es cierto a un nivel mucho
más profundo de lo que pensaba. Si el mundo es un mar de continuo sufrimiento donde
pasamos de un deseo a otro sin encontrar nunca satisfacción; si el mundo es un lugar sin
centro, sin fin último, sin intencionalidad y sin embargo lleno de tensiones emocionales, ¿cómo
será la música de semejante mundo? Deberá ser, necesariamente, llena de tensiones, llena de
retardos que alargan la espera, un continuo pasar de un acorde disonante a otro igual de
disonante que solo nos mantiene a la expectativa hasta llegar a la barra final. 

BIBLIOGRAFÍA

BAYÓN, Fernando, «El acorde de Tristán o la música del porvenir», en El Castillo de Barbazul,
25 de octubre de 2011. <https://disfrutarlaopera.wordpress.com/2011/10/25/el-acorde-de-
tristan-o-la-musica-del-porvenir/> [Consultado el 25 de agosto de 2017].

BRENER, Milton E., Wagner and Schopenhauer: a closer look, Xlibris LLC: [ciudad de publicación
no identificada], 2014.

ESTAPÉ I MADINABEITIA, Víctor, Los acordes de Tristán. Una contribución al estudio de la armonía
de Richard Wagner, tesis doctoral, Universitat Autònoma de Barcelona, 2016.
<https://www.tdx.cat/handle/10803/392692> [Consultado el 5 de octubre de 2018].

JANAWAY, Christopher, Schopenhauer: a very short introduction, Oxford University Press: New
York/Oxford, 2002 (Very short introductions, 62).

MAGEE, Bryan, Schopenhauer, trad. de Amaia Bárcena, Cátedra: Madrid, 1991.
—, Wagner y la filosofía, trad. de Consol Vilà, FCE: México, 2011.

67 En la traducción de Rafael-José Díaz y Montserrat Armas, en este pasaje Wechsel se tradujo como intercambio.
Pilar López de Santa María traduce la misma palabra del mismo pasaje como alternancia. En el presente trabajo
se tradujo como cambio en aras de la claridad en términos musicales.
68 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación, vol. II, p. 522.
69Wagner, Arte y Revolución, ed. cit., p. 77.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

EL ACORDE DE TRISTÁN Y LA IDEA AFORTUNADA DE SCHOPENHAUER

121



MILLET, Julián, «Una perspectiva sobre la filosofía de la música», Teorema. Revista internacional
de filosofía, vol. 31, no. 3, 2012, pp. 5-24.

MONCADA, Francisco, La más sencilla, útil y práctica teoría de la música, Ediciones Framong
Musical Iberoamericana: México, 1966.

NEWMAN, Ernest, The Wagner operas, Princeton University Press: Princeton, 1991.
NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm, Escritos sobre Wagner, trad. Joan B. Linares, Biblioteca Nueva:

Madrid, 2003.
NOLAN, Christopher, Inception, Warner Brothers: EUA, 2010 (filme de 35mm). 
PÉREZ, Eduardo, El Wagner de las ideologías: Nietzsche-Wagner, Biblioteca Nueva: Madrid,

2004.
PHILONENKO, Alexis, Schopenhauer: una filosofía de la tragedia, trad. Gemma Muñoz-Alonso,

Anthropos: Barcelona, 1989.
PINZANI, Alessandro, «How much Schopenhauer is there really in Wagner?», ethic@ An

international Journal for Moral Philosophy, vol. 11, no. 2, 2012. <https://doi.org/10.5007/1677-
2954.2012v11nesp1p211> [Consultado el 1 de mayo de 2017].

SAFRANSKI, Rudiger, Romanticismo: una odisea del espíritu alemán, trad. Raúl Gabás Pallás,
Tusquets: México, 2009.

SCHOPENHAUER, Arthur, El mundo como voluntad y representación, vol. I, trad. de Rafael-José
Díaz Fernández y Ma Montserrat Armas Concepción cedida por Ediciones Akal, Gredos:
Madrid, 2014. 2 vols.

—, El mundo como voluntad y representación, vol. II, trad. de Rafael-José Díaz Fernández y Ma.
Montserrat Armas Concepción cedida por Ediciones Akal, Gredos: Madrid, 2014. 2 vols.

—, El mundo como voluntad y representación I, trad., introd. y notas de Pilar López de Santa
María, Trotta: Madrid, 2009. 

—, El mundo como voluntad y representación II, trad., introd. y notas de Pilar López de Santa
María, segunda. ed., Trotta: Madrid, 2005.

—, Die welt als Wille und Vorstellung, vol. 2, zweite. Aus., Leipzig, Brockhaus,1844. 
TRÍAS, Eugenio, El canto de las sirenas: argumentos musicales, Galaxia Gutenberg/Círculo de

Lectores: Barcelona, 2007.
WAGNER, Richard, Arte y Revolución, trad. de Ramón Ibero Iglesias, Casimiro: Madrid, 2012.
—, Beethoven, ed. Blas Matamoro, Fórcola: Madrid, 2016.

ANA PAULINA RIVERO HINOJOSA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación122


