LOS DERECHOS ANIMALES SEGUN SCHOPENHAUER

SCHOPENHAUER ON ANIMAL RIGTHS

ANA RODRIGUEZ QUETGLAS!
MAGISTER EN DERECHO ANIMAL Y SOCIEDAD

RESUMEN: En este trabajo analizamos la contribucion de Arthur Schopenhauer al debate sobre
los derechos de los animales. Para ello, comentamos los pasajes mas relevantes de su obra, asi
como articulos de diversos autores, sobre la materia. Estudiamos cémo el concepto de vo-
luntad de vivir se concreta en humanos y en animales, con especial énfasis en las consecuencias
derivadas de la falta de razon en estos ultimos. Analizamos la compasién como fuente de
moral, que abarca a los animales. Concluimos con la consideraciéon de Schopenhauer sobre
los derechos naturales de los animales, como derechos imprescriptibles, anteriores y superiores
a los legales, y como el derecho positivo podria ser la via para hacerlos valer.

PALABRAS CLAVE: Schopenhauer, animales, voluntad, razén, compasion, derechos.

ABSTRACT: In this work we analyze Arthur Schopenhauer's contribution to the animals rights
debate. To this effect, we discuss the most relevant passages of his work, as well as articles by
various authors, dealing with the same issue. We study how the concept of the will to live is
developed both in humans and in animals, with a special emphasis on the consequences derived
from the latter’s lack of capacity to reason. We analyze compassion as a source of morality,
which includes animals. We conclude with Schopenhauer’s consideration of the natural rights
of animals, as imprescriptible rights which predate and are superior to legal rights and how
positive law could be the means by which these rights are capable of being exercised.

KEYWORDS: Schopenhauer, animals, will, reason, compassion, rights.

'El presente articulo es una adaptacion del TFM intitulado Los derechos animales segiin Schopenhaner, ditigido por
la Dra. Ana Cristina Ramirez Barreto en el marco del «Master online en Derecho Animal y Sociedad. Segunda
Edicién» impartido por la Universidad Auténoma de Barcelona (www.derechoanimal.info).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 325



ANA RODRIGUEZ QUETGLAS

1. INTRODUCCION
1 presente trabajo tiene como objetivo reflexionar sobre la consideracion que los ani-
males, como seres vivos, merecfan a Arthur Schopenhauer, su capacidad de sufri-
miento y su posible calificacién como sujetos de derechos. Todo ello en una época
—Ila nuestra, segunda década del siglo XXI— en la que la cuestion de los derechos de los
animales, o como protegerlos de los abusos a los que se hallan sometidos, se ha introducido
con fuerza en el debate social y, por ende, en las agendas politica y legislativa de muchos Es-
tados en varias regiones del planeta.

Su compasion hacia el sufrimiento animal ha convertido a Schopenhauer en un autor ex-
tremadamente popular entre las corrientes de pensamiento y activismo social y politico diri-
gidas a la proteccién y defensa de los animales, lo que se ha dado en llamar, con harta
indefinicién, «animalismow, apareciendo su nombre entre los filésofos que de forma temprana
afrontaron la cuestion del sufrimiento de los animales y utilizandose con frecuencia citas de
sus obras para poner de relieve la injusticia a la que miles de animales son sometidos diatia-
mente por el ser humano.

En E/ mundo como voluntad y representacion, editado por primera vez en 1918, Schopenhauer
configura una metafisica que toma como punto de partida un concepto fundamental, el de
voluntad de vivir (Wille zum Leben), que es el substrato, la fuerza primigenia que engloba a
todo ser, incluyendo animales y vegetales. A través de la voluntad de vivir pretende Schopen-
hauer superar la divisién entre los seres vivos por la via de hacerles participes de una unica
esencia. La base de la consideraciéon moral de los animales reside en la identidad esencial con
el ser humano y el resto del mundo. Aprehender la unicidad de la voluntad supone para el ser
humano contemplar el sufrimiento de los demas como propio, y de esa identificacién con el
dolor ajeno surge la compasion, unica fuente de la moral de los actos.

La inclusion de los animales dentro de su sistema filoséfico es de gran trascendencia, como
quedara patente en obras posteriores, particularmente en Los dos problemas fundamentales de la
ética (1840) y en Parerga y Paralipomena (1851), en las cuales Schopenhauer reflexiona sobre las
consecuencias éticas que se derivan de la particular posicion de los animales en el mundo y
en concreto en su relacién con el ser humano.

La consideraciéon moral que los animales le merecen es traducida en la atribucién de dere-
chos. Schopenhauer considera que el origen del auténtico derecho (Rech?) no es legal, sino
metafisico. Defiende la existencia de derechos naturales, que ¢l denomina morales. No obs-
tante, considera util el derecho positivo para proteger a los seres humanos entre si y de sus
gobernantes. Esa utilidad se extiende a los animales, que pueden y deben ser protegidos de la
maldad del ser humano a través de la aprobacion de una legislacion disuasoria y represora,
ayudada por la presion social del ejemplo.

Con la incardinacion de los animales dentro de su sistema filoséfico, Schopenhauer da un
paso para la superacion del antropocentrismo y del especismo. Pero, al mismo tiempo, en su
planteamiento hallamos también inconsecuencias. La atribuciéon de derechos a los animales

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
326 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



L.OS DERECHOS ANIMALES SEGUN SCHOPENHAUER

se encuentra en conflicto perpetuo con los derechos de los seres humanos, y el animal, al que
introduce en la comunidad moral pese a su ausencia de razon, precisamente por esa misma
ausencia de razén se encuentra subordinado al ser humano. Esa subordinaciéon se muestra al
tratar temas como la alimentacion, el trabajo del animal y la experimentacion. En este sentido,
la pasién con que Schopenhauer defiende en abstracto los derechos de los animales coexiste
con la tibieza con que se pronuncia en relacion a ciertos usos de los mismos. Su defensa de
los animales, su compasion por ellos, son genuinas, pero se queda a mitad de camino de de-
sarrollar una teorfa completa y consistente sobre su posicion en el mundo. La proteccion de
los animales se articula desde una visiéon antropocéntrica que en algunos aspectos llega a
mostrar atisbos del especismo del cual él tanto reniega. Son nuestros semejantes, pero no
nuestros iguales. En palabras de Orwell, todos los animales son iguales, pero algunos animales
son mas iguales que otros.

2. VOLUNTAD, ENTENDIMIENTO, INTUICION Y RAZON

El mundo como voluntad y representacion es una obra crucial en la que Schopenhauer no solamente
establece su «anico pensamientow, sino que incluye a los animales dentro de ese unico pensa-
miento. Si bien la voluntad es tnica y de ella esta imbuida la totalidad de los seres, de forma
tal que todos participan de ella, y emanan de ella, siendo ella el substrato de todas las cosas,
existen diversos grados de objetivacion de la voluntad. La voluntad impregna a lo existente
en un grado mayor o menor, formandose una suerte de piramide, de jerarquia, y asi, a través
del principio de individuacion, la totalidad se traduce en una pluralidad: 1a de los distintos
seres que hallamos en la naturaleza. El ser humano supone el grado mas alto de objetivacion
de la voluntad; los animales se encuentran en un nivel intermedio; les siguen los vegetales y
seres inanimados. El entendimiento es comun a los humanos y a los animales.

De lo dicho se deduce que todos los animales tienen entendimiento, incluso los mas imperfectos,
pues todos ellos conocen objetos y ese conocimiento determina su movimiento. El entendimiento
es el mismo en todos los animales y en todos los hombres, pues en todos tiene la misma forma
elemental: conocimiento de la causalidad, transicion del efecto a la causa y de la causa al efecto, y
nada mas.?

Un animal relaciona el efecto con la causa que lo provoca, y correlativamente es capaz de
conocer la identidad de la fuerza natural que se manifiesta en todas las causas del mismo tipo.
El animal se representa su propio cuerpo como un objeto dentro del espacio, de lo que no es
capaz ningun ser inanimado.

La intuicion es el conocimiento del fendmeno, es una representaciéon concreta, y no cabe
confundirla con la sensacion. A través de los sentidos captamos sensaciones, pero la intuicion

2 Schopenhauer, Arthur, E/ mundo como voluntad y representacion, Vol. 1, traduccion, introduccioén y notas de Roberto
Aramayo, Fondo de Cultura Econémica: Madrid, 2003, p. 103.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 327



ANA RODRIGUEZ QUETGLAS

es de origen intelectual, no sensorial, e implica la captacion del fenémeno, el conocer el objeto,
o mejor dicho, la representacion que nos hacemos de él. Schopenhauer distingue entre la re-
presentacion intuitiva y la representacion abstracta. La representacion intuitiva es posible gra-
cias al entendimiento, que permite comprender la ley de causalidad. Esta causalidad se muestra
como causa en sentido estricto, como estimulo y como motivacion. La motivacion sefiala el
caracter de los animales.

Al margen de las infinitas gradaciones que la capacidad de representacion, y con ella la conciencia,
puedan tener dentro de la serie de los animales, en cada uno de ellos existe tanta como para que el
motivo se le presente y ocasione su movimiento: con lo cual, la fuerza motora interna, cuya exte-
riotrizacion individual es provocada por el motivo, se manifiesta a la autoconciencia ahora existente
como aquello que designamos con la palabra voluntad.’

El animal, como grado intermedio de la objetivacion de la voluntad, es autoconsciente,
pero carece de razon y por ello sus representaciones son intuitivas y no abstractas. Es incapaz,
a diferencia del humano, de elaborar conceptos, de reflexionar, de articular un lenguaje, de ir
mas alla de lo que se intuye. Es voluntad, pero, pese a ser consciente de sf mismo, nunca sera
consciente de la existencia de la voluntad y de que él mismo es voluntad. Humanos y animales
poseen entendimiento; humanos y animales poseen consciencia; humanos y animales poseen
intuicion. La razén es lo unico que confiere al hombre esa reflexion que diferencia su cons-
ciencia de la del animal y merced a la cual todo su paso por la vida tiene lugar de un modo
tan distinto al de sus hermanos irracionales. Al considerar Schopenhauer la razén como un
elemento subordinado, siempre al servicio de la voluntad, la consecuencia es que la distincion
entre unos y otros es (o deberfa ser) también secundaria. El ser humano ya no podra llamarse
a si mismo rey de la creacidn, y creer que todos los seres no-humanos estan a su servicio,
dado que el unico rasgo que lo distingue de estos seres —la razon— se ha visto obligada a
desempefiar un papel secundario, mientras que el reino de la voluntad es el reino de la natu-
raleza. La filosofia schopenhaueriana es, en este sentido, muestra de la igualdad entre los seres
dado el caracter unico de la voluntad. La falta de raz6n no legitima al humano para que mate
al animal (por lo menos no de forma gratuita, como veremos), y Schopenhauer reprochard a
la religion que haya separado al ser humano de la naturaleza de la que forma parte. El animal
siente y percibe; el humano ademas piensa y sabe; ambos quieren. El animal comunica sus
sensaciones y su estado de animo mediante gestos y sonidos; el humano hace participes a los
demas de sus pensamientos a través del lenguaje, o bien los falsea por medio del lenguaje. Es
la particular potencia mental que separa a la persona del animal y que se denomina razon.

* Schopenhauer, Arthur, Los dos problemas fundamentales de la ética, traduccion, introduccion y notas de Pilar Lopez
de Santa Marfa, Siglo XXI: Madrid, 2009, p. 69.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
328 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



L.OS DERECHOS ANIMALES SEGUN SCHOPENHAUER

3. LOS ANIMALES EN L.OS DOS PROBLEMAS FUNDAMENTALES DE LA ETICA

Esta obra contiene importantes reflexiones sobre el tema que nos ocupa. De entrada, a Schopen-
hauer le ofende la idea de que los animales sean cosas y, por ello, sean tratados como medios que
no son al mismo tiempo fines. Considera indignantes y abominables, «junto con toda el Asia no
islamizada (es decir, no judaizada)», las frases de los Principios metafisicos de la doctrina de la virtnd que
afirman que el hombre solo tiene deberes para con los demas hombres. Arremete contra la religion,
puesto que «la moral cristiana no tiene en consideracion a los animales»’. Y, como detivacion de
esta moral cristiana, la filosoffa considera también que los animales son cosas, medios para cual-
quier fin, y entre estos fines cita «vivisecciones, montetias, corridas de toros y carreras, para fus-
tigarlos hasta mortir ante un carro de piedras inamovible, y cosas semejantes»’. Es una moral «que
no comprende la esencia eterna que existe en todo lo que tiene vida, y que relumbra con insondable
significacion en todos los ojos que ven el solly’, siendo esa esencia eterna la voluntad de vivir.

«Pero aquella moral solo conoce y considera la digna especie propia, cuya caracteristica, la
razon, es para ella la condicidn bajo la cual un ser puede ser objeto de consideracion moral»®.
En esta frase observamos la infima valoracion que Schopenhauer realiza de la razén en relacion
a la esencia eterna, esto es, la voluntad, y que la atribucién de la consideraciéon moral a un ser
no depende de que tenga capacidad de raciocinio, sino de que forme parte de la voluntad uni-
versal. Al mismo tiempo, define en pocas palabras la discriminacion hacia las otras especies,
conocida con el término «especismo» o «especieismoy’.

Sigue diciendo que la compasion es el movil moral auténtico, que protege también a los
animales, tan mal considerados en los sistemas morales europeos, siendo «la pretendida ausencia
de derechos de los animales»'’ una indignante brutalidad y batbatie cuyo origen se encuentra
en el judafsmo. Esta barbarie nace de la radical separacion entre el hombre y el animal (una se-
paracién engafiosa e inmoral, una division artificiosa de la voluntad unica que es comuin a
ambos), separacion expresada por Descartes, negandose un alma inmortal a los animales. No
solo eso, sino que ademas se negarfa la conciencia de los animales, lo cual resulta absurdo: con-
tra la pretendida falta de conciencia «se puede simplemente aludir al egoismo ilimitado que ha-
bita en cada animal, hasta el mas pequeno y postrero, y que da testimonio suficiente de hasta
qué punto los animales son conscientes de su yo frente al mundo o al no-yo»'".

* Ibid., p. 204.

> Idem.

& Idem.

" Idem.

8 1bid., pp. 204-205.

? Acufiado port vez primera por Richard Ryder en 1970 en el panfleto titulado «Speciesismy, ha sido por fin in-
cluido en la dltima version del Diccionario de la RAE.

10 Schopenhauer, Arthut, Los dos problemas fundamentales de la ética, op. cit., p. 284.

" Tbid., p. 285.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 329



ANA RODRIGUEZ QUETGLAS

En el clericalismo europeo se halla también la fuente del absurdo que consiste en utilizar
términos distintos para actos que realizan los animales y que también realizan los humanos:
comert, beber, etc. con la finalidad de negar «la esencia eterna que vive en todos los animales»'.
En el antiguo Egipto inhumaban en las mismas tumbas las momias de hombres y animales,
pero en Europa se considera una atrocidad que se entierre al perro junto a su amo, al que ha
sido fiel con «una fidelidad y apego que no se encuentra en el género humano»®. De esta
forma, Schopenhauer realiza una comparacion entre el destino que se le daba al cadaver del
leal animal, en una cultura como la egipcia, y en nuestra cultura occidental. De ello se deriva
la pertinencia o, por lo menos, la consideracion de la conveniencia, de ofrecer al amigo un
descanso merecido tras su muerte, y de no ser tratado como un mero despojo, lo que podria
llevarnos a la construccién de cementerios mixtos en los que el perro pudiera reposar junto
a su amo tras su fallecimiento.

A Schopenhauer le resulta asombroso que el cristianismo (por influencia del judaismo),
religién que muestra en el resto de aspectos maxima coincidencia con el brahmanismo y el
budismo, no tenga a los animales en ninguna consideracién moral. Afirma que «lLa compa-
sion con los animales se conecta tan exactamente con la bondad del caracter, que se puede
afirmar con seguridad que quien es cruel con los animales no puede ser un buen hombre.
También se muestra esa compasion como surgida de la misma fuente que la virtud a ejercitar
con los hombres»'*. En ese aspecto coincide con Kant: la brutalidad para con los animales y
para con los hombres proviene de la misma rafz. Pero, asi como el filésofo de Konigsberg
pretendia que la unica finalidad de la bondad hacia los animales estribaba en la prevencion de
la maldad hacia los humanos, el de Danzig no realiza distincién entre ambos seres, fenémenos
de la misma voluntad.

Relata anécdotas de cazadores que sintieron atroces remordimientos tras haber matado a
animales. Uno de ellos fue incapaz de olvidar la mirada que le lanz6 un mono antes de matatlo,
y desde entonces no volvié a matar a ninguno. Otro sintié que habia cometido un asesinato
al presenciar el dolor de la cria de una elefanta que habia abatido. Estos ejemplos son una
muestra del levantamiento del velo de Maya. Los cazadores experimentaron en si esa fuerza
de origen desconocido, la compasion, en el momento de cometer el crimen o justo después.
El injustificable mal causado a animales con los que intuyeron que formaban una comunidad
esencial (como forma terrenal del «alma inmortal» que les negd Descartes) les condujo al re-
mordimiento, arrepentimiento y culpabilidad.

Schopenhauer a continuacién pasa revista a distintas asociaciones proteccionistas de ani-
males, sefilalando que poco a poco va despertandose en Europa «el sentido para los derechos
de los animales, a medida que se desvanecen y desaparecen poco a poco los extrafios con-

12 Idem.
5 Ibid, p. 286.
4 Ibid, p. 287.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
330 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



L.OS DERECHOS ANIMALES SEGUN SCHOPENHAUER

ceptos de un mundo animal venido a la existencia solo para el uso y deleite del hombre, con-
ceptos a resultas de los cuales se trata a los animales como cosas»'™.

No obstante, no considera que debamos llegar tan lejos como para convertirnos en vege-
tarianos. Schopenhauer no cree necesario que tengamos que dejar de comer carne. Salva o
intenta salvar esta inconsecuencia (la voluntad devorandose a si misma, en unos seres, como
los humanos, capaces de reflexion) aludiendo a la, segin él, menor capacidad de sufrimiento
de los animales, ya que considera que la capacidad de sufrir corre paralela a la capacidad de
inteligencia. Extrafia consideracion para un filésofo que cree que la voluntad es lo primatio
y el intelecto lo secundario. Para los animales, al menos, la carencia de intelecto es tan poco
secundaria como para determinar su capacidad de sufrimiento y, por tanto, su aptitud para
ser convertidos en cadaveres destinados a la alimentacién humana.

El que, por lo demas, la adhesion a los animales no tenga que llegar tan lejos que, al igual que los
brahmanes, tengamos que abstenernos de la alimentacion animal, se debe a que en la naturaleza la
capacidad de sufrir mantiene la misma marcha que la inteligencia; por eso sufrirfa mas el hombre
por la carencia de la alimentacién animal, sobre todo en el Norte, que el animal por una muerte
rapida y siempre imprevista que, no obstante, se deberfa aliviar ain mas por medio del cloroformo.
En cambio, sin la alimentaciéon animal el género humano en el Norte no podria siquiera subsistir.
En la misma medida, también el hombre hace que el animal trabaje para €l, y solamente el exceso
del esfuerzo impuesto se convierte en crueldad.'®

Edgar Dahl" se refiere a la forma negativa de Schopenhauer de considerar el utilitarismo.
No se trata de incentivar la felicidad sino de minimizar la desgracia. Schopenhauer, segin este
autor, aconseja sopesar el dolor de unos y de otros. Asi, el animal sufre menos por el trabajo que
realiza, que los humanos por los perjuicios que supondtfa el hecho de que no trabajara. Dahl se-
fiala que, por su no radical negacién a la alimentacion carnfvora, muchos autores discuten que
se le considere como «padre del animalismor. El mismo Peter Singer, en su iconica obra Lzberacion
Apnimal®, le dedica solo unos parrafos, y para hacer hincapié en que no era vegetariano.

No obstante, sefiala Schopenhauer que, para alivio de los sufrimientos que invaden el
mundo y como contrapeso del egoismo que a menudo se convierte en maldad, «la naturaleza
no podia hacer nada mas efectivo que implantar en el corazén humano aquella admirable dis-
posicion en virtud de la cual el sufrimiento de uno es sentido también por el otro»'. Parece
que el determinista Schopenhauer hace depender el talante compasivo de un individuo de

5 Ibid., pp. 288-289.
16 Ibid., pp. 290-291.

7 Dahl, Edgar, «Der Schleier der Maya. Das Tier in der Ethik Arthur Schopenhauetsy, Schapenhaners Jahrbuch,
79: 1998, pp. 101-111.

1% Singer, Petet, Liberacion Animal, Taurus: Madrid, 2011.
Y9 Schopenhauer, Arthut, Los dos problemas fundamentales de la ética, op. cit., p. 291.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 331



ANA RODRIGUEZ QUETGLAS

que la naturaleza se haya permitido dotarle del mismo, no obedeciendo por tanto a la voluntad
(en el sentido corriente y no metafisico del término) del sujeto, que no seria libre de compa-
decerse o no de nadie. Por tanto, si no es capaz de sentir esa compasion, la rectitud de sus ac-
ciones debera provenir, no de su sentimiento, sino de su reflexién y principios morales,
interiorizados como un «deber ser kantiano.

Pero ¢serfa moral un acto realizado bajo esas circunstancias? Dudoso, ya que para Scho-
penhauer, «para el descubrimiento de la compasion, mostrada como la #nica fuente de las acciones
desinteresadas y, por tanto, como la verdadera base de la moralidad, no se precisa ningun conocimiento
abstracto sino solo el intuitivo, la mera captacion del caso concreto a la que se reacciona in-
mediatamente sin ninguna mediacion ulterior del pensamiento»®. Otra alusion al caracter se-
cundario de la razon.

4. LOS ANIMALES EN PARERGA Y PARALIPOMENA

En esta obra Schopenhauer sigue estableciendo las consecuencias derivadas del hecho de que
los animales sean una objetivacion de la voluntad mas imperfecta que el ser humano, ahon-
dando en cuestiones ya tratadas en Los dos problemas fundamentales de la ética.

El hombre ostenta una ventaja sobre el animal: una mayor capacidad de supervivencia.
Schopenhauer utiliza el término ingennidad, que deriva de la falta de razén. Una planta es mas
ingenua que un animal, dado que no ofrece mecanismos (salvo algunas especies vegetales)
para defenderse de agresiones; se halla desnuda y expuesta al peligro. En los animales, capaces
de establecer relaciones de causalidad (un gato ve a un perro atacar a otro gato; huira de otro
perro de inmediato, al establecer la relacion causa-efecto), la posibilidad de supervivencia es
mucho mayor, pero, al no ser capaces de razonar, seran incapaces de utilizar tretas y artimanas
como engafios y simulaciones.

Los animales toman decisiones en términos intuitivos: acercarse al humano que le ofrece co-
mida o no hacerlo; saltar la valla o no hacetlo. Las posibilidades de eleccion estan limitadas por su
unico conocimiento de presente e intuicion. En el humano, capaz de elaborar conceptos abstractos,
la esfera de eleccion sera mucho mayor, con lo cual mas grave sera su dilema al decidir y peor su
situacion si retrospectivamente comprueba que ha optado por la eleccion menos afortunada; no
sucediendo asi en el caso del animal, que no se lamentara por su acto y sus consecuencias porque
pertenecen al pasado; unicamente lamentara las consecuencias que estén en su presente.

Nos muestra la imagen de los animales como unos seres inocentes, simples e ingenuos, que
proporcionan un suave consuelo a nuestras cuitas con su simple contemplacion. Olvidados los
sufrimientos del pasado (dado que para ellos cada sufrimiento que acontece acontece de nuevo,
como si fuera el primero, puesto que no conservan memoria de los anteriores) e ignorantes
de los padecimientos futuros, viven inicamente en el presente, lo que les comporta una tran-
quilidad y serenidad de animo que el humano contempla con placer.

2 Idem.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
332 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



L.OS DERECHOS ANIMALES SEGUN SCHOPENHAUER

Esa tranquila despreocupacion de atender unicamente al presente esta vedada a las perso-
nas, que pasan buena parte de su tiempo rumiando desastres sucedidos y temiendo los males
del futuro, aquellos que seguro que le ocurriran al ser ley natural de vida (la vejez y la muerte),
y otros que podrian sucederle (la enfermedad, la paralisis, la ruina, la deshonra). El animal no
tiene conciencia de la muerte, y por ello no sufre tanto como el humano, pero, al mismo
tiempo, es incapaz de alcanzar las altas cotas de placer que el humano si puede sentir. Al ca-
recer de vida intelectual, no puede gozar de la belleza del arte ni del esplendor de las ciencias.
En definitiva, la vida de los animales es mucho mas sencilla y, si bien son capaces de sentir
dolor y placer, este dolor y este placer nunca seran tan intensos como los de los humanos. En
este sentido, Schopenhauer cree que la balanza se inclina del lado del humano. El humano no
cuenta con mas placeres fisicos que los del animal, pero sus afectos son mas intensos. En el
ser humano, todo se magnifica a través de la reflexion. El placer intelectual es exclusivo de la
persona, y el pensamiento que falta en el animal lleva al humano a mas altas cotas de felicidad
y de aburrimiento. No obstante, también puede observarse el aburrimiento en animales listos
que estan domesticados.

De esta forma el intelecto es un arma de doble filo: convierte lo bueno en muy bueno y
lo malo en muy malo. El animal no llega nunca a tales extremos. Su simplicidad e ingenuidad
ante la vida, ingenuidad a la que le lleva la falta de reflexion, hara de él un ser sin grandes ale-
grias y sin grandes sufrimientos. Es el presente corporeizado.

Sobre esto, debe tenerse en cuenta que el estado de las ciencias naturales en la época de
Schopenhauer no estaba, l6gicamente, tan avanzado como ahora. Si bien los conocimientos
sobre la capacidad de sentir dolor fisico y moral de los animales en general son atn escasos,
s{ se ha comprobado, al menos en animales superiores, que los malos tratos sufridos en el pa-
sado dejan en ellos su impronta, con manifestaciones de estrés, estereotipias y conductas des-
viadas, de forma que no se puede afirmar que el pasado sea para ellos irrelevante. Baste acudir
a cualquier refugio en el que haya animales que hayan sido brutalmente tratados para com-
probar como les domina el terror y que, ante un estimulo que asocian a un hecho negativo
del pasado y que en el presente se vuelve a repetir, actuan con dolor, como si sintieran de
nuevo el sufrimiento infligido. Daniel Schmicking” considera que Schopenhauer no valora
lo suficiente la capacidad de recordar de los animales, y que cada vez mas cientificos conside-
ran que los animales tienen un sentido de comunicacion desarrollado y capacidad de percep-
cion (especialmente los primates). El animal actia de forma organizada para conseguir sus
objetivos, de forma que no se puede decir que obedezca sélo a impulsos.

¢Cual es el origen del trato —maltrato— dado a los animales por el ser humanor Scho-
penhauer responde a esto con meridiana claridad y sin sombra de duda: el judaismo, del que
proviene el cristianismo. A diferencia del brahmanismo o del budismo, el judaismo y el cris-

2! Schmicking, Daniel A., «Zu Schopenhauers Theotie der Kognition bei Mensch und Tier — Betrachtungen im
Lichte aktueller kognitionwissenschaftlicher Entwicklungeny, Schopenbauers Jahrbuch, 86: 2005, pp. 149-176.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 333



ANA RODRIGUEZ QUETGLAS

tianismo consideran a los animales como cosas, y dirige a Occidente un reproche feroz: separar
«de forma antinatural al hombre del mundo animal, al que pertenece en esencia»®. Todo ello es
una consecuencia del Génesis, que instituyo al ser humano como amo y sefor de todos los
animales, «para que dominara sobre ellos, es decir, para que hiciera con ellos lo que quisiera»®,
y sigue diciendo, de forma irénica, que convirtié al hombre en «el primer profesor de Zoo-
logian®, puesto que le encargd que diera nombre a cada especie, lo cual «es de nuevo un sim-
bolo de que dependen por completo de €, es decit, que carecen de derechos»®.

La importancia simbdlica que Schopenhauer otorga al lenguaje es grande: no solo considera
que el poder de nombrar a las especies es una muestra de que estas se hallan a nuestra merced,
sino que deplora que, para cada actividad que los animales realizan en comun con los huma-
nos, «comet, beber, embarazo, nacimiento, muerte, cadaver, etc»®, se utilicen palabras distintas
de las que se utilizan cuando las mismas actividades, exactamente las mismas, son realizadas
por humanos. Esto es una muestra de la radical separacion entre el mundo de los humanos y
el mundo animal. No podemos emplear los mismos términos porque supondria reconocer
que tenemos algo en comun con los animales.

El origen de todo ello, como se ha dicho, se halla en el judaismo, que considera «que el
animal es un producto fabricado para uso del hombre»?”, y esa idea se ha trasladado al cris-
tianismo. De forma que la culpa original reside en el judaismo, siendo culpable el cristianismo
de una mera imitacion. Pero esa mera imitacion tiene para Schopenhauer una importancia
trascendental. No se trata de un mero defecto de la religion, sino que, solo por este hecho,
deberfamos dejar de elogiar al cristianismo «diciendo que su moral es la mas perfecta de todas.
Esta moral tiene verdaderamente una grande y esencial imperfeccién: que limita sus preceptos
a los hombres y deja al mundo animal sin derechos»™.

Los ataques de Schopenhauer no van dirigidos unicamente a la religién en si, sino también
a los humanos, a la masa, a la que califica como «chusmav, si bien admite la importancia de las
sociedades protectoras de animales, que en Asia serfan superfluas, al no establecerse este do-
minio del hombre sobre el animal, protegiéndoles y otorgandoles cualidades bienhechoras.

Por el contrario, véase la atroz perfidia con la que nuestros pueblos cristianos actian con los ani-
males, como los matan, mutilan o atormentan sin finalidad alguna y entre risas, e incluso a aquellos
que son su sostén inmediato, sus caballos, cuando se hacen viejos los fatigan al extremo para ex-

2 Schopenhauer, Arthut, Parerga y Paralipémena, Vol. 11, traduccidn, introduccion y notas de Pilar Lopez de
Santa Marfa, Trotta: Madrid, 2009, p. 382.

> Ipid, p. 383.
2 dem.
% Idem.
% Ipid, p. 382.
2 Ibid, p. 383.

2 Idem.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
334 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



L.OS DERECHOS ANIMALES SEGUN SCHOPENHAUER

plotar hasta el final la médula de sus pobres huesos, hasta que sucumben bajo sus latigazos. Ver-

daderamente, podriamos decir: los hombres son los demonios de la Tierra, y los animales, las almas
% y

atormentadas.”’

Se butla de la frase «el justo se apiada de su ganado»™, pues, y aqui suena otra frase crucial,
«No piedad, sino justicia es lo que se debe a los animales»”.

Senala que poco pueden hacer las sociedades protectoras de animales y la policia frente a
la chusma, la «general perfidia del populacho»®, ante «setes que no se pueden quejar y donde
apenas se ve una de cada cien crueldades, ademas de que los castigos son demasiado leves»™,
frases que son aplicables a dia de hoy y que podria escribir cualquiera hablando de la situacion.

Afirma que «en Inglaterra se ha propuesto hace poco el castigo corporal, que a mi me pa-
rece totalmente adecuado»™. Cree por tanto en el castigo de forma disuasoria o reparadora.

Schopenhauer parece que se mueve entre el pesimismo y la esperanza. Asi como, por un
lado, cree en la imposibilidad de que la bondad pueda ser adquirida, por el otro advierte la
tenue sensibilizacion hacia los animales que se esta abriendo paso en Occidente. Igualmente
reconoce la utilidad de las sociedades protectoras, al tiempo que sefiala que poco pueden
hacer ante la «chusma». Y se muestra escéptico ante la funcién de la policia, aunque considera
utiles los castigos.

Los cientificos tampoco se libran de sus ataques:

Pero qué se ha de esperar de la chusma, cuando hay eruditos e incluso zodlogos que, en lugar de
reconocer la identidad de la esencia animal y humana que tan intimamente conocen, son lo bastante
mojigatos y cerriles como para polemizar y ponerse fanaticos con colegas honrados y racionales
que incluyen al hombre en la correspondiente clase animal o demuestran su gran semejanza con
el chimpancé y el orangutan.”

Posteriormente, en 1859, Darwin publicaria E/ origen de las especies y en 1871 E/ origen del
hombre.

Todo ello deriva de la concepcién judaica de la naturaleza, insiste. En cambio, entre los
hindues y budistas prevalece la palabra zat-wam-asi, «eso eres ti», que se expresa siempre
acerca de cada animal para recordarnos la identidad de su esencia interior y la nuestra como
pauta de nuestras acciones. La expresion en sanscrito citada por Schopenhauer aparece varias

2 Idem.
N Ibid, p. 384.

U Idem.

2 Idem.

3 Idem.

3 Idem.

% Ibid, pp. 384-385.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 335



ANA RODRIGUEZ QUETGLAS

veces en los Upanishads y hace referencia a la conexién del individuo con lo Absoluto, lo que,
en la terminologfa de nuestro filésofo, serfa la voluntad unica e indestructible de la que estan
imbuidos todos los setes. «Alejaos de mi con vuestra moral, la mas perfecta de todas»™, dird
Schopenhauer con sorna al cristianismo.

Aborda seguidamente el tema de la viviseccion, ante la que se muestra horrorizado, pero
especialmente por la estupidez de los experimentos, inutiles en muchos casos, dado que se
tortura a animales solo para comprobar hechos que ya se conocen o podrian conocerse por
otras vias. Sefala que deberia recurrirse a la viviseccion muy raramente y solo cuando de ella
se derive una utilidad muy importante e inmediata. Por tanto, no puede decirse que fuera con-
trario a la experimentaciéon con animales, pero podria haber suscrito los principios que rigen
la experimentacion actualmente™.

Schopenhauer se pronuncia de nuevo en relacién al vegetarianismo. El 30 de septiembre
de 1847, esto es, pocos anos antes de la publicacion de Parerga y Paralipimena, se habia fundado
en Manchester la primera asociacion de vegetarianos. Se trataba de la Sociedad Vegetariana
del Reino Unido, que en poco tiempo aglutiné a varios centenares de socios y publicé su pro-
pia revista, «El mensajero vegetarianox». A finales de siglo habia decenas de restaurantes ve-
getarianos abiertos en Gran Bretafia. Pese a que la alimentacion vegetariana ya era conocida
y practicada, aunque en ambitos reducidos, la postura de Schopenhauer es en relacion a este
punto algo tibia, ya que, si bien por un lado se refiere a la «antinatural alimentacion carnivora»™®
del hombre, por otro, y de manera preponderante, no se manifiesta en contra del consumo
de carne, pero sefiala que a los animales se les deberfa cloroformar primero. Aproximadamente
lo que, al menos sobre el papel, se realiza hoy en dia en Occidente con el aturdimiento previo,
salvo en el caso de la comida halal y kosher. Si Schopenhauer viviera actualmente, concluirfa
que la visién judia del mundo atn no ha sido desterrada de Europa debido a su inmoralidad.
No obstante, reconoce que los animales son cloroformados en su mayorfa, pero no en todos
los casos, y lamenta que el animal que mas se utilice para la viviseccion sea el mas noble, el
perro, «cuyo sistema nervioso altamente desarrollado lo hace mas sensible al dolor”’.

Senala asimismo que «E/ mayor beneficio de los ferrocarriles consiste en que han ahorrado a
millones de caballos de tiro su miserable existencia»*
sidad ayudar a traer a este mundo a seres para sufrir. Podemos imaginar su respuesta ante la
afirmacion de los defensores de la tauromaquia de que la prohibicion de las corridas de toros
supondria el fin del toro de lidia.

, prueba de que considera una perver-

% Ibid., p. 385.

7 Las conocidas tres erres propuestas pot Russell y Burch en 1959 en The principle of humane experimental technigne:
reduccién, reemplazo y refinamiento.

* Schopenhauet, Arthut, Parerga y Paralipdmena, Vol. 11, gp. cit., p. 595.

¥ Ibid., p. 388.

10 Ibid., p. 387.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
336 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



L.OS DERECHOS ANIMALES SEGUN SCHOPENHAUER

5. LA COMPASION COMO ORIGEN DE LA MORAL
Schopenhauer es determinista en lo que se refiere al ser humano: la persona no puede cambiar:
es como es. La influencia en ella del entorno y la educacion es minima, lo que explica que her-
manos que se han criado en un mismo ambiente y recibido la misma educacion puedan resultar
de personalidades distintas y aun contrapuestas. Pero la falta de progreso también alcanza al
todo: no cree en el progreso moral de la humanidad. Y si no cree en el progreso moral de la
humanidad, ¢tiene realmente esperanzas de que cambie su trato hacia los animales? ;Podria
mejorarse ese trato a través de la coaccion del derechor Volvamos al concepto de voluntad.
La voluntad como tal carece de finalidad, de direccion, de sentido. La naturaleza esta per-
fectamente estructurada, regida por unas leyes cognoscibles por los humanos, pero no tiene
sustento alguno, como si flotara en el aire. Al vernos todos aherrojados a un mundo absurdo,
en el que el dolor supera con creces al placer, puesto que nuestras vidas oscilan entre el dolor
y el tedio, y no teniendo sentido el suicidio puesto que con ello no se aniquilaria la voluntad
sino unicamente una de sus innumeras representaciones, Schopenhauer ofrece tres posibles
soluciones a la desesperacion del vacio: la contemplacion estética de la obra de arte, como
evasion del sufrimiento que provoca el absurdo; la llamada moral de la piedad, o ética de la
compasion, y la negacion total, absoluta y radical de la voluntad, que permite acceder a la se-
renidad, al desapego, a la ausencia de deseo (que es la fuente del sufrimiento) y al nirvana. La
solucion preferida por Schopenhauer es matar el deseo, esto es, negar la voluntad.

Mas bien confesamos con toda franqueza que, tras la total supresion de la voluntad y para todo
lo que no esté todavia lleno de esta voluntad misma, no resta otra cosa que la nada. Pero también
a la inversa, para quienes han dado la vuelta y negado a la voluntad, este mundo nuestro tan real,
con todos sus soles y galaxias, no es nada*!.

No obstante, la segunda de las soluciones es la que nos interesa. Asegura Schopenhauer
que «toda buena accién totalmente desinteresada es una accién misteriosa, un misterion®. La
compasion, como fuerza que lleva a realizar actos altruistas, es de origen desconocido, y no
proviene de la razén. Pero la justicia supone un paso mas alla de la compasion, y si se conecta
con la razén. Esta nocién de justicia nos remite a deberes y derechos, aspecto este que Scho-
penhauer no llegara a desarrollar. Y no hay que olvidar que Schopenhauer dice que es justicia
lo que debemos a los animales, no piedad.

Ursula Wolf* afirma que la ética de la compasién de Schopenhauer es la parte mas actual
de su filosofia, y de gran importancia como base para una teorfa ética. Para esta autora, la
compasion nos permite identificarnos con los otros y tomar parte en su sufrimiento, que sen-

" Schopenhauet, Arthut, E/ mundo como voluntad y representacién, Vol. 1, ap. cit., p. 516.
*2 Schopenhauet, Arthut, Parerga y Paralipdmena, Nol. 11, gp. cit., p. 239.

# Wolf, Ursula, «How Schopenhauer’s ethics of compassion can contribute to today’s ethical debatex, Enrabonar.

Quaderns de Filosofia, 55: 2015, pp. 41-49.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 337



ANA RODRIGUEZ QUETGLAS

timos como si fuera nuestro. Wolf considera que no se desprende de la filosofia de Schopen-
hauer la procedencia de la compasion, y que el filésofo no afirma que el acto moral requiera
que el agente esté determinado por sentimientos de compasioén. En vez de eso, podemos
tomar la determinacion de no hacer sufrir a los otros y desarrollarla como una resolucién sé-
lida, como una virtud. Wolf sefiala que como objetivaciones individuales no podemos del
todo identificarnos con otros, y aflade que tenemos que usar la cognicion para llegar a ver
que otros sufren, y que gracias a la raz6n la compasion se transforma en una sélida resolucion
de respetar los derechos de los individuos y no interferir en ellos.

Sobre ello, Encarnacién Ruiz Callejon afirma que «La activacion de un resorte de ese tipo
y su explicacion escaparian completamente a la razén, que sélo puede describirlo de un modo
oblicuo»™, y que «y aunque la razon juega su papel en la moral, al menos para conservar en
principios lo que ha sido experimentado alguna vez, no es el desencadenante de una buena
accién»®. La compasion,

Tal y como la presenta Schopenhauer, mas bien «nos ocurre», acontece en nosotros. Depende de
nuestro cardcter y de su receptividad a un cierto tipo de motivos. Pero el cardcter es innato, pues
depende de la voluntad y esta es absolutamente libre, no esta sujeta a las leyes del fenémeno. La
compasion no pertenece al mundo de la representacion, sino al de la voluntad, y quiza a una parte
de esta. Es evidente que somos desiguales respecto a nuestra inteligencia, pero también respecto
ala bondad de caracter. Ninguna de las dos puede cambiarse. Por eso no podemos mejorar lo que
somos y a nadie se le puede ensefiar a ser virtuoso.*

Stephen Puryear? considera la moralidad de las acciones en su causa, y no en su resultado.

Frank Brosow * sefiala que la compasion es para Schopenhauer la tnica fuente de los actos
morales y al mismo tiempo el fundamento de la ética. Al igual que Hume, Schopenhauer llega
a la conclusion de que el derecho positivo puede justificar los intereses racionales, pero no la
moral. Y que la ética animal es parte de la filosofia general, aplicada a nuestros comportamientos
frente a los animales, y que se basa en los mismos. El motivo de reflexionar sobre el papel de
los animales en la ética no es el sentimentalismo, sino la necesidad de elaborar una teoria co-
herente sobre su papel en el mundo. Senala Brosow que el acto moral no viene dado por re-
flexiones, y considera que se adquiere a través de actos intuitivos. La compasion es el

* Ruiz Callejon, Encarnacion, «La extension de la comunidad moral en Schopenhauer: la moral de la compasion
y el sufrimiento de los animales», Conviviuns, 20: 2007, p. 151.

 Ibid., p. 152.
4 Ibid., pp. 153-154.

7 Puryeat, Stephen, «Schopenhauer on the tights of animals». Ewrgpean Journal of Philosophy Preprint. 2016, pp. 1-22.
Accesible en: www.4ncsu.edu/puryear/papers/SchopenhauerRights Animals.pdf

* Brosow, Frank, «Die beiden Grundprobleme der Schopenhauerschen Tierethiky, Schopenbaners Jahrbuch, 89:
2008, pp. 197-219.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
338 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



L.OS DERECHOS ANIMALES SEGUN SCHOPENHAUER

reconocimiento del sufrimiento del otro, de la identidad esencial de las criaturas. La compasion
no es cognitiva, sino la aprehension de la identidad de la esencia de las cosas que forman parte
de la voluntad. La falta de compasion es vista por Schopenhauer como un defecto del caracter,
y le parece amoral. El ser humano es el tnico ser en el que la voluntad de vivir se reconoce por
s{ misma. Por eso es el humano el tnico ser que puede ser moral. Asimismo, llega Brosow a la
conclusion de que la ética de Schopenhauer es antropocéntrica. La superacion del sufrimiento
a través de la metafisica no es aplicable a los animales. El ser humano tiene la capacidad de
negar la voluntad para dejar de sufrir, pero no lo hace. Eles culpable de ese sufrimiento, por
querer reafirmar su voluntad. Pero los animales, que también sufren, no tienen la capacidad de
negar la voluntad, y por ello son inocentes; no son culpables de sus sufrimientos.

Dahl* afirma que Schopenhauer no se pregunta por qué debetfamos actuar moralmente,
sino por qué actuamos moralmente. El ser humano actia con maldad, pero al mismo tiempo
hay en ¢él amor y altruismo. Si existen actos morales, ello es posible por la compasion, que no
es comun en la vida cotidiana, y por la capacidad de asombro al tomar parte en el destino
de los otros cuando vemos que sufren. Sefiala que solo los actos que provienen de la com-
pasion son morales, y que la procedencia de la compasion es un misterio, no se puede saber
nada mas alld de ella. Superamos la ilusién del abismo que se abre ante nosotros gracias a la
compasion. Porque el abismo es sélo una ilusion. Todos somos la misma esencia. Cree que la
identidad metafisica no esta fundamentada, sino que tiene una funcion explicativa. No es la base
de por qué deberiamos considerar moralmente a los animales, sino la base de por qué lo ha-
cemos. No se trata como tal de metafisica, sino de una cualidad empirica.

Por su parte, Sigbert Gebert™ considera que el sufrimiento siempre es individual, y que
para Schopenhauer es el sufrimiento y no la felicidad la medida de la vida. Ello se demuestra
con las prohibiciones de dafiar, no existiendo en cambio obligaciones para incentivar la feli-
cidad. Gebert opina que no es suficiente con que la compasion sea espontanea, sino que,
usando el raciocinio, se puede llegar a un auténtico caracter compasivo, que se convierta en
una postura habitual, guiandose por principios solidos. Diferencia Gebert entre la compasion
espontanea y la «racionalizada», asi como la que sentimos unicamente por nuestros seres cet-
canos y la que engloba a todos los seres vivos. La compasion para Schopenhauer, concluye,
es intuitiva y universal. El ser humano tradicionalmente ha sentido compasioén solo hacia
miembros de su misma especie, otorgandole pues un sentido antropocéntrico.

Schmicking®! afirma que, de acuerdo con estudios neurofisioldgicos, los animales si son
capaces de sentir compasion, lo que desmontaria la teorfa de la compasioén (como sentimiento)

¥ «Der Schleier der Maya. Das Tier in der Ethik Arthur Schopenhauetsy, gp. ¢z, pp. 101-111.
30 Gebert, Sigbert, «Mitleid und Interesse. Schopenhauer als halbherziger Vordenker der Tietethiky, Schopenhaners
Jabrbueh, 89: 2008, pp. 245-265.

31 «Zu Schopenhauers Theotie der Kognition bei Mensch und Tier — Betrachtungen im Lichte aktueller kogni-
tionwissenschaftlicher Entwicklungeny, op. ¢it., pp. 149-176.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 339



ANA RODRIGUEZ QUETGLAS

como patrimonio unicamente humano. Concluye este autor que la investigaciéon de Scho-
penhauer sobre el raciocinio ha supuesto contribuciones al estudio de la raz6n y del meca-
nismo de la compasién en animales, despojando a la razén de su caracter mitoldgico, de su
supremacia.

En resumen: Los actos son morales Gnicamente si estain motivados por el sentimiento de
la compasion. Un acto puede ser realizado por tres causas distintas:

- Egoismo, cuando se persigue el propio interés, obviando el de los demas. Actuamos como
seres individuales, prescindiendo de la unicidad de la voluntad. No sentimos el mal de los
demas como si fuera nuestro, lo cual es debido al principio de individuacion y al engafio de
las representaciones.

- Malicia, cuando ya no solo no atendemos a los demas sino que les hacemos dafio, inva-
diendo con nuestra astucia su esfera de voluntad, lo cual es atin mas reprobable que lo ante-
riof.

- Altruismo, caando nos invade el sentimiento de solidaridad con todos los seres. Ha caido
el velo de Maya y nos identificamos con el dolor de los demas porque sentimos que es el
nuestro propio. Ese es el sentido genuino de la compasién, que no se halla en la razén sino
en una esfera superior a ella.

Podemos inferir de la obra de Schopenhauer, comentada por los autores citados, que la
compasion es de origen desconocido y que esta fuera de nuestro alcance sentirla o no, dado
el determinismo que provoca que nuestros actos y sentimientos no sean libres sino que de-
pendan del caracter. Hay una lucha entre la voluntad (neutra), el sentimiento que la aprehen-
si6n de la unidad de la voluntad despierta (la compasion) y la dinamica del mundo fenoménico,
con seres que, por mor del principio de individuacion, ya no se sienten unidos, sino en lucha
constante. Si la voluntad es neutra, la moral no puede provenir de ella, proviene de la compa-
sion. No importan los resultados de nuestros actos, sino los motivos por los que los llevamos
a cabo. No obstante, aun cuando no seamos capaces de sentir compasion, podemos adoptar
una regla de conducta de consideracién con los que sufren, bien porque racionalmente con-
sideremos que es lo «justoy, bien porque nos obligue a ello la coaccién de las normas legales,
o la de las normas sociales. Pero esos actos, si bien pueden conllevar efectos positivos, no se-
rfan morales en si. Por otro lado, si somos de los afortunados para los que, en un momento
de inspiracion, se descorre el velo de Maya y accedemos a la compasion auténtica, ausente de
toda cognicion, de poco servira a los que sufren que no hagamos mas que llevarnos por el
sentimiento. Puesto que, siendo un misterio su origen, puede desaparecer de la misma manera
en que ha aparecido, asi que, lo que no proviene de la cognicion en su origen, debe ser con
posterioridad asumido de forma racional como gufa de conducta. La compasiéon debemos
ejercerla de forma universal. Pero que sea universal y que incluya a todos los seres con capa-
cidad de sufrimiento no significa que se compadezca a todos en la misma medida. Aqui apa-
rece la importancia de tener o no tener capacidad de raciocinio.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
340 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



L.OS DERECHOS ANIMALES SEGUN SCHOPENHAUER

En cambio, la bondad de corazén consiste en una compasion universal y hondamente sentida hacia
todo lo que tiene vida pero, ante todo, hacia el hombre; porque la sensibilidad para el sufrimiento
sigue la misma marcha que el ascenso de la inteligencia: por eso, los innumerables sufrimientos es-
pirituales y corporales del hombre reclaman la compasién con mucho mayor intensidad que el
dolor meramente corporal y ain sordo del animal.>

6. LA CUESTION DE LOS DERECHOS

El mundo es una lucha entre objetivaciones que provienen de una misma voluntad. Esa lucha
lleva a que lo general, lo habitual, lo positivo, sea la injusticia, y la justicia lo negativo. Justicia
e injusticia son categorias morales que anteceden a la legislacion positiva. La voluntad en si
es neutra, amoral, pero el principio de individuacion es la causa de separacion en el mundo
fenoménico, del enfrentamiento entre los seres. Se comete injusticia cuando hay desunién y
confrontacion entre las diversas voluntades (salvo que haya causa justificada de la intromision
de una voluntad en otra), y justicia cuando accedemos, a través de la compasion, a la uniéon
en la totalidad.

La concepcion del derecho natural, predominante hasta la publicacion de la obra cumbre
del positivismo juridico La teoria pura del Derecho (1960) de Hans Kelsen, no es ajena a Scho-
penhauer, que distingue entre el derecho natural, que prefiere llamar derecho moral, y el de-
recho positivo.

Puryear™ afirma que Schopenhauer aparece como uno de los primeros fildsofos occiden-
tales en otorgar derechos morales a los animales, sin presentar una teoria elaborada de ellos.
Senala que la adscripcion de derechos morales a los animales surge del analisis que hace Scho-
penhauer del concepto de derecho. Schopenhauer toma el concepto de wrong-Unrecht-dafio
como nocion fundamental y define el concepto de derecho en esos términos. Después ofrece
un concepto de dafio que hace plausible suponer que al menos algunos animales pueden ser
danados y, por ello, tienen derechos, a diferencia de los que consideran los derechos como fun-
damentales y entonces juzgan el dafio como una violacién del derecho. En el sentido en que
lo comprende este autor, el concepto primigenio setia el de dafio, y el derecho una consecuencia
de él. Y no al revés, categorizar derechos y después calificar como dafio todo lo que vulnera el
derecho establecido. Entiende Puryear el dafio como la invasion de la voluntad ajena sin causa
justificada, lo que sucede cuando alguien impide la voluntad de otro con violencia, coercién o
engafio. Ofrece casos en que serfa legitimo violar la voluntad de los demas sin por ello vulnerar
la moralidad, y habla de la defensa propia (que ha de ser proporcionada al dafio o a la amenaza
del dano que se pretende infligir) y del accidente. Cree Puryear que en Schopenhauer si hay di-
ferencias en la capacidad de sufrimiento, uno puede dafiar a otro, pero de forma proporcional
a su grado de conciencia. Segin Schopenhauer los seres pueden ser danados independiente-

32Schopenhauet, Arthut, Los dos problemas fundamentales de la ética, op. cit., p. 300.
33 «Schopenhauer on the rights of animals», gp. cz., pp. 1-22.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 341



ANA RODRIGUEZ QUETGLAS

mente de que haya una ley positiva. Considera que, aparte del derecho negativo a no ser dafia-
dos, también existen otros derechos. Los animales tendtian la libertad de danarse los unos a
los otros, puesto que, actuando por instinto y no por la malicia de la razén, no habria respon-
sabilidad moral en su cadena de devorarse mutuamente. La responsabilidad moral es exclusi-
vamente humana. Tendrfan también el derecho de propiedad (de sus nidos, por ejemplo), pero
no serfa ilimitado, pudiendo chocar contra el derecho superior de los humanos. Y por dltimo,
tendrfan el derecho de ser cuidados por sus duefios, en el caso de animales domésticos.

Para Puryear, esta vision mostraria a Schopenhauer como una tercera via: frente a los pro-
teccionistas, que consideran importante proteger a los animales pero siendo innecesario atri-
buitles derechos, y los abolicionistas, que por el contrario ponen el acento en los derechos,
Schopenhauer atribuirfa derechos, pero porque los animales pueden ser objeto de dafio, siendo
pues el concepto de dafio el fundamental.

Tan pronto como una acciéon no irrumpa, del modo expuesto anteriormente, en la esfera de la
afirmacién ajena de la voluntad, negando a esta, tal accién no es injusta [...] Cuando un individuo
en la afirmacion de su propia voluntad llega tan lejos que invade la esfera de mi persona como tal
afirmacién de la voluntad esencial y con ello niega esta, entonces mi rechazo de esa invasion solo
es la negacion de aquella negacion y, en esa medida, por mi parte no es mas que afirmacion de la
voluntad que se manifiesta esencial y originariamente en mi cuerpo, y que ya queda expresada im-
plicitamente por su mero fendmeno; asi pues, no se trata de una injusticia, sino de un derecho.™

Schopenhauer es un moralista, no un legalista. Cree que danar a los animales sin motivo
es una injusticia que no debe permitirse. Frente a concepciones positivistas que postulan
que no hay mas derecho que el que crea el ser humano, €l si considera que no se trata de de-
cidir que los animales formen parte de la comunidad moral y, por ello, otorgarles derechos,
sino que los animales ya forman parte de esa comunidad moral y por tanto no hay que con-
cederles derechos sino reconocer los que ya tienen. Hemos visto que la base de la considera-
ci6on moral de los animales, que se encuentra en la base del derecho (se conceden derechos a
lo que es moralmente valioso), reside en la voluntad. La voluntad no es creada por el ser hu-
mano, sino que es una fuerza que, no teniendo su origen en nada, es el origen de todo. Y es
el origen de los animales y de sus derechos. Si bien Schopenhauer considera que esta fuerza
es neutra e impersonal, no es neutro el hecho de que todos formemos parte de ella.

El valor que Schopenhauer da al derecho positivo es relativo, creyendo que la moralidad
de una accion se basa en los motivos por los cuales se lleva a cabo. Si el motivo es el egoismo
o el interés, esa accion, aun cuando sea objetivamente buena y reporte beneficios a la comu-
nidad, no sera una accién moralmente valiosa, ni tampoco si se lleva a cabo con la finalidad
de obtener prestigio ante la comunidad o no perder el ya adquirido. La causa de la accién es
primordial para enjuiciar su moralidad, como hemos visto en el apartado anterior.

*Schopenhauert, Arthur, E/ mundo como voluntad y representacion, Vol. 1, ap. cit., pp. 437-438.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
342 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



L.OS DERECHOS ANIMALES SEGUN SCHOPENHAUER

Silo que se pretende es abolir o al menos disminuir el maltrato hacia los animales, el de-
recho positivo podra ser util alli donde no llega la compasion. No acaricia la idea del Estado
como institucién moralizadora, que pueda educar a los seres humanos en la virtud, puesto
que el caracter no puede ser modificado por influencias externas, ni estatales ni de ningin
otro tipo. Contra la injusticia, el Estado adoptaria formas disuasorias y represoras, destinadas
a evitar actos lesivos o a castigar al infractor una vez cometido el acto. Por lo demas, no puede
convertir al malo en bueno, sefialando como un error muy de su tiempo el «creer que el Estado
sea una institucién otientada al fomento de la moralidad y contra el egoismo»™. Cree en la
coaccion, «El derecho en si mismo es impotente: por naturaleza impera la fuerza»™.

Pues solamente la fuerza fisica puede actuar de forma inmediata, ya que solo a ella tienen recepti-
vidad y respeto los hombres tal y como de ordinario son. Si a fin de convencernos de esto por ex-
periencia quisiéramos suprimir una vez toda coaccién y presentarles de la forma mds clara y
apremiante Gnicamente la razon, el derecho y la equidad, pero en contra de sus intereses, entonces
la impotencia de las fuerzas meramente morales se harfa patente en que la mayoria de las veces no
recibitfamos mds que una risa butlona como respuesta.”’

A decit de Dahl*®, Schopenhauer cree que el hombre es por naturaleza egoista y que se
controla, pese a su maldad, por la fuerza de la ley. Sin la fuerza del Estado, el ser humano
serfa insaciable por su deseo de poseer y por la avaricia. Es la fuerza la que evita que se deshaga
en sus primitivos deseos de posesion y maldad premeditada.

...] en consecuencia, también el derecho, si ha de arraigar en el mundo real e incluso imperar en
él, necesita una pequefia adicién de arbitrariedad y fuerza a fin de que, pese a su naturaleza mera-
mente ideal y por lo tanto etérea, pueda actuar y subsistir en este mundo real y material sin evapo-
rarse y volar hacia el cielo...”

Por ello la fuerza del derecho positivo radicarfa en su poder de ser impuesto a los demas,
no en su valor moral. «No es posible una auténtica mejora moral, sino sé6lo el escarmiento de
la accién»®™. Logicamente es deseable que el derecho positivo se corresponda con el derecho
moral, pero Schopenhauer tiene siempre presente la imperfeccion del género humano, en este
caso encarnado en la decision del legislador.

% Ihid., p. 443.

36 Schopenhauet, Arthut, Parerga y Paralipdmena, Vol. 11, op. cit., p. 266.

> Ibid., p. 267.

¥ «Der Schleier der Maya. Das Tier in der Ethik Arthur Schopenhauets», gp. ¢it., pp. 101-111.
¥ Schopenhauer, Arthut, Parerga y Paralipdmena, Vol. 11, op. cit., p. 268.

% Schopenhauer, Arthut, E/ nundo como voluntad y representacion, Vol. 11, p. 578.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 343



ANA RODRIGUEZ QUETGLAS

Ahora bien, solo cuando la legislacion positiva esta determinada en lo esencial conforme a la guifa
de la doctrina pura del derecho, y cabe constatar para cada uno de sus estatutos un fundamento en
la doctrina pura del derecho, es la legislacion resultante un auténtico derecho positivo y el Estado
una asociacion juridica, un Estado en el sentido estricto de la palabra, una licita institucién moral, no
inmoral. En caso contratio, la legislacion positiva es la fundamentacion de una injusticia positiva.”!

Considera que la pena debe ser proporcional al delito, y pone como ejemplo que es excesivo
castigar con la pena de muerte el matar a un uro, como sucede en Polonia, porque «el man-
tenimiento de la especie de los uros no puede comprarse al precio de la vida humana»®, afit-
mando de nuevo la supremacia humana sobre los animales.

De esta forma, el derecho positivo es util como instrumento coactivo. Si se desea que el
humano deje de maltratar a los animales, no hay que confiar en una mejora moral, sino tipificar
el maltrato animal como hecho delictivo, perseguitlo y castigarlo. ¢Cual sera el castigo ade-
cuador Ya hemos visto que no la pena de muerte, que no cabria ni aunque se extinguiera el
ultimo ejemplar de una especie animal, pero también hemos visto que Schopenhauer no es
contrario a los castigos corporales.

Por otro lado, no hay que subestimar la importancia del ejemplo. Schopenhauer distingue
entre el ser humano valioso y la masa. En esta ultima no hay pensamientos originales, acude
a los mismos sitios, hace las mismas cosas y siente panico ante la posibilidad de comportarse
de forma distinta a lo socialmente admitido. Por ello mismo, si se difunde el mensaje de com-
pasion hacia los animales, puede que la acciéon de unos pocos paulatinamente consiga llegar
hasta la mayoria, que actuara de la misma manera no por una reflexion sobre el estatus moral
de los animales y la maldad que supone danarlos, sino simplemente por seguir la corriente.
Esas acciones, por supuesto, no son valiosas en s{ mismas, dado que la causa no es moral.
«En un sentido moral el ejemplo puede, al igual que la ensefianza, fomentar una mejora civil
o legal, pero no la interna, que es la verdaderamente moral»®. No obstante, seguirdn siendo
beneficiosas para los animales.

Brosow® (2008) afirma que la ética animal solo se puede entender como algo individual,
pero debemos extraer de la realidad del sufrimiento la necesidad de una respuesta politica
institucionalizada para que sea posible un efecto suficiente sobre la sociedad. Para Brosow
Schopenhauer cumple la funcién de encaminarnos a pensar sobre ello. No marca ni el prin-
cipio ni el final del camino, pero nos indica una direccion.

Esa direccion, creemos, no puede ser otra que la respuesta conjunta de los poderes publicos
en orden a la elaboracioén, ejecucion y aplicacion de una legislacion positiva que permita a los
animales, una vez admitidos en el campo de la filosoffa moral de la mano de Schopenhauer,

' Ibid, Vol. 1, gp. cit., p. 445.

@ Ibid, Vol. 1L, op. cit., p. 579.

9 Schopenhauet, Arthut, Parerga y Paralipmena, Vol. 11, op. cit., p. 255.

# «Die beiden Grundprobleme der Schopenhauerschen Tierethiky, gp. cit., pp. 197-219.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
344 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



L.OS DERECHOS ANIMALES SEGUN SCHOPENHAUER

ocupar el lugar que les corresponde dentro de la proteccion legal que se concede a los seres
vivos simplemente por estar vivos.

7. PROPUESTAS

La consideracion moral que los animales merecen a Schopenhauer se basa en la participacion
de todos los seres en una voluntad tnica primigenia que aparece fragmentada en el mundo
fenoménico pero que, una vez descorrido el velo de Maya, aparece en su realidad: todos for-
mamos parte de esa unidad, y la contingencia y amoralidad de la voluntad convierte al mundo
en un escenario absurdo de sinsentido y sufrimiento. Una de las vias para enfrentarse a esa
realidad consiste en asumir hasta sus ultimas consecuencias que todos somos uno y practicar
la solidaridad universal con todos. Es la vieja maxima de que, dafiando a los demas (a los ani-
males, en nuestro caso), nos daflamos a nosotros mismos. Pero chasta donde llega esa asuncion
de la unicidad de la voluntad? No muy lejos, creemos. Siempre nos encontraremos ante la di-
cotomia del monismo de la voluntad y de la pluralidad de las representaciones. Descorrer el
velo de Maya nos conduce a sentir compasion hacia los otros porque lo que les pasa a ellos
nos pasa a nosotros, y de esta forma, no causatles sufrimiento injustificado y procurarles bien.
No obstante, eso no elimina la pluralidad en el mundo fenoménico, que Schopenhauer conoce
perfectamente al relatarnos el funcionamiento del orden natural, en el que unos seres se de-
voran los unos a los otros.

Una fuente principal del sufrimiento, que mas arriba hemos considerado como consustancial e
inevitablemente aneja a toda vida, tan pronto como hace acto de presencia bajo una forma deter-
minada, es aquella Eris, 1a lucha entre todos los individuos, la expresion de la contradiccion con
que se halla entrampada en su interior la voluntad de vivir y que cobra visibilidad merced al prin-
cipio de individuacién: las luchas de los animales son el cruel medio que representa inmediata y
graficamente todo esto. En esta distension originaria tiene su sede una inagotable fuente del sufti-
miento, pese a todas las precauciones tomadas en contra suya y que pasamos a examinar.®

La idea de la solidaridad y la serenidad conviven, aun descubierto el velo, con la terrible
realidad del mundo. En la misma base de la filosofia de Schopenhauer reside el problema.
¢Coémo conjugar la unidad de la voluntad con la multiplicidad de sus gradaciones en la vida
diaria? Salvo por la via de no causar dafio injustificado, no se puede. Y para ello no es necesario
acudir a la voluntad, dado que la inmoralidad del dafio hacia los demas es un postulado ético
antiguo. Lo que no es tan habitual es incluir a los animales dentro de «los demasy.

Diversos autores (Pitagoras, Porfirio, Leonardo Da Vinci, Francisco de Asis, Jeremy Bentham,
por citar algunos) se habfan pronunciado en contra de la manera en que la humanidad trata a
los animales. No obstante, Schopenhauer, lejos de referirse a ellos de modo fragmentario y
desvinculado de su sistema filoséfico, los inserta de lleno en este, otorgandoles un lugar dentro

65

Schopenhauer, Arthur, E/ mundo cono voluntad y representacion, Vol. 1, op. cit., p. 431.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 345



ANA RODRIGUEZ QUETGLAS

del pensamiento occidental. Jean Claude Wolf* incluye entre «las luces» de las aportaciones
de Schopenhauer que los animales no son un desorden en su metafisica, sino que se adaptan
a sus interpretaciones sobre la voluntad en la naturaleza, y los convierte en nuestros parientes
carentes de razon, estableciendo un continuum entre el humano y el animal y anticipando una
teoria de la evolucion. Este autor reconoce el mérito de Schopenhauer de atacar el especismo,
pero reconoce también que la ética del fil6sofo no va tan lejos como para otorgar a los ani-
males un derecho a la vida propia.

Dahl considera que la forma de Schopenhauer de argumentar sobre los derechos de los
animales no pierde hoy en dia su interés, ya que, como el movimiento de defensa de los ani-
males actualmente, apela a la igualdad y niega el especismo. Schopenhauer es titular del mérito
de haber incluido a los animales dentro de su filosofia, no limitindose a referirse a ellos como
un mero apéndice, anomalfa o caso curioso.

Otra cuestion son las consecuencias practicas de esa inclusion.

La universalizacion de la compasion que parece afirmar Schopenhauer no resultarfa operativa
cuando nos enfrentamos a conflictos dentro o fuera del reino animal. Es decir, Schopenhauer no
aporta criterios suficientes para resolverlos. No establece ninguna graduacién significativa entre
los animales que sea verdaderamente relevante para resolver casos practicos. A lo sumo, sefiala
una diferencia entre los animales salvajes y algunos de los domésticos, pero no una diferencia su-
ficientemente relevante respecto a su capacidad de experimentar dolor.

Queda claro que para Schopenhauer los animales no son «cosas» y que no hay que hacerles
sufrir, pero sus propuestas se reducen basicamente a:

- Prohibir la caza y los espectaculos con animales (en este caso, entre el placer nefando
que sentirfa el humano al torturar al animal y el sufrimiento del animal, se protegeria a este
ultimo, siendo un ejemplo claro de dafio injustificado y de invasion de la voluntad del animal
por parte del humano).

- Utilizar los experimentos con animales unicamente en casos justificados y necesarios y
procurando el menor dolor al animal (primando pues el interés del humano, que sacrificarfa
a animales inocentes en pos del avance de la ciencia, que le beneficiaria a él).

- Tratar con compasion a las bestias de carga, no sometiéndolas a trabajos excesivos. De
esta forma intenta lograr que el animal sea 1til para el humano, sin por ello causar sufrimiento
al animal.

- Castigar las crueldades que se cometen contra los animales, admitiendo incluso el uso al
recurso del castigo corporal.

% Wolf, Jean-Claude, «Willensmetaphysik und Tierethik», Schopenbaners Jahrbuch, 79: 1998, pp. 85-100.
7 «Der Schleier der Maya. Das Tier in der Ethik Arthur Schopenhauets», gp. ¢z, pp. 101-111.

% «ILa extension de la comunidad moral en Schopenhauer: la moral de la compasion y el sufrimiento de los ani-
malesy, gp. cit., pp. 157-158.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
346 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



L.OS DERECHOS ANIMALES SEGUN SCHOPENHAUER

- Cloroformar a los animales destinados a la alimentacién. Sobre este tema se pronuncia
de forma ambivalente, sefialando que la alimentacién carnivora es antinatural, por un lado, y
afirmando por otro que no es necesario abstenerse, como los brahmanes, de la alimentacion
animal, «sobre todo en el Norte»”, dado que «sin la alimentaciéon animal el género humano
en el Norte no podria siquiera subsistir»™
la necesidad de tener que matar animales para sobrevivir, pero no parece tan justificable el
alimentarse con productos de origen animal si ello no es necesario para la supervivencia.

- No parece partidario de abolir la propiedad humana sobre los animales. Aun asi, sentia
tal adoracion por su perrito A#wa («alma del mundo» en sanscrito), que incluy6 una clausula
especial en su testamento para asegurar el futuro de su amigo de cuatro patas, y esa clausula,
juntamente con sus argumentos sobre la propiedad de los pajaros sobre sus nidos y otros
ejemplos, podrian apoyar la idea de los derechos de los animales a ser propietarios de bienes.

- Parece abogar por la idea de dar un destino honroso al cadaver del animal (se refiere es-
pecificamente al perro) que ha servido con lealtad a su amo durante toda su vida, por lo que
deberia otorgarsele el derecho a reposar junto a éste en el camposanto.

En resumen, Schopenhauer propone, en algunos aspectos, hacer lo mismo que tanto cri-
tica: considerar a los animales como un medio. Eso si, sin crueldad. En la visién de Schopen-

. Puede admitirse la cuestion nortefia que plantea,

hauer, una vez afirmado el derecho natural de los animales, los derechos positivos quedarian
sujetos, no a la arbitrariedad del legislador, pero si a su discrecionalidad. El derecho basico de
los animales es el de no sufrir dafio gratuito (y la correlativa obligacién de los humanos es el
de no dafiarles injustificadamente). Pero sera el mismo ser humano quien decida si, en un
caso concreto, esta justificado infligir dafio a un animal. Ruiz Callejon resume: «son el principio
de utilidad y la superioridad de una especie los criterios que acaban imponiéndose también
en la posicion de Schopenhauer, aunque no por ello justifique la crueldad»™. Segin Alessandro
Talenti’”?, es evidente que Schopenhauer no se basa en una igualdad entre el hombre y el animal.
Mas bien, él dice que el hombre debe ser solidario con los animales, ya que ambos comparten
el mundo.
El animal sigue estando a merced del ser humano.

8. CONCLUSIONES
Schopenhauer no llega a elaborar una teorfa sobre los derechos de los animales, siendo uno
de los aspectos mas relevantes de su pensamiento la inclusion de los animales en la comunidad

9 Schopenhauer, Arthut, Los dos problemas fundamentales de la ética, op. cit., p. 290.

" Ibid., p. 291.

"I ILa extension de la comunidad moral en Schopenhauer: la moral de la compasion y el sufrimiento de los ani-
males», gp. ¢it., p. 159.

"Talenti, Alessandro, «Arthur Schopenhauers Neunansatz einer Thierethik des Mitgefuhls». En: e-Journal Philoso-
phie der Psychologie: 2008. Disponible en: www.jp.philo.at/texte/IalentiAl.pdf

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 347



ANA RODRIGUEZ QUETGLAS

moral. Esto no implica que entren a formar parte de una «comunidad de iguales» con el ser
humano, dado que las diferencias derivadas de los distintos grados de objetivacion de la vo-
luntad se manifiestan en el trato que reclama para ellos, considerandoles, si bien dignos de
compasion y proteccion como seres capaces de sufrimiento y unidos a los humanos por una
misma voluntad, inferiores a la persona humana en cuanto a aspectos puntales.

En este sentido, el hecho de que carezcan de razén, por muy secundario que Schopenhauer
afirme que es este rasgo, supone divergencias de trato mucho mas importantes de lo que pu-
dieran apreciarse en un principio y de lo que el mismo Schopenhauer parezca admitir. Puesto
que de la razén se deriva una mayor capacidad de gozar de la belleza y de padecer sufrimiento,
en definitiva, de disfrutar de una vida mas plena y mas rica, y por ello, en caso de conflicto
entre los intereses de los humanos y los intereses de los animales, triunfarfan los primeros.
Asi pues, el papel asignado a la razén es paraddjico. Por un lado, es un mero instrumento de
la voluntad, que no impide que los animales entren a formar parte de la comunidad moral.
Pero por otro, el estatus del animal en esa comunidad moral se ve rebajado precisamente por
su carencia de razon.

En todo caso, la unicidad de la voluntad de vivir, que lleva a que los seres formen parte de
la comunidad moral, se traduce para Schopenhauer en la existencia de derechos naturales para
los animales. Sus derechos no son los que el Estado, de forma graciable, crea y otorga ex novo,
sino que son innatos y el ser humano tiene el deber de reconocer su existencia. Por ello de-
bemos a los animales justicia y no piedad. La piedad no supone una obligacién para el que la
otorga. La justicia si.

Por otra parte, Schopenhauer no tenia fe en la capacidad del ser humano de modificar su
caracter, ni en la mejora moral de la sociedad, pero si crefa en el poder coercitivo de las normas
y en la presién social. Y asi, su ética de la compasion y el derecho natural de los animales a
ser tratados con justicia puede invocarse como fuente de legitimidad para la elaboracién de
una legislacion que requerira, para su efectivo cumplimiento, de los instrumentos represores
que las mismas normas faciliten. De esta forma, el derecho positivo ha de tener la utilidad de
resolver los problemas que el principio de individuacion genera en el mundo fenoménico, y
tratar de regular las situaciones que provienen de la oposicion entre los derechos naturales de
unos y de otros.

En cuanto a las prescripciones concretas de este derecho, o, en otras palabras, la amplitud
de los derechos naturales de los animales, no es asunto que quede claro. En lineas generales,
Schopenhauer se inclina por evitar a los animales sufrimientos innecesarios, pero sin discutir
la prevalencia de los derechos de los humanos, y sin ofrecer criterios que permitan, dentro de
la supremacia del ser que se encuentra en la cuspide de la objetivacion de la voluntad, solventar
con eficacia los numerosos conflictos que se producen en la practica.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
348 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



L.OS DERECHOS ANIMALES SEGUN SCHOPENHAUER

BIBLIOGRAFIA

Brosow, Frank, «Die beiden Grundprobleme der Schopenhauerschen Tierethik», Schopen-
hauers Jahrbuch, 89: 2008, pp. 197-219.

DaHL, Edgar, «Der Schleier der Maya. Das Tier in der Ethik Arthur Schopenhauersy, Schopen-
hauers Jahrbuch, 79: 1998, pp. 101-111.

GEBERT, Sigbert, «Mitleid und Interesse. Schopenhauer als halbherziger Vordenker der
Tierethikw, Schopenhaners Jahrbuch, 89: 2008, pp. 245-265.

IALENTI, Alessandro, «Arthur Schopenhauers Neunansatz einer Thierethik des Mitgefiihls».
En: e-Journal Philosophie der Psychologie: 2008. Disponible en: www.jp.philo.at/texte/Ialen-
tiAl.pdf

PURYEAR, Stephen, «Schopenhauer on the rights of animals». Exropean Journal of Philosophy
Preprint. 2016, pp. 1-22. Accesible en www.4ncsu.edu/puryear/papers/SchopenhauerRight-
sAnimals.pdf

Ruiz CALLEJON, Encarnacion, «La extension de la comunidad moral en Schopenhauer: la
moral de la compasion y el sufrimiento de los animalesy, Convivium, 20: 2007, pp. 145-172.

SCHMICKING, Daniel A., «Zu Schopenhauers Theorie der Kognition bei Mensch und Tier —
Betrachtungen im Lichte aktueller kognitionwissenschaftlicher Entwicklungeny», Schopen-
hauers Jahrbuch, 86: 2005, p. 149-176.

SCHOPENHAUER, Arthurt, E/ nundo como voluntad y representacion, Fondo de Cultura Econémica:
Madrid, 2003.

—, Los dos problemas fundamentales de la ética, Siglo XX1 de Espana Editores: Madrid, 1993.

—, Parerga y Paralipémena, Trotta: Madrid, 2009.

SINGER, Peter, Liberacion Animal, Editorial Taurus: Madrid, 2011,

WoOLF, Jean-Claude, «Willensmetaphysik und Tierethiky», Schopenhauers Jahrbuch, 79: 1998, pp.
85-100.

WoLF, Ursula, «How Schopenhauer’s ethics of compassion can contribute to today’s ethical
debate», Enrahonar. Quaderns de Filosofia, 55: 2015, pp. 41-49.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 349






