
A vontAde como fundAmento do

sofrimento em schopenhAuer e seu cume

no niilismo de emil m. ciorAn

the Will As the foundAtion of suffering in schopenhAuer And its

summit in the niilism of emil m. ciorAn

JheovAnne gAmAliel silvA de Abreu1

luédlley rAynner de souzA lirA2

RESUMEN: Arthur Schopenhauer (1788-1860) e Emil M. Cioran (1911-1995) foram dois filó-
sofos reconhecidos pelo seu pensamento marcado pelo pessimismo: o primeiro por um pes-
simismo metafísico e o segundo um pessimismo fisiológico e psicológico. Ambos contribuíram
para a compreensão do terrível âmago do sofrimento que permeia a vida humana. O sofri-
mento para Schopenhauer seria em decorrência desta impossibilidade em que o indivíduo
tinha de ser livre desta conjuntura metafísica que aprisiona tudo à um ímpeto irracional e per-
meado pelas vontades insaciáveis. Já o sofrimento em Cioran é um constructo que se estabe-
lece a partir da fisiologia, ou seja, as doenças possuem um papel lírico para o homem. Tal
sofrimento também se caracteriza pela noção psicológica onde sofrer não está apenas ligado
ao físico. Portanto, o sofrimento tanto para Schopenhauer como para Cioran, definem a exis-
tência humana. Isto se dá porque o sofrimento está inseparável a vida, não se pode viver sem
sofrer. Porém, o sofrimento no pensamento de Cioran tem um diferencial, pois muda o
homem para constatar o sem sentido da existência. Só se percebe o niilismo que envolve o
homem e o mundo quando o mesmo fica confrontado pelo inevitável sofrimento.

PALABRAS CLAVE: sofrimento, existência, vontade, representação.

1 Mestrando em Ciências da Educação pela Unigrendal University. Pós-graduado lato sensu em Filosofia Con-
temporânea pela Faculdade de Filosofia, Ciência e Letras de Cajazeiras (FAFIC). Licenciado em Filosofia
(FAFIC). Email: jheovannedv@hotmail.com
2 Graduado em Filosofia pela Faculdade de Filosofia Ciências e Letras- FAFIC. Email: luede_pb@hotmail.com

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación 303



ABSTRACT: Arthur Schopenhauer (1788-1860) and Emil M. Cioran (1911-1995) were two phi-
losophers recognized for their pessimistic thinking: the first by a metaphysical pessimism and
the second by a physiological and psychological pessimism. Both contributed to the unders-
tanding of  the terrible essence of  suffering that permeates human life. The suffering for
Schopenhauer would be due to this impossibility in which the individual has to be free from
this metaphysical conjuncture that imprisons everything to an irrational impetus and permea-
ted by the insatiable wills. Whereas the suffering in Cioran is a construct that establishes itself
from the physiology, that is, the diseases have a lyrical role for the man. Such suffering is also
characterized by the psychological notion where suffering is not only linked to the physical.
Therefore, suffering, for both Schopenhauer and Cioran, define human existence. It occurs
because suffering is inseparable from life, one can not live without suffering. However, the
suffering in Cioran’s thinking has a differential, since it changes the man to verify the meanin-
glessness of  existence. Man can only perceive the nihilism that surrounds him and the world
when he is confronted by the inevitable suffering.

KEYWORDS: suffering, existence, will, representation.

1. INTRODUÇÃO

Arthur Schopenhauer (1788-1860) e Emil M. Cioran (1911-1995) foram dois filósofos
reconhecidos pelo seu pensamento marcado pelo pessimismo: o primeiro por um pes-
simismo metafísico e o segundo um pessimismo fisiológico e psicológico. Ambos con-

tribuíram para a compreensão do terrível âmago do sofrimento que permeia a vida humana.
Arthur Schopenhauer achava que tinha a decifração do enigma do mundo, que era o de

considerar o em-si um ímpeto irracional que regia todo o universo, ou seja, a Vontade. Tudo
era Vontade, mas eram as representações desta realidade metafísica que se apresentava ao su-
jeito, de tal forma que o mundo era concebido como Vontade e como representação. É por
meio de uma inovadora leitura de Kant que Schopenhauer desenvolverá sua compreensão de
mundo como um dos piores dos mundos possíveis. 

O sofrimento seria em decorrência desta impossibilidade em que o indivíduo tinha de ser
livre desta conjuntura metafísica que aprisiona tudo à um ímpeto irracional e permeado pelas
vontades insaciáveis. Por mais que o indivíduo buscasse um sentido para sua vida, não seria
encontrado, pois o mundo não tem um sentido. Desta forma, a vida se torna sinônimo de
sofrimento e quando não está sofrendo o ser humano está inserido no tédio, de tal maneira
que há a oscilação entre o tédio e o sofrimento. 

Já a filosofia desenvolvida por Emil M. Cioran caracteriza-se como um tripé que percorre
o ceticismo, o pessimismo e o niilismo. Tais inquirições são estabelecidas a partir de sua vi-
vência no mundo. Neste contexto, há um aprofundamento da questão do sofrimento e da
noção trágica que ele possui. O constructo cioraniano é imbuído de uma influência do bu-
dismo, dos bogomilos (corrente gnóstica do século X) e da presença de uma doença crônica

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y LUÉDLLEY RAYNNER DE SOUZA LIRA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación304



que o perseguiu durante a juventude: a insônia. O pensamento do franco-romeno está loca-
lizado como um dos mais importantes no niilismo, porém, torna-se evidente a desvalorização
do seu pensamento nas academias de filosofia. 

O sofrimento em Cioran é um constructo que se estabelece a partir da fisiologia, ou seja,
as doenças possuem um papel lírico para o homem. Tal sofrimento também se caracteriza
pela noção psicológica onde sofrer não está apenas ligado ao físico. 

Assim, este trabalho tenta fornecer um parâmetro da Metafísica da Vontade de Schope-
nhauer e sua desembocadura no sofrimento e, por fim, um histórico biográfico, principal-
mente sua insônia, como fundamento de uma filosofia pessimista que considera o sofrimento
importante para a compreensão do homem ao niilismo no mundo. 

2. O MUNDO COMO VONTADE E COMO REPRESENTAÇÃO

Para a elaboração de sua Metafísica, Schopenhauer se utiliza de conceitos de dois filósofos
principalmente: de Kant e Platão. Ele próprio se considerava o maior discípulo de Kant, bem
como seu continuador. Nesse sentido, ele achava que tinha a incumbência de corrigir alguns
equívocos kantianos e de dar a continuidade de seu pensamento, que para Schopenhauer, era
verdadeiro, inversamente e oposto ao que fez Hegel.

Schopenhauer utiliza os mesmos conceitos kantianos, de fenômeno e Coisa-em-si3, sendo que
o segundo é nomeado por ele como Vontade, ímpeto que domina todos os animais, plantas
e o universo como um todo, e o fenômeno como representação desta Vontade. Desta forma, o
mundo para Schopenhauer pode ser visto sob duas maneiras: como Vontade (realidade me-
tafísica) ou como representação (realidade material), «[...] mas são uma única coisa, apenas
dada de duas maneiras diferentes [...]»4. Explica melhor o filósofo de Danzig: 

3 Kant, em sua Crítica da Razão Pura, resolve a divergência entre o empirismo e o racionalismo, postula o conceito
de Juízo Sintético a priori, além de elaborar uma complexa e erudita teoria do conhecimento. O analítico sempre
se relaciona com o a priori e o sintético no a posteriori, mas Kant defende a existência de um juízo sintético a
priori. A prova desta argumentação está na matemática, pois as operações aritméticas são constituídas aprioris-
ticamente, por não derivar da experiência, mas nas relações de números, adição e a multiplicação que são cons-
truídas pela consciência a posteriori.
O sujeito ganha um papel essencial na construção do conhecimento. Kant coloca o sujeito no centro como re-

gulador do conhecimento em vez dos anteriores teorias que afirmavam que o sujeito se regulava ao objeto. Essa
inversão, Kant chama de Revolução Copernicana, pois assim como Copérnico retira a Terra como o centro do
Universo e coloca o Sol, o mesmo o faz ao retirar o objeto e coloca o sujeito como aquele que interpreta o objeto.
Para Kant, só podemos conhecer os fenômenos, ou seja, não se pode conhecer o objeto plenamente, existindo

sempre algo que não é apreensível pelo sujeito, assim sendo que «[...] não podemos conhecer qualquer objeto
como coisa em si mesma, mas apenas como um objeto de intuição sensorial, isto é, como fenômeno» (Kant,
s.d., p. 52). Esse algo, a Coisa-em-si ou Numeno, é incognoscível e, por isso, a impossibilidade de seu conhecimento,
o que não implica na capacidade de pensar nos objetos como coisas em si mesmas, «porque, doutra forma,
chegaríamos a uma conclusão absurda: a de existirem aparências (fenômenos) sem que apareça coisa alguma»
(Kant, [s.d.], p. 53).
4 Schopenhauer, A., MVR I, § 18, p. 157.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

A VONTADE COMO FUNDAMENTO DO SOFRIMENTO EM SCHOPENHAUER E SEU CUME NO NIILISMO...

305



Ao sujeito do conhecimento que entra em cena como indivíduo mediante sua identidade como
corpo, este corpo é dado de duas maneiras completamente diferentes: uma vez como representação
na intuição do entendimento, como objeto entre objetos e submetido às leis destes; outra vez de
maneira completamente outra, a saber, como aquilo conhecido imediatamente por cada um e in-
dicado pela palavra vontade.5

É o corpo humano e também o animal que favorece a compreensão do mundo ora como
Vontade ora como representação. Tudo pode ser explicado numa ótica física, ou seja, como
representação, ou numa ótica metafísica, como Vontade. Este aspecto explica o título de sua
obra principal, O mundo como vontade e como representação, bem como resume todo seu organismo
filosófico6. Confirma Schopenhauer dizendo que «já que todo ser na natureza é, ao mesmo
tempo, fenômeno e coisa-em-si [...] então ele é suscetível de uma dupla explicação: uma física e
uma metafísica. A explicação física é sempre a partir da causa; a explicação metafísica é sempre
a partir da vontade»7.

2.1. O mundo como representação
No início de sua obra magna, Schopenhauer postula que o mundo é uma representação indi-
vidual feita pelo sujeito, através da afirmação de que «o mundo é minha representação»8. Em
outras palavras, ele está dizendo que não conhecemos o objeto por completo, aquilo que de
fato ele é.

O mundo fenomênico é uma representação feita pelo sujeito, considerando que, «torna-se-
lhe claro e certo que não conhece sol algum e terra alguma, mas sempre apenas um olho que vê
um sol, uma mão que toca uma terra»9. Neste sentido, o sujeito torna-se essencial na construção
do conhecimento, pois é ele que conhece e constrói a representação do objeto, mas ao mesmo
tempo o objeto é primordial, pois sem ele não há a representação que se faça pelo sujeito de tal
modo que «uma não existe sem a outra, são inseparáveis, essenciais e necessárias uma à outra
de tal modo que a ausência de qualquer um torna a representação ininteligível e irreal, como

5 Ibid., grifo do autor.
6 Schopenhauer não permite a denominação de sistema à sua organização filosófica, preferindo a nomenclatura
de organismo. Esse fato se explica pela explicita rixa com Hegel, e como termo sistema era muito utilizado por
ele, Schopenhauer vai banir esta palavra em sua organização filosófica. O conflito entre os dois era tão grande
«[...] a ponto de chegar a qualificar o próprio Hegel como um ‘acadêmico mercenário’, um ‘sicário da verdade’, e
seu pensamento como uma ‘palhaçada filosófica’» (Reale, Antiseri, 2005, p. 208), ou então, confirmando o ódio
do filósofo de Dantzig, são consideráveis «as obras de Hegel que se encontram na biblioteca pessoal de
Schopenhauer estão rabiscadas com pontos de interrogação, de exclamação e epítetos. São famosas as orelhas de
burro que Schopenhauer desenha na margem do parágrafo 293 do segundo volume da Enciclopédia das Ciências
Filosóficas de Hegel com o comentário em francês ‘Quelle bêtise’(que besteira)» (Redyson, 2009 a, p. 44).
7 Schopenhauer, A., P/P II, § 63, p. 137, grifos do autor.
8 Ibid., MVR I, § 1, p. 43.
9 Ibid., p. 43

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y LUÉDLLEY RAYNNER DE SOUZA LIRA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación306



duas cartas de baralho que, uma apóia na outra, formam o castelo que é a representação»10.
Assim, Schopenhauer discorda e critica ferrenhamente as duas correntes teóricas desenvolvidas
em seu tempo, a primeira em que coloca o sujeito como ponto de partida para o conhecimento
do objeto, ou seja, o idealismo defendido por Fichte, Schelling e Hegel, e a segunda a de que o
conhecimento parte do objeto para a dedução do sujeito, tese essa defendida pelo realismo.

O sujeito não pode ser conhecido, apesar de tudo conhecer por não se encontrar no espaço
e no tempo, a não ser que ele se torne objeto do conhecimento e nesta hipótese não mais se
trata como sujeito, mas como corpo, realidade fenomênica e, portanto, representação.11

O corpo humano é o ponto de partida para o conhecimento do objeto, pois, para que o
cérebro possa funcionar há a necessidade de um complexo sistema nervoso bem como de
órgãos que juntos têm a finalidade de transmitir sensações ao órgão principal do crânio hu-
mano. Em nada adiantaria um cérebro sem corpo ou então um corpo sem cérebro, como no
estado de coma, sendo «[...] preciso, portanto (no caso dos seres humanos, pelo menos), uma
cabeça acoplada ao corpo, em constante colaboração com este, para então se ter de fato um
mundo, isto é, objetos, representações do sujeito»12. Indica-se, nesse sentido, que há diversas
representações construídas ou vivenciadas por um indivíduo e quando este morre sem com-
partilhar suas sensações adquiridas, sua representação de mundo termina junto com ele. Exem-
plifica Jair Barboza:

Parecido ao personagem mítico Atlas, que sustentava o mundo nas costas, assim é cada homem,
que carrega sozinho em sua cabeça o mundo inteiro. Bastaria um único sujeito para construir o
universo. Se Robson Crusoé tivesse nascido e desaparecido solitário em sua ilha, esta teria nascido
e desaparecido com ele, pois não há sujeito (Robson Crusoé) sem objeto (sua ilha) e vice-versa.13

A construção cognitiva do mundo feita pelo sujeito é fruto daquilo que está em sua mente
e condicionado pela forma a priori do conhecimento, ou seja, tempo, espaço e casualidade
que estão aprioristicamente no sujeito não dependendo de nenhum conhecimento sensível e,
portanto, uma característica inerente do indivíduo14. Diz Fernando Monteiro:

O mundo é minha representação», é construção minha e por ela sou responsável, mas tem origem
numa realidade objetiva; é algo que me afeta os sentidos, penetra o cérebro e passa a ter uma «se-

10 Silva, A. F. Os conceitos de Vontade e representação no entendimento do mundo segundo Arthur Schopenhauer. 2011. Dis-
sertação (Mestrado em Filosofia). Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa. 2011, p. 26.
11 Schopenhauer, A., MVR I § 2, pp. 45-46.
12 Barboza, J., Schopenhauer: a decifração do enigma do mundo. São Paulo: Moderna, 1997, p. 33.
13 Ibid., p. 34.
14 Vale a pena lembrar que as formas a priori de consciência «[...] não são de modo algum as “ideias inatas” da
filosofia clássica, mas somente as condições de nossa faculdade de conhecer, estas mesmas conhecidas a priori»
(Lefranc, 2011, p. 70).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

A VONTADE COMO FUNDAMENTO DO SOFRIMENTO EM SCHOPENHAUER E SEU CUME NO NIILISMO...

307



gunda existência», isto é uma representação [...] Para o filósofo de Danzig, a realidade externa se
reproduz naquilo que está em nossa mente. O mundo como representação é uma construção con-
dicionada pelas formas a priori da consciência, isto é: tempo, espaço e causalidade.15

O tempo garante a sucessão à mudança. É nele que percebemos, por exemplo, a velhice
ou a ruína de uma nação. Já o espaço garante a permanência e a concepção de dimensão do
objeto. A representação é aquilo do objeto que se apresenta ao sujeito sendo o espaço e o
tempo, chamado por Schopenhauer de principium individuationis, o que garante a sua multipli-
cidade.

Todo objeto está inserido na realidade espacial e temporal, mas, como toda realidade ma-
terial, é condicionado ao fazer efeito, ou seja, a casualidade. Por meio do fazer efeito, em que
o objeto está condicionado, garante-se a união do espaço e do tempo16. É da mudança simul-
tânea de uma parte do espaço e uma parte do tempo que indica união de ambos, pois não se
pode mudar o espaço sem haver a mudança de tempo e o mesmo ocorre inversamente. «Ela
[Ideia de causa] não deriva da experiência, que, pelo contrário, só é possível por meio dela.
Para que exista causalidade, é preciso que um fato se origine necessariamente do outro; e essa
necessidade, a inteligência a declara a priori, em virtude de uma intuição imediata»17. É essa
declaração a priori feita pela inteligência18 que se reconhece, e não por meio da experiência, as
formas a priori do conhecimento.

A inteligência junto com a sensibilidade são características de todos os animais, mas so-
mente o homem tem a capacidade racional. Schopenhauer admite a importância da razão,
mas ao contrário que fizeram os iluministas, afirma a submissão em relação à Vontade19. Por
mais que o homem seja o mais racional dos animais, as suas vontades superam aquilo que sua
consciência admitia como correto. Neste sentido, os fenômenos são meras cópias da verda-
deira essência, a outra face do mundo, a da Vontade.

15 Monteiro, F. J. S. 10 lições sobre Schopenhauer. Petrópolis: Vozes, 2011, p. 26.
16 Cfr. Schopenhauer, A., MVR I § 4, p.51.
17 Bossert, A., Introdução a Schopenhauer. Tradução Regina Schöpke e Mauro Baladi. Rio de Janeiro: Contraponto,
2011, p.157.
18 A sensibilidade, inteligência e a razão são consideradas por Schopenhauer como faculdades do conhecimento.
Os animais por meio dos sentidos sentem, e ao mesmo tempo tem inteligência, mas somente o homem tem a
capacidade racional, o que proporciona neste o uso da linguagem que é ausente aos animais (cf. Barboza, 1997,
p. 39).
19 O rebaixamento da razão foi uma das inovações e diferença de Schopenhauer em relação a Kant e aos
Iluministas, que exaltavam a razão e colocavam-na como solução aos problemas do homem. Mas como dirá
Max Horkheimer, bem como outros membros da Escola de Frankfurt que receberam profunda influência do
pensamento schopenhaueriano, o projeto iluminista fracassou e a razão não resolveu os problemas da
humanidade, pelo contrário, com as máquinas mortíferas da primeira e segunda Guerra Mundial se tornou
instrumento também de sofrimento e dor. 

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y LUÉDLLEY RAYNNER DE SOUZA LIRA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación308



2.2. O mundo como Vontade
Durante a história da filosofia foram muitos os filósofos que tentaram desvendar a essência
do mundo, apesar de encontrar alguns equívocos Schopenhauer não irá negar as façanhas
desses pensadores, indo além quando considera a essência do mundo a Vontade irracional
que impera sobre toda a realidade. Diz ele que a «Coisa-em-si significa aquilo que existe inde-
pendentemente de nossa percepção, aquilo que é propriamente. Para Demócrito esta era a
matéria formada: para Locke, no fundo, ainda era a mesma coisa; Para Kant era algo = x; para
mim a vontade»20.

A Vontade não está subordinada ao tempo, espaço e a causalidade justamente por ser ela
um ímpeto cego, una e livre que se utiliza das representações como marionetes ocasionando
o sofrimento inerente ao mundo. Essa é a lógica que faz Schopenhauer deduzir que este é o
pior dos mundos possíveis tese contrária ao otimismo de Leibniz que via neste mundo o me-
lhor dos mundos possíveis. Nada escapa ao crivo da Vontade que não se limita ao mundo fe-
nomênico, sendo ela a verdadeira essência do universo. 

São vários os exemplos utilizados por Schopenhauer para confirmar o ímpeto da Vontade
sobre os fenômenos, dentre eles podemos citar o da aranha que faz a sua teia sem saber qual
será sua presa; a larva do escaravelho que fura a madeira com a dimensão duas vezes maior
o que permite sua metamorfose caso se torne um escaravelho macho; os órgãos e processos
vitais do corpo que funcionam sem o nosso aparente consentimento como o cérebro, digestão,
circulação sanguínea, secreção, crescimento e reprodução21. 

A Vontade não é a causadora do mundo e sim uma face dele, o que impede aos religiosos
que queiram parafrasear seu pensamento, comparando-o a Deus ao ímpeto metafísico. É ní-
tido o ateísmo de sua filosofia, para ele esse mundo não pode ter sido criado por um deus
bondoso, pois a vida é sofrimento e dor, um verdadeiro vale de lágrimas, seria mais fácil o
demônio o ter criado.  

A Vontade por não está estritamente em nossa realidade fenomênica é, como diz Roger,22

cognoscível relativamente, por não ser totalmente apreensível pela experiência sensorial. Esta
cognoscibilidade relativa é uma das inovações de Schopenhauer em relação a filosofia de Kant
que defendia a radical incognoscibilidade da coisa-em-si. Esse pensamento schopenhaueriano
se embasa no fato do sujeito além de ser fenômeno tem em si também vontade, possibilitando
o passível conhecimento da coisa-em-si, a Vontade. No fim das contas, Schopenhauer admite
que a Vontade é incognoscível em sua pureza, «logo, não conhecemos —não podemos co-
nhecer— a coisa-em-si em sua pureza. Quando tenho consciência de meu próprio querer em
ação, aquilo que sei é a manifestação fenomênica da vontade, não a coisa-em-si»23. A prova

20 Schopenhauer, A., P/P II, § 61, p. 135, grifo do autor.
21 Cfr. MVR I, § 23, pp. 173-174.
22 Roger A., Vocabulário de Schopenhauer. Tradução Claudia Berliner. São Paulo: Martins Fontes, 2013, p.17.
23 Janaway, C., Schopenhauer. Tradução Adail Ubirajara Sobral. São Paulo: Vozes, 2003, p. 54.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

A VONTADE COMO FUNDAMENTO DO SOFRIMENTO EM SCHOPENHAUER E SEU CUME NO NIILISMO...

309



disto é a comparação da crosta terrestre utilizada por Schopenhauer para dizer não podemos
conhecer a essência por causa do encobrimento feito pelas aparências, diz ele que:

Da mesma forma que só conhecemos a superfície do globo terrestre e não a massa grande e sólida
de seu interior, não conhecemos empiricamente das coisas e do mundo absolutamente nada senão
seu fenômeno, isto é, sua superfície [...] Querer construir a essência em si mesma das coisas segundo
as leis do mero fenômeno é um empreendimento que pode ser comparado à tentativa de construir
um corpo estereométrico a partir de meras superfícies e suas leis. Toda filosofia dogmática transcendente
é uma tentativa de construir a coisa-em-si a partir das leis do fenômeno. É como querer cobrir uma
pela duas figuras absolutamente dessemelhantes, o que frequentemente falha, pois seja qual for o
modo nós as colocamos, esse ou aquele ângulo nunca deixará de sobressair-se em relação ao outro.24

Não conhecemos plenamente a coisa-em-si, pois os nossos sentidos formam imagens que
representam a realidade, pois o que captamos pela inteligência trata-se de miragem e ilusão,
produzindo barreiras para o seu pleno conhecimento. Na realidade, se torna impossível ao
homem o conhecimento pleno do campo metafísico e o pouco que conhecemos vem por
meio da objetidade da própria Vontade, que é o corpo. O corpo, que foi anteriormente estudado
na perspectiva da representação, aqui retorna como chave importante no conhecimento re-
lativo da Coisa-em-si25. Diz Maria Lúcia Cacciola:

[...] o corpo é a chave para descobrir o significado do mundo. Condição, portanto, da experiência ex-
terna e objeto imediato da interna, ele é o «ponto certo» do entrelaçamento delas, o lugar privilegiado
que permite desvendar o sentido da experiência a partir dela própria [...] mas aqui, onde atos de von-
tade e ações do corpo se identificam, o corpo é definido como «objetidade da Vontade».26

Mesmo se encontrando fora do tempo e do espaço, as manifestações da coisa-em-si ocu-
pam este espaço e se organizam neste tempo. O Corpo é a objetidade da Vontade, mas é pre-
cisamente nos órgãos genitais que ela tem sede. É por meio disto se explica que as vontades

24 Schopenhauer, A., P/P II, § 62, pp. 136-137.
25 A pesar de Schopenhauer acreditar no conhecimento relativo da Vontade, ele cai em uma incognoscibilidade,
mesmo a coisa-em-si estando em nosso interior. Mas é ai que Schopenhauer é questionado por alguns estudiosos
(Cf. Janaway, p.54-55), pois o que garante que o conhecimento da Vontade não seja também de uma miragem
produzida pela realidade fenomênica? Essa contradição, como vai lembrar Cacciola, é chamado de paradoxo de
Zeller, estudioso «[...] que mostra o círculo que se move a filosofia de Schopenhauer ao afirmar que “a
representação é um produto do cérebro e o cérebro um produto da representação”» (Cacciola, 1994, p. 77-78).
Neste sentido, o conhecimento se torna como um círculo que em nada pode adiantar ou conhecer, pois o cérebro
é produto da representação e a representação do cérebro, indicando um paradoxo que retorna à radicalidade da
incognoscibilidade kantiana. Em vista disto, a metafísica da Vontade de Schopenhauer foi criticada, mas em
compensação as implicações de sua metafísica como o amor, a ética, a estética etc. tiveram bastante influência
e repercussão aos pesadores posteriores.
26 Cacciola, M. L. M. e O.. Schopenhauer e a questão do dogmatismo. São Paulo: Edusp/Fapesp, 1994, pp. 41-42.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y LUÉDLLEY RAYNNER DE SOUZA LIRA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación310



sexuais são as mais incontroladas paixões tanto no homem como nos animais. A necessidade
sexual se torna uma vontade tão poderosa que ocasiona a morte ou um desejo de uma vida
inteira, e quando saciado o indivíduo não entende mais o que ele quer de fato ficando ente-
diado, pois tudo passou de uma via da Vontade que causa o sofrimento ou se não, o tédio.
Assim, Schopenhauer vai comparar essa tendência ao sofrimento e o tédio, com um pêndulo
de um relógio que oscila para um lado (sofrimento) e para o outro (tédio). 

A nossa vontade é fenômeno, sendo ela, a mais próxima e comparável da realidade meta-
física da Vontade. Todos nós sentimos vontades, sejam elas as que forem, mas não existe um
sequer indivíduo que negue plenamente o impulso de desejar ou querer algo. Assim, lutamos
insistentemente para alcançarmos aquilo que almejamos, mas logo que conseguimos, aflora
novas vontades que segue o mesmo processo de saciar e desejar que só se finda no indivíduo
na morte, mas se torna um processo infinito no mundo. Assim sendo «todo querer nasce de
uma necessidade, portanto de uma carência, logo, de um sofrimento. A satisfação põe um
fim ao sofrimento; todavia, contra cada desejo satisfeito permanecem pelo menos dez que
não o são [...] o desejo satisfeito logo dá lugar a um novo»27.

Para ilustrar este pensamento de infinitude do querer, Schopenhauer vai se utilizar de um
exemplo tirado da mitologia grega: a roda de Íxion, em que «o sujeito do querer, consequen-
temente, está sempre atado à roda de Íxion que não cessa de girar, está sempre enchendo os
tonéis das Danaides, é o eternamente sedento Tântalo»28. Em outras palavras o indivíduo não
consegue escapar de suas vontades que escraviza sua vida.

3. O SOFRIMENTO

Como visto anteriormente, o sofrimento é em decorrência de uma realidade metafísica que
condiciona o indivíduo a oscilar entre a dor e o tédio. Sendo a essência do universo a Vontade
se torna inevitável ao homem fugir do sofrimento, sendo evidente a parte da oração cristã de
que compara o mundo como um «vale de lágrimas». Assim, Schopenhauer estrutura o sofri-
mento em sua metafísica em sua obra magna, porém é nos Parerga e Paralipomena que o filósofo
de Dantzig se debruça especificamente sobre o sofrimento no escrito: Suplementos à teoria do
sofrimento do mundo.

Para Schopenhauer o prazer não é algo natural ao ser humano, pois tem momento certo
de iniciar e terminar, constituindo em um curto período de tempo. Em contraposição, o so-
frimento sempre é mais comum, sendo a própria natureza receptível e capaz de conviver com
o sofrimento constante, «nossa receptividade para a dor é quase infinita, já para o prazer
possui limites estreitos. Embora toda a infelicidade individual apareça como uma exceção, a
infelicidade em geral constitui a regra»29.

27 Schopenhauer, A., MVR I, § 38, p. 266, grifo do autor.
28 Idem.
29 Schopenhauer, A., P/P II § 148, p. 147.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

A VONTADE COMO FUNDAMENTO DO SOFRIMENTO EM SCHOPENHAUER E SEU CUME NO NIILISMO...

311



O exemplo utilizado por Schopenhauer para comprovar que o sofrimento é mais re-
ceptível ao homem do que o prazer, é que com uma pequena e simples dor sentida se
torna para o indivíduo ao incomodo a tal ponto de não ser percebido a saúde que se en-
contra em todo o resto do corpo. A partir deste exemplo, se torna um absurdo a afirmação
de que o bem estar e a felicidade são da essência humana30. Desta forma, o mal na condição
metafísica de Schopenhauer é positivo, enquanto que o bem, toda a felicidade e satisfação,
é negativo31. Isto que dizer que o que existe é o sofrimento e não o «bem», neste sentido,
seria o certo mencionar o sofrimento como a falta da alegria, mas não o contrário, ou seja,
o prazer como a essência do sofrimento, caracterizando uma condição metafísica daquilo
que é: «em consequência da negatividade do bem-estar e do prazer [...] em oposição à po-
sitividade da dor, a felicidade de um dado curso de vida não deve ser avaliada de acordo
com suas alegrias e prazeres, mas por sua ausência de sofrimentos, que constitui o posi-
tivo»32.

Um possível conforto é olhar para os outros que sofrem mais e reconhecer que seu sofri-
mento é menor. Mas tal compreensão em nada muda no todo, que em nada modifica a con-
dição humana de sofrimento, pois o futuro sempre pode reservar e sobrepor os nossos bons
dias a grandes sofrimentos e dores, frutos de possíveis doenças, perseguições, empobreci-
mento, mutilação, cegueira, loucura, morte, dentre outros. 

Nos assemelhamos a carneiros que brincam sobre a relva, enquanto o açougueiro já escolhe um
ou outro com os olhos. Pois não sabemos, em nossos bons dias, que infortúnio justamente agora
o destino nos prepara – doenças, perseguição, empobrecimento, mutilação, cegueira, loucura, morte
etc. [...] E do mesmo modo, a vida do indivíduo é uma luta contínua, e não apenas metafórica,
com a carência ou o tédio; mas também realmente com os outros. Ele encontra em toda a parte o
opositor, vive em constante conflito e morre com as armas na mão.33

Como o sofrimento é inerente a condição humana, a falta dele desfiguraria o homem que
entraria em um tédio sem igual, ao ponto dele abandonar a vida se suicidando, isto se dá por-
que «cada um precisa sempre de um certo quantum de preocupação, ou dor, ou necessidade,
como o navio de lastro, para navegar de modo firme e direto»34.

Os animais também sofrem, porém menos do que os seres humanos. Isto se dá porque
sua constituição biológica é semelhante, porém o homem por ser intelectual sofre redobrado,
pois além da preocupação das ações do presente, sofre por aquilo que ainda vai acontecer no
futuro. Assim, o ser humano diferentemente de todos os outros animais sabe que inevitavel-

30 Cfr. ibid., § 149, p. 147.
31 Ibid., p. 148.
32 Ibid., § 153, p. 149.
33 Ibid., § 150, p. 148.
34 Ibid., § 152, p. 149.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y LUÉDLLEY RAYNNER DE SOUZA LIRA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación312



mente vai morrer. Já os animais são sempre instintivos, fogem de qualquer perigo de morte,
mas não tem compreensão que mesmo evitando ela chegará. 

[...] no homem a medida da dor cresce bem mais que a do prazer e é ainda especialmente elevada
por ele saber efetivamente da morte, enquanto que o animal foge instintivamente dela sem pro-
priamente conhecê-la e por isso sem jamais verdadeiramente encará-la como o homem que tem
esse prospecto sempre a sua frente.35

O ser humano quebrou a condição bastante presente na vida selvagem, isto é, os animais
em sua maioria são devorados e dificilmente tem uma «morte natural». O homem tem um
maior tempo de se refletir sobre sua vida e compreender que ela é contingente, além claro, das
diversas doenças e fragilidade decorrente de uma idade avançada, assim diz Schopenhauer que
«não obstante, todos desejam para si uma idade avançada, portanto, um estado em que se possa
dizer: “hoje está mal, e ficará ainda pior a cada dia, até que o pior de tudo advenha”»36.

Schopenhauer distingue dois tipos de dor: a física e a espiritual37. A dor física esta relacio-
nado ao cérebro e os nervos a ele conectados que enviam todos os estímulos. Assim, a dor
física é decorrente as informações nervosas da dor que são passadas para o órgão central, de
tal forma que quando um destes nervos são rompidos não se pode sentir fisicamente a dor.
Neste sentido, somente os animais superiores detidos de um sistema nervoso podem sentir
dor. Já a dor espiritual está relacionada a capacidade do conhecimento, ou seja, a interpretação
daquilo que pode ser considerado como sofrimento, ao mesmo tempo pode ser compreendido
como uma dor psicológica ou moral em que não é constatável fisicamente.

Assim, como dois velhos amigos que se reencontram já perto do fim da vida, eles mesmos
reconhecem que o sentimento de expectativa da infância de uma vida feliz é desfeita pela real
visão de maturidade do que foi de fato a vida. Desta forma, para Schopenhauer a vida é como
um inferno e os homens os próprios demônios. Isto muitas vezes é contrastado pelos pro-
fessores de filosofia que são otimistas e pelos religiosos que defendem que a vida é bela e ilu-
dem a vários. Os verdadeiros filósofos reconhecem a triste realidade do mundo a tal ponto
de que o sexo não fosse prazeroso ou não fosse uma necessidade, poucos iriam se reprodu-
zirem para não darem o terrível fardo da existência a vindouras pessoas.

4. ASPECTOS DA VIDA E OBRA CIORANIANA

A filosofia desenvolvida por Emil M. Cioran (1911-1995) adquire várias conotações pelos
mais diversos comentadores e estudiosos de seu constructo filosófico, todavia, há um con-
senso na abordagem de sua obra: o teor pessimista que percorre desde o seu primeiro livro,

35 Ibid., § 153, p. 152.
36 Ibid., § 155, p. 156.
37Cfr. ibid., p. 155.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

A VONTADE COMO FUNDAMENTO DO SOFRIMENTO EM SCHOPENHAUER E SEU CUME NO NIILISMO...

313



Nos cumes do Desespero até a última que fora escrita: Confissões e Anátemas. Dada a conotação
pessimista ao alicerce filosófico do pensador romeno, os seus comentadores começam a con-
siderá-lo como uma chave de entendimento do pessimismo contemporâneo.

O pensamento de Cioran é um atentado a todo e qualquer tipo de sistemas ou verdades
filosóficas ou religiosas, é uma negação profunda de tudo que torna a existência um non-sense
(sem sentido, absurdo) arbitrário. Conforme afirma Pecoraro, o centro da filosofia de Cioran
é de uma:

Negação, abismal e absoluta, é um marco da filosofia de Emil Cioran. É dizer nãoaos truques da
razão, às pretensões da filosofia, às violências da verdade, às ilusões sobre o homem e a sua História,
às utopias, às promessas de uma redenção, à esperança, aos enganos do conhecimento, às sereias
do engajamento, aos pensamentos fortes, às profecias sagradas ou profanas de um novo advento.
A negação agita-se violentamente nas veias, esmaga todo sentido, massacra qualquer possibilidade.38

Essa negação, esse marco da filosofia do Cioran enquanto um ataque às ideias, a incapa-
cidade evidente de proclamar respostas ou de atestar a veracidade de qualquer coisa nos joga
perante a um pessimismo ácido que torna a vida sem caminhos a ser seguidos, segundo Cio-
ran: «Posto que não há salvação no Nada nem na existência, mando este mundo aos diabos,
junto com suas leis eternas»39. Na filosofia de Cioran, diferentemente de outros pensadores
pessimistas, que identificam algo possível de superar o horror da  existência, por exemplo,
pela ascese em Schopenhauer. Não há um paliativo possível para a existência de forma que é
possível apenas continuar vivendo aguentando —de forma desconhecida— as mazelas atri-
buídas a nós pela vida.

Dentre os seus principais comentadores que escreveram na língua portuguesa, há uma re-
flexão de como a filosofia cioraniana tem uma característica cética que permeia todas as per-
quirições do autor franco-romeno, de modo que o seu pensamento tem três características: a
niilista, a pessimista e a cética. Estes três supracitados traços edificam o pensamento do
filósofo, como diz, Pecoraro: «Cioran não é (apenas) cético (nem é —de resto— apenas pes-
simista) [...] todos aqueles que não se limitam a anatomizar as situações do exterior, mas se
vivem interiormente, sentem com uma clareza exemplar que ceticismo e pessimismo são
ramos do mesmo tronco»40. Estas várias definições atribuídas à compreensão de mundo do
nosso filósofo, é justificada pelo turbilhão de pensamentos estudados pelo nosso filósofo que
o influenciaram e coadunaram com suas angústias, decepções e atribuições, tais como, William
Shakespeare, Honoré de Balzac, Denis Diderot, Madame Du Deffand, O divino Marquês de
Sade, Georg Christoph Lichtenberg, Charles Baudelaire, Arthur Schopenhauer, Vladimir So-

38 Pecoraro, R., Cioran: a filosofia em chamas. Porto Alegre: EdPUCRGS, 2004, p.13.
39 Cioran, E., Nos cumes do desespero. Trad. Fernando Klabin. São Paulo: Hedra, 2011, p. 43.
40 Pecoraro, R., Cioran: a filosofia em chamas. Porto Alegre: EdPUCRGS, 2004, p.14.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y LUÉDLLEY RAYNNER DE SOUZA LIRA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación314



loviev, Rabindranath Tagore, Gustave Flaubert, Georg Simmel, Henri Bergson, Friedrich
Nietzsche, Edmund Husserl, Martin Heidegger, Chestov, entre outros autores.

Na vida de Cioran, dois fatos surgem com extrema importância para entender o seu pen-
samento. Tais acontecimentos são um marco na existência do autor e influenciaram na sua
construção filosófica. Estes eventos são confluentes e significam uma reviravolta na vida do
filósofo romeno. A importância destes eventos é assim descrita por Pecoraro: «Mudar-se para
Paris e renunciar ao romeno foram duas decisões (acontecimentos) determinantes na vida de
Cioran»41. A mudança de idioma significa também a adoção da língua francesa para construir
seus livros. A primeira obra escrita em francês o Précis de décomposition (Breviário de decompo-
sição) culmina na paixão notória de Cioran por essa língua. Precedentemente a fascinação
pelo francês, o filósofo romeno escreve seis obras na sua língua materna, o romeno, são elas:
Nos cumes do desespero (Pe Culmile Disperări), O livro das ilusões (Cartea Amărgirilor),A transfiguração
da Romênia (Schimbarea la fata a Romanei), Lágrimas e Santos (Lacrimi şi Sfinţi), O crepúsculo do pen-
samento (Amurgul Gândurilor) e Breviário dos vencidos (Îndreptar pātimaş). As obras escritas na língua
francesa são as seguintes: Breviário de decomposição, Silogismos da amargura, A tentação de existir,
História e Utopia, A queda no tempo (La chute dans le temps), O malvado demiurgo (Le Mauvais De-
miurge), Do inconveniente de ter nascido, Esquartejamento Écartèlement (Écartèlement), Exercícios de ad-
miração e Confissões e anátemas (Aveux et Anathèmes42).

O objeto de análise da filosofia cioraniana na qual ele dedicou-se durante toda sua vida, as
suas obras percorrem de maneira integral este objeto de estudo, e em suas insônias cotidianas,
Cioran incumbiu-se de examinar. Todo o seu esforço desembocou em um único objeto
de análise: a existência. Esta obstinação pelo problema da existência é o marco fundamental
presente em toda a construção de sua obra. A existência é assim definida:

Aonde pode levar tanto vazio e incompreensível? Nós nos apegamos aos dias porque o desejo de
morrer é demasiado lógico, portanto ineficaz. Porque se a vida tivesse só um argumento a seu
favor —distinto, de uma evidência indiscutível— se aniquilaria; os instintos e os preconceitos des-
vanecem-se ao contato com o Rigor. Tudo o que se respira alimenta-se do inverificável; um suple-
mento de lógica seria funesto para a existência —esforço até o Insensato... Dê um objetivo preciso
à vida: ela perde instantaneamente seu atrativo.43

A existência é assim definida como um caminho que só percorreremos, mas nunca acha-
remos o caminho certo para caminharmos... A existência é um processo de tolerância de si e
do outro. Não há algo a seu favor apenas argumentos contrários. A indefinição de um fim, a
constatação de sua nulidade a torna tão atrativa e obsessiva para Cioran. É a partir de suas in-

41 Ibid., p. 21.
42 As obras marcadas em negrito não possuem tradução para a língua portuguesa.
43 Cioran, E., Breviário de decomposição. Tradução José Thomaz Brum. Rio de Janeiro: Rocco, 2011, p. 34.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

A VONTADE COMO FUNDAMENTO DO SOFRIMENTO EM SCHOPENHAUER E SEU CUME NO NIILISMO...

315



sônias na juventude, segundo Cioran, que tornou o pensador romeno capaz de adentrar tão
profundamente no problema da vida, da morte, do Nada44. 

A insônia foi um fator determinante para análises tão ácidas e mórbidas sobre a realidade.
O fato de não poder dormir serviu para Cioran como uma espécie de luz para poder enxergar
realmente o que é a existência. A insonolência que afligiu o «niilista do século» foi o ponto de
partida para que as suas obras ganhassem fôlego e vida. A insônia é assim definida:

O fenômeno capital, o desastre por excelência, foi a vigília ininterrupta, esse Nada sem trégua. De
madrugada, eu passeava horas a fio por ruas desertas ou, às vezes, pelas ruas assombradas por so-
litários profissionais, companheiros ideais nos momentos de inquietação suprema. A insônia é uma
lucidez vertiginosa que poderia converter o paraíso num centro de tortura. Qualquer coisa é pre-
ferível à vigília permanente, essa ausência criminosa do esquecimento. Naquelas noites infernais
eu passei a compreender a inutilidade da filosofia. As horas de vigília constituem, no fundo, uma
rejeição contínua do pensamento pelo pensamento, a consciência exasperada por ela mesma, uma
declaração de guerra, um ultimato infernal do espirito dirigido contra si próprio.45

O sofrimento causado pela falta de sono ocasionou a escrita da sua primeira obra, a pro-
dução do Nos cumes do desespero serviu para que o filósofo não pusesse fim a sua vida. Foi um
«remédio» para as noites cioranianas, o ato de escrever. É assim descrito: «Eis em que estado
de espírito concebi este livro, que para mim foi uma espécie de libertação, uma explosão sa-
lutar. Se não o houvesse escrito, eu com certeza teria posto fim às minhas noites»46. É este
livro carregado de elãs pessimistas, de desejos pelo problema da morte, da obsessão compul-
siva de desmascarar o sentido da vida, da afirmação do Nada como o constituinte máximo
da existência que torna o Nos cumes do desespero, a Magnum opus cioraniana. É ele o início e tam-
bém o núcleo de todo o arcabouço filosófico de Cioran.

5. O SOFRIMENTO ENQUANTO STATU QUO: A EXISTÊNCIA HUMANA PERMEADA

PELO SOFRIMENTO

Uma característica básica envolve toda a produção teórica do filósofo franco-romeno. A apo-
logia ao sofrimento, a aceitação de que o sofrimento constitui-se como fundamento da exis-
tência. É a partir do sofrimento que o homem encontra-se no mundo, e é a partir deste
encontro que ele depara-se com a irracionalidade da existência. O encarar-se do homem com
o sofrimento é assim definido:

O sofrimento me impressiona tanto, que perco quase toda a coragem. E a perco por não com-
preender por que existe sofrimento no mundo. Sua derivação da bestialidade, da irracionalidade e

44 Cioran, E., Nos cumes do desespero. Trad. Fernando Klabin. São Paulo: Hedra, 2011, pp. 15-16.
45 Cfr. ibid., pp. 15-16.
46 Ibid., p. 16.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y LUÉDLLEY RAYNNER DE SOUZA LIRA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación316



do demonismo da vida  explica a presença do sofrimento no mundo, mas não o justifica. Talvez o
sofrimento não tenha justificativa alguma, assim como a existência em geral.47

O encontro faz o homem indagar-se o porquê de haver sofrimento, o porquê de existir
algo que abone qualquer significação da existência. O sofrimento deriva-se exclusivamente
da vida e é partir desta derivação que acontece a análise mórbida de Cioran sobre a vida. E é
a partir da indefinição que perfaz o sofrimento que há a confirmação de que a vida não pode
haver —por incapacidade de portar— um sentido, uma significação.

A partir da evidenciação do teor trágico da realidade, teor este que prefigura enquanto ca-
ráter supremo há o encontro do sofrimento de si com o do mundo. Assim explica: «Padecer
o fato de existir leva à reflexão sobre o trágico, um tipo particular de trágico, mais assombroso
e radical»48. O trágico analisado pelo teórico é uma categoria que torna as suas obras em um
panegírico ao absurdo da vida, de forma que, seus textos possuem um quê de filosofia como
de literatura. É um escritor que consegue compartilhar dos sentimentos de um poeta, da pre-
cisão de um literata, do encadeamento lógico de um filósofo para escrever o que de mais trá-
gico a história da filosofia pode constatar.

No entendimento de sofrimento enquanto substrato de toda realidade, Cioran nos tipifica
que não há uma hierarquização do sofrimento, de forma que, ninguém sofre mais que nin-
guém. Neste sentido, Cioran oferece uma explicação que nos mostra a universalidade da ques-
tão do sofrimento e a profundidade exercida no texto cioraniano:

Existe um critério objetivo de avaliação do sofrimento? Quem pode afirmar que o meu vizinho
sofre mais do que eu ou que Jesus sofreu mais que todos nós? Não há medida objetiva para o so-
frimento, pois ele não tem como ser medido por uma excitação exterior ou indisposição local do
organismo, mas pelo modo como é percebido e refletido na consciência. Ora, desse ponto de vista,
qualquer hierarquização se torna impossível.49

O sofrimento torna-se algo impossível de ser mensurado o que o torna em um beco sem
saída, da qual, nenhum homem pode por ele transfigurar. O fato de não possuir uma capaci-
dade de quantificação reflete a qualidade da categoria acima descrita afetar de maneira mais
integral a consciência do que o corpo, de forma que, ele se desenvolve mais na existência
concreta do que nas capacidades físicas de nossos corpos, ou seja, é de maneira existencial
excetuando-se qualquer possibilidade de fugir dele.

É a partir desta definição de que o sofrimento causa naquele que o carrega uma evidencia
da significação horrenda da realidade e das coisas que a permeiam. O defrontar-se com a

47 Ibid., p. 67.
48 Pecoraro, R., Cioran: A filosofia em chamas. Porto Alegre: EdPUCRGS, 2004, p. 39.
49 Cioran, E., Nos cumes do desespero. Trad. Fernando Klabin. São Paulo: Hedra, p. 23.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

A VONTADE COMO FUNDAMENTO DO SOFRIMENTO EM SCHOPENHAUER E SEU CUME NO NIILISMO...

317



morbidez da existência se dá a partir da revelação de que sofremos e de que nada é possível
para fazer com que isso mude. Saber que se sofre é o que nos torna seres capazes de evidenciar
a desgraça notória que pressupõe a vida. Segundo Pecoraro:

A dor, os estados líricos alterados, as sensações extremadas, são, para Cioran, fontes privilegiadas
de conhecimento. O relâmpago que revela a miséria e a inutilidade de tudo surge dans l’ épreuve50,
manifesta-se ao experimentar a existência, esquarteja e provoca pelos sintomas da vida: tédio, an-
gústia, insônia, desespero.51

Esses estados líricos causados pela dor são demonstrados fisicamente a partir das doenças
(em sentido físico, e não doenças do espírito), sendo estas, capazes de situar o homem em
seu desespero, seja físico ou existencial. É a partir das doenças que reconhecemos que estamos
no mundo, e que a partir disto, identificamos que o sofrimento nos constitui e nos garante a
ineficácia de propor uma solução para algo. Sobre essa questão, Cioran escreve: «O verdadeiro
sofrimento brota da doença. Por isso, quase todas as doenças tem virtudes líricas. Só quem
vegeta numa insensibilidade escandalosa permanece impessoal diante da doença, que sempre
produz um aprofundamento pessoal».52

O que nos proporciona uma visão de mundo apurada e concernente à realidade se dá a
partir das doenças. E com o descobrimento do seu estado lírico, o sofrimento pratica uma
mudança em nós, nos faz tornar outros, nos faz conceber a vida como destituída de qualquer
acepção de sentido. Cioran assim descreve essa mudança ocasionada pelo sofrimento:

Só o sofrimento muda o homem. Todas as outras experiências e fenômenos não conseguem mo-
dificar essencialmente o temperamento de ninguém nem aprofundar certas disposições suas a
ponto de transformá-las completamente [...] Os homens ainda não entenderam que contra a me-
diocridade não resta outra arma senão o sofrimento. Com a cultura e o espirito não se muda grande
coisa, mas é incrível o que se pode mudar com a dor. A única arma contra a mediocridade é o so-
frimento. Através dele mudam-se temperamentos, ideias, atitudes e visões; muda-se o sentido da
vida, pois todo sofrimento grande e duradouro afeta o fundo íntimo do ser. 53

É evidente a consideração que o filósofo franco-romeno tece em suas obras a respeito do
sofrimento. Este tomado em sentido de totalidade. O sofrimento é tomado enquanto algo
que modifica o homem a ponto de revelar na sua própria existência, o caráter revelador do
sentimento do sofrimento. É a partir dele que superamos a ignorância de não concebermos
o mundo como é, para nos apoiar em espectros, em ilusões que dizem respeito à configuração

50A tradução para o português mais aproximado deste termo são os sinônimos: No exame, no teste, na prova.
51 Pecoraro, R., Cioran: A filosofia em chamas. Porto Alegre: EdPUCRGS, 2004, p. 53.
52 Cioran, E., Nos cumes do desespero. Trad. Fernando Klabin. São Paulo: Hedra, p. 19.
53 Ibid., O livro das ilusões. Trad. José Thomaz Brum. Rio de Janeiro: Rocco, 2014, p. 25-26. 

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y LUÉDLLEY RAYNNER DE SOUZA LIRA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación318



de um sentido para existência. A partir da constatação de como o sofrimento altera nosso
modo de vida e nossa visão de mundo, somos atirados a uma existência, que por excelência,
é terrível. É uma vida que não escolhemos fazer parte, e obrigados a participar de uma cons-
trução que em sua essência é infeliz, desastrosa e decaída. A mediocridade proposta por Cioran
no supracitado aforismo diz respeito à adequação de nossas ilusões em consonância com a
morbidez presente neste mundo, ou seja, se não somos conscientes de nossos sofrimentos,
desesperos e melancolias estamos fadados a uma mediocridade, a um estado de espírito, no
qual, não reconhecemos as desgraças notórias que perfazem a vida.

A partir desta consolidação do sofrimento enquanto um statu quo54 impossível de ser mo-
dificado seja por qualquer homem ou qualquer constructo filosófico, metafísico ou religioso,
o homem lamentou-se da sua existência. A partir desta mudança ele situa-se verdadeiramente
no mundo e atesta a inutilidade de tudo. Assim descreve-nos:

A desgraça do homem é que ele não pode definir-se em relação a algo, que sua existência carece
de um ponto estável e de um centro que a determine. Sua oscilação entre a vida e o espírito o leva
a perdê-los a ambos e a converter-se assim em um nada que aspira à existência. [...] Esse nada que
aspira à existência é o resultado de uma negação da vida. [...] Todo o seu processo de decadência
é apenas um sucessivo distanciamento da existência, mas não um distanciamento por meio da
transcendência, da sublimação e da renuncia, mas por uma fatalidade que parecida com a que faz
cair na terra o fruto apodrecido de uma árvore.55

O homem tem a sua essência comprometida pelos estados de desgraça e essa ruptura se
dá a partir da constatação de que a sua existência é como um frágil material que a qualquer
hora pode ser extinto. A sua decadência é um processo que se deu a partir do momento que
se uniu ao mundo56. Deu-se no momento que começou a existir, que começou a murmurar,
quando caiu no tempo. Esta derrocada é o processo que vai desde a nossa prisão (nascimento)
até a nossa libertação (a morte), e é neste curso que evidenciamos o non-sense (sem sentido,
absurdo) da vida e o defrontar-se com o sofrimento. Assim discorre-nos: «Encontramos um
ponto de partida: a dupla impossibilidade que impede a fuga da escravidão mais brutal. Somos
obrigados a perseverar na existência».57

54 A tradução aproximada é: O estado das coisas que continuam inalteráveis. Utilizamos essa expressão para de-
signar que o sofrimento é uma realidade que não pode ser mudada, é impossível que o homem não sofra.
55 Cioran, E., O livro das ilusões. Trad. José Thomaz Brum. Rio de Janeiro: Rocco, 2014, p. 23.
56 Os estados de desgraça, para Cioran, são: o tédio, o desespero e o sofrimento. Estes estados impossibilitam
o homem de empreender-se em algo, de tentar ser algo no mundo, pois eles atestam o sem-sentido da existência.
Cioran descreve a inutilidade do fazer algo da seguinte forma: «Não importa que direção tomemos, ela não é
melhor do que qualquer outra. Realizemos algo ou nada realizemos, acreditemos ou não acreditemos, dá na
mesma, assim como dá na mesma calarmo-nos ou gritarmos» (Cioran, 2011c, p. 137).
57 Pecoraro, R., Cioran: a filosofia em chamas. Porto Alegre: EdPUCRGS, 2004,  p. 32.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

A VONTADE COMO FUNDAMENTO DO SOFRIMENTO EM SCHOPENHAUER E SEU CUME NO NIILISMO...

319



A noção de sofrimento alicerçada nas obras de Emil Cioran ganha seu status de originali-
dade ao considerá-lo na sua profundidade e como uma categoria essencial na existência hu-
mana. É a partir dele que o homem é homem. Logo reside a diferenciação entre nós, animais
racionais, e os animais irracionais. Todos sofrem, mas só nós conseguimos extrair do sofri-
mento, a nossa verdadeira consciência de mundo. O homem, um animal enfermo por natu-
reza, carece de determinações, certezas e verdades, necessariamente, por que tais sentidos da
existência não existem. A única verdade a ser proferida é de que a realidade é gerida por um
principio básico, o do sofrimento. O pessimismo cioraniano é um contraste aos ditames oti-
mistas dos sistemas filosóficos de sua época, é antes de tudo, uma denúncia sobre as utopias
ocasionadas pelas religiões, pela política, pelo cientificismo e por todas as outras formas ca-
pazes de causar ilusões sobre a verdadeira essência do homem. A filosofia de Cioran desen-
volve-se enquanto uma acusadora das mazelas da existência, das corrupções do homem e dos
meandros da realidade.

6. CONSIDERAÇÕES FINAIS

Para Schopenhauer o sofrimento está inserido em uma condição metafísica que envolve não
apenas o homem, mas os animais e todo o universo. A Vontade é um ímpeto que escraviza
as ações dos indivíduos impossibilitando a sua autonomia, sendo que o livre arbítrio é uma
ilusão defendida por alguns teóricos e pelo senso comum, um fruto do cristianismo que pe-
numbrou esta questão. Desta forma, o sofrimento é causado porque o homem não consegue
libertar-se da Vontade, deixando-o sempre insatisfeito por mais que o mesmo tente satisfazer
seus desejos. Como o filósofo de Dantzig muito bem exemplifica, é como Tântalo na mito-
logia grega que sempre está impossibilitado de se conseguir algo que aparentemente é pró-
ximo: um vaso impossível de enchê-lo por mais de infinitas tentativas. 

Desta feita, o sentimento humano oscila entre o sofrimento e o tédio: sofre quando está
impossibilitado de saciasse-se e fica no tédio quando possivelmente é saciado. Em todos os
casos, o homem não consegue encontrar a felicidade, pois na verdade ela não existe. O sofri-
mento é algo natural ao ser humano em contraposição ao prazer, sendo aquele um conceito
positivo e este negativo. 

O filósofo franco-romeno Emil M. Cioran caracteriza o sofrimento como algo irremediá-
vel. A noção do sofrer está intimamente ligada ao gênero humano, pois é a partir dele que o
indivíduo localiza-se na existência. Ao sofrer, o homem consegue enxergar a sua posição no
mundo, identificando-se como um sujeito que sofre e que a partir deste consegue adentrar
nos meandros da vida. 

O sofrimento em Cioran é o que há de mais verdadeiro e lírico na existência humana. A
partir dele, o homem se desespera e atinge um grau de superação em relação a si mesmo. O
teórico romeno tipifica o sofrimento como algo essencialmente humano. Desta maneira, o
sofrer para o pensador romeno, é a revelação de que não há um sentido para a vida e nenhuma
forma possível de se encontrar a felicidade haja vista que ela não existe.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y LUÉDLLEY RAYNNER DE SOUZA LIRA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación320



Portanto, o sofrimento tanto para Schopenhauer como para Cioran, definem a existência
humana. Isto se dá porque o sofrimento está inseparável a vida, não se pode viver sem sofrer.
Porém, o sofrimento no pensamento de Cioran tem um diferencial, pois muda o homem para
constatar o sem sentido da existência. Só se percebe o niilismo que envolve o homem e o mundo
quando o mesmo fica confrontado pelo inevitável sofrimento. 

REFERÊNCIAS

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. 5. ed. Tradução Alfredo Bossi e Ivone Castilho
Beneditti. São Paulo: Martins Fontes, 2007.

BARBOZA, Jair. Schopenhauer: a decifração do enigma do mundo. São Paulo: Moderna, 1997. 
—, «Teoria do amor sexual: uma reflexão em torno de Platão, Schopenhauer e Freud».
Revista de Filosofia Aurora. Curitiba, v. 19, n. 25, p. 225-236, jul./dez. 2007.

BOSSERT, Adolphe. Introdução a Schopenhauer. Tradução Regina Schöpke e Mauro Baladi. Rio
de Janeiro: Contraponto, 2011.

BRANDÃO, Eduardo. A concepção de matéria na obra de Schopenhauer. São Paulo: Humanitas, 2008.
CACCIOLA, Maria Lúcia Mello e Oliveira. Schopenhauer e a questão do dogmatismo. São Paulo:
Edusp/Fapesp, 1994.

CIORAN, Emil M. A tentação de existir. Tradução Miguel Serras Pereira e Ana Luísa Faria. Lis-
boa: Relógio d’Água, 1988. 185 p.

—, Antologia do retrato: De Saint-Simon a Tocqueville. Tradução José Laurênio de Melo. Rio de
Janeiro: Rocco, 1998. 

—, Do inconveniente de ter nascido. Tradução Manuel de Freitas. Lisboa: Letra Livre, 2010. 
—, Breviário de decomposição. Tradução José Thomaz Brum. Rio de Janeiro: Rocco, 2011a. 
—, História e utopia. Tradução José Thomaz Brum. Rio de Janeiro: Rocco, 2011b. 
—, Nos cumes do desespero. Trad. Fernando Klabin. São Paulo: Hedra, 2011c. 
—, Silogismos da amargura. Trad. José Thomaz Brum. Rio de Janeiro: Rocco, 2011d. 
—, Exercícios de admiração. Tradução José Thomaz Brum. Rio de Janeiro: Rocco, 2011e.
—, O livro das ilusões. Trad. José Thomaz Brum. Rio de Janeiro: Rocco, 2014. 222 p.
—, Sobre a França. Trad. Luciana Persice Nogueira. Belo Horizonte: Editora Âyiné, 2016.
CORTINA, Adela. MARTÍNEZ, Emilio. Ética. 5. ed. Tradução Silvana Cobucci Leite. São Paulo:
Loyola, 2013.

DAMASCENO, Francisco William Mendes. Ética e metafísica em Schopenhauer: a coexistência da
vontade livre com a necessidade das ações. 2012. 116 f. Dissertação (Mestrado em Filoso-
fia) – Universidade Federal do Ceará, Fortaleza. 2012.

FRANCO, Daniel. Emil Cioran: a crítica à ideia de progresso histórico. São Paulo: Garimpo, 2016. 
JANAWAY, Christopher. Schopenhauer. Tradução Adail Ubirajara Sobral. São Paulo: Vozes, 2003. 
KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Tradução Wilson Veloso. In. O pensamento vivo de
Kant. São Paulo: Martins, [s.d.].

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

A VONTADE COMO FUNDAMENTO DO SOFRIMENTO EM SCHOPENHAUER E SEU CUME NO NIILISMO...

321



—, Crítica da Razão Pura. J. Rodrigues de Merege. Rio de Janeiro: Nova Fronteira 2014.
LEFRANC, Jean. Compreender Schopenhauer. 5. ed. Tradução Ephaim Ferreira Alves. Petrópolis:
Vozes, 2011.

LINGI, Alphonso. A vontade de potência. In:. Educação e realidade, 2003. 9 p. Disponível em:
seer.ufrgs.br/educacaoerealidade/article/view/25657. Acesso em: 10 nov. 2017.

MENEZES, R. I. R. S. Existência e escritura em Cioran. Tese (Doutorado) – Faculdade de Filosofia,
Comunicação, Letras e Artes. Departamento de Filosofia, Pontifícia Universidade Católica
de São Paulo (PUC-SP). 538 f.

—, O animal enfermo: Pessimismo antropológico e a possibilidade gnóstica na obra de Emil Cioran.
Dissertação (Mestrado) – Mestrado em Ciências da religião, Pontifícia Universidade
Católica de São Paulo (PUC-SP). 2007. 235 f.

MONTEIRO, Fernando J. S. 10 lições sobre Schopenhauer. Petrópolis: Vozes, 2011.
PECORARO, Rossano. Cioran: a filosofia em chamas. Porto Alegre: EdPUCRGS, 2004.
—, Niilismo. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007. 
PETEAN, Antonio Carlos Lopes. Fanatismo, dúvida e suicídio em Cioran. Jundiaí: Paco, 2015.
PRADO, Jorge Luis Palicer. Metafísica e ciência: A vontade e a analogia em Schopenhauer.
Revista Voluntas: Estudos sobre Schopenhauer. V. 6, n. 1, p. 44-84, 2015.

PRESTES, Maria Luci de Mesquita. A pesquisa e a construção do conhecimento científico: do planeja-
mento aos textos, da escola à academia. 4. ed. São Paulo: Rêspel, 2012.

REALE, Giovanni; ANTISERE, Dario. História da filosofia: do romantismo ao empiriocriticismo.
São Paulo: Paulus, 2005.

REDYSON, Deyve (Org.). Arthur Schopenhauer no Brasil: Em memória dos 150 anos da morte
de Schopenhauer. João pessoa: Ideia, 2010.

—, Dossiê Schopenhauer. São Paulo: Universo dos Livros, 2009a.
—, Metafísica do sofrimento do mundo: o pensamento filosófico pessimista. João Pessoa: Idéia,
2009 b. 

— (org.). Emil Cioran e a filosofia negativa: Homenagem ao centenário de nascimento. Porto Alegre:
Sulina, 2011. 151 p.

ROGER, Alain. Vocabulário de Schopenhauer. Tradução Claudia Berliner. São Paulo: Martins
Fontes, 2013.

ROMEIRO, Artieres Estevão. Schopenhauer e a metafísica da vontade: Confluências éticas e estéticas
para uma abordagem da educação e da sexualidade. 2010. 142 f. Dissertação (Mestrado
em Educação). Faculdade de Educação. Universidade Estadual de Campinas, Campinas.
2010.

SAFRANSKI, Rüdiger. Schopenhauer e os anos mais selvagens da filosofia. Tradução Wiliam Lagos.
São Paulo: Geração editorial, 2011. 

SANTOS, Katia Cilene da Silva. O problema da liberdade na filosofia de Arthur Schopenhauer. 2010.
151 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia). Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Hu-
manas. Universidade de São Paulo, São Paulo. 2010.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y LUÉDLLEY RAYNNER DE SOUZA LIRA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3

A 200 años de El mundo como voluntad y representación322



SCHOPENHAUER, Arthur. A arte de lidar com as mulheres. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2010.
—, O livre-arbítrio. Tradução Lohengrin de Oliveira. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2012.
—, Metafísica do amor, Metafísica da morte. Tradução Jair Barboza. São Paulo: Martins Fontes,
2000.

—, Metafísica do belo. Tradução Jair Barboza. São Paulo: UNESP, 2003.
—, O mundo como vontade e como representação. Tradução Jair Barboza. São Paulo: UNESP, 2005.
—, Sobre a filosofia e seu método. Tradução Flamarion Caldeira Ramos. São Paulo: Hedra, 2010. 
SILVA, Antunes Ferreira. Os conceitos de Vontade e representação no entendimento do mundo segundo
Arthur Schopenhauer. 2011. 74 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia). Universidade Federal
da Paraíba, João Pessoa. 2011.

VOLPI, Franco. O niilismo. Tradução Aldo Vannucchi. São Paulo: Loyola, 1999. 

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Número 3
A 200 años de El mundo como voluntad y representación

A VONTADE COMO FUNDAMENTO DO SOFRIMENTO EM SCHOPENHAUER E SEU CUME NO NIILISMO...

323




