SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO
DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

SCHOPENHAUER, HIS SCHOOL AND THE ADVENT OF ATHEISM
IN GERMAN PHILOSOPHY

GUILHERME MARCONI GERMER
Pos-DouTtoraDO EM FILOSOFIA PELA WUNIVERSIDADE DE SAO Pauro CUSPD

RESUMEN: Buscaremos sefialar, en esa contribucion, que el concepto de ateismo (Azhezsmins)
de Schopenhauer, mas aun que el de pesimismo, nos confiere un criterio claro y de gran valor
contemporineo a partir del cual apreciar la «escuela de Schopenhauer en sentido amplio»'.
El ateismo de ese fil6sofo se basa en su oposicion al dogmatismo, la contradiccion y la insen-
sibilidad del tefsmo, asi como en su denuncia de que los sacerdotes se presentan como cono-
cedores de la revelacion divina, con el fin de dominar a la poblacion en base a su necesidad
metafisica. Ante la originalidad atea de Schopenhauer, que segin Nietzsche, es pionera en la
historia de la filosoffa alemana, exponemos que su escuela se divide en: azeos (P. Rée, . Nietzs-
che, S. Freud, etc.), que buscan aun mas radicalmente desenmascarar la ilusion teista y liberar
el conocimiento de la subordinacion a la religion, y religiosos o misticos (P. Mainlinder y P. Deus-
sen), que al contrario, profundizan el parentesco de la filosoffa con la religion, que en Scho-
penhauer, estaba subordinado al compromiso filoséfico con la ciencia. Como los ateos dan
continuidad al elemento mas original y predominante en la filosofia de Schopenhauer, defen-
demos que, desde la perspectiva del ateismo, ellos son sus herederos mas fieles y testigos mas
vigorosos de la actualidad de su pensamiento; mientras que los religiosos y misticos son sus
seguidores mas «herejesy.

PALABRAS CLAVE: eutanasia de la religién, materialismo, genealogfa, Nietzsche, espiritus libres.

! Fazio, D., Kossler, M., Liitkehaus, L.. La Scuola di S chopenhaner: Testi e Contesti. Pensa Multimedia: Lecce, 2009,
p. 49.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 269



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

ABSTRACT: We will try to point out in this contribution that Schopenhauer’s concept of athe-
ism (Atheismus), even more than that of pessimism, gives us a clear criterion of great con-
temporaty value from which to appreciate «Schopenhauet’s school in the broadest sense»”.
The philosopher’s atheism rests chiefly on his opposition to the dogmatism, the contradiction
and the insensitivity of theism, and in his denunciation that the priests present themselves as
connoisseurs of divine revelation in order to dominate the people on the basis of their meta-
physical necessity. Faced with the atheistic originality of Schopenhauer, which according to
Nietzsche is absolutely pioneer in the history of German philosophy, we expose that his
school is divided into: azheists (P. Rée, E Nietzsche, S. Freud, etc.), who seck in a more radical
way to unmask the theistic illusion and to liberate the knowledge of any religiosity, and re/igions
ot mysticals (P. Mainlinder and P. Deussen), who conversely deepen in the kinship of philos-
ophy and religion, that in Schopenhauer was subordinated to philosophical commitment to
science. Since atheists give continuity to the most original and predominant element in
Schopenhauer’s philosophy, we argue that, from the perspective of atheism, they are his most
faithful heirs and most vigorous witnesses of the actuality of his thought; while the religious
and mystics are their most «heretic» disciples.

KEYWORDS: euthanasia of religion, materialism, genealogy, Nietzsche, free spirits.

INTRODUCAO

uando se pensa na atualidade de Schopenhauer, se reflete imediatamente sobre a

«escola de Schopenhauer». Esquecida desde 1930 apds uma avida polémica, esse

conceito foi resgatado por Franco Volpi, em 2000, que a definiu como «a escola do
pessimM™noy. Seus efeitos «coincidiriam com a difusao do pessimismo através de pensadores
como Paul Deussen, Eduard von Hartmann, Julius Bahsen, Philipp Mainlinder, e antes de
todos, Friedrich Nietzsche e Richard Wagner»’. Em 2006, Ludger Litkehaus ja preferiu
abordar essa tradicao a partir das categorias de esquerda e de direita politica. Para ele, os
schopenhauerianos de esquerda teriam ido além da oposi¢ao do mestre as formas de
«justificativa ideoldgica da existéncian’, a0 tentarem «modificar a realidade social»’; enquanto

2 Id.

* Volpi, E.. Prefacio. In: Miller-Seyfarth, W. H.. Metaphysic der Entropie, Van Bremen: Berlin, 2000, p. 12. Exceto
quando haja outra indicacdo, as traducoes para o portugués serdao de minha autoria. A identificacdo do
schopenhauetianismo com a escola do pessimismo também foi proposta por |. Sully (Sully, J.. Pessizmzism. A History
and a Criticism, Henry S. King and Co.: Londres, 1877, p. 181) e D. Redyson (Redyson, D.. Dossié Schopenbauer.
Vida e obra de um dos fildsofos mais influentes da histéria. Universo dos livros: Sao Paulo, 2009, p. 7 e 19).

* Horkheimer, M.. Teotia Critica Ieti ¢ Oggi. In: Donaggio, E. (Otg.). La Scuola di Francoforte. Einaudi: Tortino,
2005, p. 177 ¢ 370.

3 Hotkheimer, M.. Premesa alla Ripubblicazione di Questi Seritti. In: Schmidt, A. [Otg,]. Teoria Critica. Trad.: G.
Beckhaus, Torino, 1974, Vol. I, p. 11.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
270 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

que os de direita mantiveram a preferéncia desse fil6sofo pela libertacao individual e passiva’.
Entre os de esquerda se destaca Max Horkheimer, e entre os de direita, os anteriormente
citados. Em 2009, Domenico Fazio publicou a «primeira tentativa sistematica de aclaramento,
delimitacio cientifica e refinamento do conceito de escola de Schopenhauer»’. Muito completa
e acurada, essa obra nao se apoia no conceito de ciéncia de Schopenhauer, pois consiste em
uma historiografia filoséfica, baseada em aspectos biograficos e afinidades conceituais, embora
Schopenhauer entendesse que «a historia ndo é uma ciéncia»®. Desde o ponto de vista
schopenhaueriano, a identificacio de sua escola com o pessimismo ¢ bastante aceitavel.
Contudo, o filésofo nunca emprega o termo «pessimismo (Pessimismus)», em sua obra
publicada, para se referir ao proprio pensamento, mas apenas se identificou com a oposi¢ao

¢ Cft. Lutkehaus, L.. Esiste una Sinistra Schopenhauetiana? Ovvero: Il Pessimismo ¢ um Quietismo?. In: Fazio,
D., Kossler, M., Liitkehaus, L.. Arthur Schopenbhaner e L.a Sua Scuola. Pensa Multimedia: Lecce, 20006, p. 15-34.

T Arthur Schopenbaner ¢ La Sua Scuola, op. cit, p. 14. Fazio ensina que o conceito de escola foi utilizado pelo proptio
Schopenhauer para agrupar os doze «apostolosy, como chamava, que a partir de 1840, escreveram sobre a sua
filosofia ou lhe prestaram honras pessoais. Seus nomes de pouco conhecimento sdo: Friedrich Dorguth, Julius
Frauenstidt, Otto Lindner, Wilhelm Gwinner, Carl Bihr, David Asher, August Kilzer e Christian Weigelt, Johann
Becker, Adam von von Doss, Martin Emden, e G. W. Kérber (cfr. Schopenhauer, A., Hibscher, A.. Gesammrelte
Briefe. Bouvier: Bonn, 1987, Carta n. 351, a Adam von Doss, 10/01/1855, p. 359). Segundo o italiano, esse grupo
define a escola de Schopenhauer em sentido estrito. Como, a partir de 1872, o conceito de escola de
Schopenhauer continuou a ser empregado para reunir os «pensadores que, sem terem sido discipulos diretos
seus, foram inspirados por seu pensamento em varios sentidos, e o desenvolveram para dire¢es autbnomas e
as vezes originais», Fazio afirma que, nesse segundo sentido, pode-se pensar em uma «escola de Schopenhauer
em sentido lato» (Arthur Schopenbauer e La Sua Scuola, op. cit., p. 49); na qual se incluiriam os metafisicos Julius
Bahnsen, E. von Hartmann e P. Mainldnder, os «hereges» F. Nietzsche, P. Rée, Georg Simmel e M. Horkheimer
e os «pais da igreja» P. Deussen, Hans Zint, Arthur Hiibscher e Rudolf Malter. Os primeiros construiram
«metafisicas que divergem da de seu mestre», embora mantenham parte significativa de suas teses principais. Os
segundos «desenvolvem aspectos do pensamento schopenhaueriano de maneira autbnoma e original, de modo
que s6 podem ser considerados discipulos sob o conceito de hereges». E os terceiros contribuem, sobretudo,
«por meio da pesquisa sobre Schopenhauer, com sua promoc¢ao, organizagao, trabalho filologico de justa medida,
edicio dos textos e documentosy, ¢ etc. (Ibid., p. 73).

8 Schopenhauet, A.. O Mundo como Vontade e como Representagio — Tomo I1. Trad.: J. Batboza. Editora Unesp: Sao
Paulo, 2015, Cap. 38, p. 528. Schopenhauer entende que a histéria nao ¢ uma ciéncia, e que, por isso, nao ha
uma filosofia da histéria, pois a filosofia e a ciéncia «falam daquilo que sempre ¢é; [...] enquanto que a histéria
fala do que foi uma vez e nunca mais existiu depois disso. Ademais, dado que a historia tem a ver com o
completamente individual e particular, o que por sua vez ¢ inesgotavel, ela conhece tudo muito imperfeita e
parcialmente» (Schopenhauer, A.. Die Welt als Wille und Vorstellung, Band II. In: Schopenhauer, A.. Samtliche
Werke. Band I1. Org.: W. E von Lohneysen. Suhrkamp: Stuttgart / Frankfurt am Mein, 1986, Cap. 38, p. 564).
Apenas a filosofia, a arte ¢ a ciéncia expressam o universal: a ciéncia por meio de leis que antecipam a regularidade
das forgas regentes dos fenémenos e conforme o principio de razao suficiente; as artes através da facilitacao da
contemplacdo dos arquétipos essenciais, por meio do belo; e a filosofia, enquanto um espelhamento do mundo
em conceitos abstratos os mais universais possiveis. Para Schopenhauer, «os eventos do mundo tém significacdo
somente na medida em que sao letras a partir das quais se pode ler a Ideia do homem, e ndo por si e em mesmos»

(ibid., p. 262).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 271



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

a0 otimismo (Optimismus)’. Além disso, ele escreve que «o otimismo é uma consequéncia do
monoteismo judaico»'’. Assim, sua oposi¢io ao tefsmo é mais originaria do que sua ctitica ao
otimismo, o que explica o fato desse autor ja ter vinculado o conceito de ateismo (Azheisnus,
que expressa sua critica ao teismo) a propria filosofia, s6 em O Mundo como Vontade e
Representacao (doravante abreviado por O Mundp...) e no apéndice sobre a filosofia kantiana,
sete vezes. A originalidade desse conceito, contudo, nunca foi relacionada com a escola de
Schopenhauer detidamente. Duas excegoes que ja sublinham a importancia do conceito de
atefsmo em Schopenhauer sio F Nietzsche e Jean Lefranc''. Segundo Nietzsche,
«Schopenhauer foi, como filésofo, o primeiro ateu declarado e irremovivel que nds alemaes
tivemos»'%; foi a primeira personificacio da «vitdria da consciéncia europeia, alcancada, enfim,
com dificuldade, como o ato mais rico em consequéncias, a partir de uma educagao bimilenar
para a verdade, e que em seu termo se veta o apelo a fé em Deus»®. Inspirados em Nietzsche
e em Lefranc, portanto, propomos desenvolver, nesse texto, uma analise e interpretacio da
importancia do conceito de ateismo na filosofia de Schopenhauer; e defender, na sequéncia,
que a «escola de Schopenhauer em sentido latoy» se divide em duas tradigdes opostas e
enraizadas na ambivaléncia desse pensador ante a religido: uma ase/sta, que inclui autores como
Rée, Nietzsche e Sigmund Freud, e outra religiosa ou wistica, encabegada por P. Deussen e P.
Mainlinder. A primeira dessas tendéncias radicaliza o atefsmo de Schopenhauer, na medida
em que buscar desmascarar, ainda com mais intensidade, a ilusdo de Deus, e afastar o
conhecimento de todo e qualquer vestigio de religiao. A segunda categoria, por sua vez, ja se
aprofunda no parentesco da filosofia com a religido e com a mistica, que em Schopenhauer,

? F. Durante precisa, a esse respeito, que: «O termo pessimismo (Pessimismuns) apatece oito vezes na obra de
Schopenhauer, mas apenas em quatro ocorréncias esse termo se refere ao pessimismo do proprio autor, sendo
duas delas em seus manuscritos e as outras duas em sua correspondéncia, ou seja, em nenhuma dessas [ultimas|
ocorréncias ele aparece em seus esctitos publicados» (Durante E. Direito natural e direitos fundamentais: a atualidade
de Schopenhaner para o debate acerca dos direitos humanos. Universidade de Campinas: Tese de doutorado. 2017, p. 168).

10 Schopenhauet, A.. Parerga und Paralipomena — Band L. In: Schopenhauert, A. Séamtiche Werke. Otg.: P. Deussen.
Miinchen: R. Pipper & Co. Verlag. 1913, Vol. 4, § 9, p. 74.

' Lefranc escreve que: «Schopenhauer descobtiu, proptriamente falando, o pessimismo. Nao somente introduziu
a palavra na filosofia, mas fez do pessimismo uma tese de alcance critico, a contrapartida da doutrina leibniziana
do melhor dos mundos possiveis [...] Contudo [...] derrubar o otimismo significa derrubar, a0 mesmo tempo,
toda a mitologia de criagcdo que servia de apoio para o sistema leibniziano» (Lefranc, J.. Compreender Schopenbaner.
Trad.: E. E Alves. Vozes: Petrépolis/R], 2005, p. 29 e 38).

12 Nietzsche, E. The Joyful Wisdom. In: The complete works of T. Nietzsche — the first comple and authorised English
Translation. Otg.: O. Levy. Trad.: T. Common. The MacMillan Company: New York. 1924, §357, p. 308. Ao
apontar Schopenhauer como o primeiro filésofo ateu da Alemanha, Nietzsche demonstra ndo reconhecer o
Bario d’Holbach entre os filésofos alemies. Embora tenha nascido em Edelsheim / Alemanha, o Bario
d’Holbach viveu a maior parte de sua vida em Paris e escreveu, principalmente, em francés. Seu livto O Bom
Senso, ou Ideias Naturais Opostas ao Sobrenatural (Amsterdam, 1772) é uma das exposi¢ao mais originais do atefsmo
moderno, e que provavelmente influenciou Schopenhauer.

3 Idem.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
272 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

se encontra subordinado ao compromisso filoséfico com a ciéncia. Embora ambas as
tradi¢Oes se enraizem na ambivaléncia desse autor ante a religido, argumentaremos que 0s
ampliadores do atefsmo dao continuidade ao elemento mais original, predominante, e assim,
de maior valor contemporaneo da filosofia schopenhaueriana, no que concerne a esse tema.
Por partirem do elemento subordinado e recebido por esse autor do passado da filosofia,
seus discipulos religiosos e misticos ja representam uma regressao, o que nos levara a inverter
o uso que Fazio faz da categoria de «herege», e defender que, do ponto de vista do atefsmo
schopenhaueriano, Mainlinder e Deussen sio quem melhor aceitam essa descrigao.

O PESSIMISMO DE SCHOPENHAUER COMO COROLARIO DE SEU ATEISMO

Volpi esta certo quando relaciona a Escola de Schopenhauer ao pessimismo; contudo, o
atefsmo desse autor é ainda mais original. A oposicao de Schopenhauer ao otimismo ¢é
introduzida nos § 56 a 59 do Livro 117 de O Mundp..., que retomam os §27 e 38 da mesma
obra. Neles, Schopenhauer denuncia o absurdo e a vileza do otimismo com trés argumentos
principais: (1) «Todo querer nasce de uma necessidade, portanto de uma caréncia, logo, de
um sofrimento»'?; (2) «se o conflito ndo fosse inerente as coisas, tudo seria uno, como diz
Empédocles»'’; e (3) a existéncia humana é «apenas um morrer continuamente evitado, uma
morte sempre adiada»'®. Conforme o primeiro argumento, a caréncia é o conteudo
fundamental de nosso corpo ou vontade, pois se apresenta imediata e originalmente, a0 passo
que a satisfagao ¢ uma negac¢ao da caréncia. Assim, a necessidade, a caréncia e o sofrimento,
que s6 se distinguem por uma questao de grau, sio constantes e permanentes: a elas toda
satisfagdo poe um fim, mas «contra cada desejo satisfeito permanecem pelo menos dez que
ndo o sio»'’; e mesmo no caso do contentamento excepcional, ele é breve, modico e nio
passa de um intervalo fugaz entre dois desejos. Em suma, o prazer é negativo, isto é, nao
«chega a nos originariamente, por si mesmo, mas tem que ser sempre a satisfagdo de um
desejo; pois o desejo, isto €, a caréncia, € a condicao prévia de todo prazem'®. Tao somente a
necessidade é o elemento positivo e original de nossa vontade, e uma evidéncia disso é que
quando nosso prazer ¢ assegurado com facilidade, somos assaltados pelo tédio. Assim, nossa
vontade oscila, como um péndulo, entre a dor e o tédio, que sao os seus componentes basicos.
A felicidade s6 pode ser sentida quando o «desejo e a satisfagao se alternam em intervalos
ndo muito curtos» —o que engendra o tédio— «nem muito longos, o que traz a misérian'’.

" Schopenhauer, A. O Mundo como Vontade e como Representagio. Trad.: ]. Barboza. Editora Unesp: Sio Paulo,
2005, § 38, p. 266.

15 Aristoteles. Metafisica, B, 5. Apud O Mundo como Vontade e como Representagao, op. cit., § 27, p. 211.
1O Mundo como Vontade ¢ como Representagio, op. cit., § 57, p. 401.

' Tbid., § 38, p. 266.

'8 Tderm.

" Idem.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 273



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

Conclusio tragica: «O sujeito do querer estd atado a roda de Txion que nio cessa de girar, esta
sempre enchendo os toneis das Danaides, é o eternamente sedento Tantalo»?.

Além disso, Schopenhauer entende que o conflito dos fendmenos entre si fundamenta a
realidade objetiva. «Do conflito dos fendmenos mais baixos resultam os mais elevados, que
devoram a todos, porém efetivando o esfor¢o de todos em um grau mais elevado — Por isso
vale a lei: Serpens, nisi serpentens comederit, non fit draco (A serpente precisa devorar outra serpente
para se tornar dragio)»*. Essa condicio é chamada pelo autor de autodiscordia da Vontade:
a sua expressao mais clara e terrivel ocorre, justamente, «quando o homem se torna o lobo
do homem, homo homini lupus»®. Por conseguinte, a vida humana consiste em um «esforco
intermindvel, sem fim, sem repouso»®, diante do qual a vitdria é necessaria a todo tempo,
nao s6 contra os fendmenos mais baixos (o que se expressa, por exemplo, no «<mandamento
férreo da alimentacdo»*!) como contra si proprio. O homem deve resistir, incessantemente,
contra uma série de ameagas, «ao que logo se conecta uma segunda exigéncia, a da
propagacio da espécien®. Consequentemente, ele é «querer concreto e necessidade absoluta,
¢ uma concretizacio de milhares de necessidades»®. Sua sobrevivéncia pode ser comparada
a um milagre, e no apice de sua cognicio, isto é, no génio, ele também conhece o cume de
sua dor: o génio, mais do que qualquer outro individuo, padece de um sofrimento agudo,
oriundo do desprezo da prudéncia, fundada na observacao interessada das coisas ordinarias,
e que pouco contribui ao conhecimento objetivo e desinteressado. Por intuir «em cada parte
seu extremo»”’, 0 génio atinge extremos em seu comportamento, € isso o aproxima do louco
e o lanca amitde a miséria.

Finalmente, toda a licio «que a vida da em partes e isoladamentey, a saber, que todo esfor¢o
¢ «vao, frivolo e autocontraditério; e que o retorno dele s6 pode ser encarado como uma
salvacion®, é resumida, conforme Schopenhauer, na visdo da morte. A morte é o maior dos
males ¢ angustias, «<o que de pior em geral pode»” nos ameacar; e ¢, justamente, o destino

2 Idem.

2L Bacon. Sermones Fideles, 38. Apud O Mundo como Vontade e como Representagio, op. cit., §27, p. 209.
2 Plautus, Asinaria, 2. Apud O Mundo como Vontade e como Representagao, op. cit., § 27, p. 212.

2O Mundo como Vontade e como Representacio, op. cit., §57, p. 401.

2 Tbid, p. 402.

5 Idem.

% Ibid, p. 403.

7 Schopenhauer, A.. Die Welt als Wille und Vorstellung. In: Schopenhauer, A.. Samtliche Werke. Band I. Org.: W.
F. von Lohneysen. Suhrkamp: Stuttgart / Frankfurt am Main, 1986. § 36, p. 277. «Especialmente intuitivo a esse
respeito ¢ o Torgunato Tasso de Goethey (O Mundo como Vontade ¢ como Representagao, op. cit., §36, p. 260) — escreve
Schopenhauer — assim como a maioria das biografias de génios, como Byron, Alfieri, Rousseau, etc..

% Die Welt als Wille und Vorstellung — Band 11, op. cit., Cap. 49, p. 817.
2O Mundg como Vontade e como Representagio — Tomo II, ap. cit., Cap. 41, p. 557.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
274 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

incontornavel de toda nossa odisseia. O medo a priori da morte, presente até mesmo nos
animais irracionais, que sem conhecé-la, fogem, tremem e se escondem ante a menor de suas
possibilidades, compoe o reverso da Vontade de viver. Por isso, Jakob Béhme esta certo
quando pressente que «todos os corpos humanos e animais, todas as plantas, estio
parcialmente mortos»™. Afinal, do ponto de vista formal, a vida ndo é mais do que «uma
queda continua do presente no passado morto, um morter constante»’’. E do ponto de vista
fisico, temos uma morte constantemente adiada, o que se constata ja na respiragao, que «nos
defende da morte que incessantemente nos aflige e contra a qual lutamos a cada segundo»™.
Apesar de nossa heroica resisténcia por toda uma vida, a morte «tem que vencer no final,
pois a ela estamos destinados [...] e ela apenas brinca um instante com sua presa antes de
devori-la»”. O fato do homem ser o tnico animal dono da consciéncia da morte define a
triste verdade de sermos o maior dos sofredores da natureza.

Por todas essas razdes, Schopenhauer conclui que o otimismo nao ¢é apenas «absurdo, mas
realmente 27/ é um escarnio amargo contra os softimentos inominaveis da humanidade»™. Em
sua origem, Anaxagoras foi quem o introduziu na filosofia, ao «<adotar como elemento primeiro
e origindtio um vodg, uma inteligéncia, um sujeito de representacio no principio de tudo»™.
Sua génese remete, portanto, a crenga «segundo a qual a maneira mais perfeita para as coisas
nascerem exige um intelecto»’, pois somente a partir de um intelecto ou espitito supremo, o
otimismo pode conceber a «existéncia do mundo como justificavel, e consequentemente, como
louvével e recomendavel»”’. Como esse espirito supremo foi expresso, originalmente, pelo
conceito de Deus, Schopenhauer deduz que: «O otimismo ¢é uma consequéncia do
monoteismo judaico»™. Desse modo, sua oposi¢io ao otimismo se baseia em sua ctitica a0
tefsmo; 0 que, caso queira ser eXpresso em termos positivos, soaria: seu pessimismo se enraiza
em seu ateismo.

3O Mundo como Vontade e como Representagio, op. cit., § 27, p. 211
U Ibid., § 57, p. 401.

2 dem.

> Ldem.

* Die Welt als Wille und Vorstellung, op. cit., § 59, p. 447. Como religido, o otimismo foi cultuado pelo judaismo,
islamismo e paganismo, e como filosofia, foi defendido por Leibniz, Hegel, Shaftesbury, Bolingbroke, Pope e
outros (Cft. Die Welt als Wille und 1 orstellung — Band 11, op. cit., p. 745 e 748).

» Ibid., p. 348-351.
* Schopenhauet, A., Volpi, F, Ziegler, E.. Senilia. Trad.: R. Bernet. Herder: Barcelona, 2010, p. 5,3.
3 Die Welt als Wille und Vorstellung — Band I1, op. ¢it., Cap. 17, p. 219.

* Schopenhauer, A.. Parerga und Paralipomena — Band L. In: Schopenhauer, A.. Samtliche Werke. Org.: W. F. von
Lohneysen. Suhrkamp: Stuttgart / Frankfurt am Main, 1986, Band 117, § 9, p. 61.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 275



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

A CONTRADIGAO E A VILEZA DO TEiSMO
Schopenhauer entende que o tefsmo consiste em uma crenga segundo a qual um ser individual
e externo ao mundo teria criado o mundo em um ato espontaneo de vontade. Essa criacio
marcaria o inicio dos tempos, a0 que Agostinho acrescenta ainda o prisma de que todos os
beneficios da existéncia sio obras desse individuo supremo, ao qual devemos, portanto,
gratidao eterna, mas todos os nossos males sao pecados individuais nossos, pelos quais
pagamos com a danagao eterna. Conforme Schopenhauer, essa formulagdo também é nao
apenas absurda, mas incrivelmente cruel: seu contrassenso se percebe ja no fato de que, como
Kant demonstrou na Critica da razao pura, todo conhecimento se baseia na experiéncia, a qual
¢ moldada pela capacidade de representacao do sujeito do conhecimento, cujos moldes,
segundo Schopenhauer, sio o tempo, o espago, a causalidade e o ser-objeto-para-um-sujeito
(chamados por esse autor de principium individnationis). Como essa forma da realidade é subjetiva
e restrita a0 mundo enquanto fenémeno, suas propriedades nao podem ser estendidas ao que
ultrapassa a experiéncia fenomeénica, sendo por meio do dogmatismo. Em poucas palavras,
conhecemos apenas fenémenos, isto é, representagoes de nosso aparelho cognitivo, e pouco
sabemos sobre a coisa em si mesma, incondicionada e absoluta. Na qualidade de causa
incondicionada e absoluta do mundo, Deus nao pode ser conhecido, ou, o que da praticamente
no mesmo, afirmar a sua existéncia nao implica aceitagao universal e objetiva, mas apenas
pode ser objeto de fé subjetiva. As crengas religiosas sobre Deus, imortalidade da alma e
origem do mundo, portanto, nio ha acordo possivel entre os homens, mas apenas uma
dialética infinita. E isso porque, claramente, ndo ha um critério universal e objetivo a ser
adotado a resolu¢ao da disputa. Caso o ateismo seja entendido, portanto, ndo como mais uma
tese teoldgica positiva, entre tantas outras (politeismo, panteismo, monotefsmo, etc.), mas
como um simbolo da rentncia filoséfica a pretensao de conhecimento das questdes religiosas,
entio, seu argumento se inicia com a separa¢ao de Kant do fenomeno e da coisa em si, seguida
de sua demonstragio da impossibilidade de conhecimento do ultimo™.

Mais do que dogmatica, porém, a interpretacao literal dos dogmas cristios da nao liberdade
da vontade, vinculado ao dogma do inferno, é para Schopenhauer, contraditoria, e inclusive,

¥ Conforme Schopenhauet, os trés maiores méritos de Kant sdo a sua separaciao do fendmeno e da coisa em
si, sua fundamentacdo da possibilidade da liberdade e da imputabilidade moral com base na possibilidade de se
pensar (distinto de conhecer) a coisa em si (isto ¢, como um segundo ponto de vista do mesmo mundo que nos
aparece, pelo ponto de vista do fen6meno, como conhecivel e subordinado ao determinismo causal), e sua
«completa demolicdo da filosofia escolastica» (Schopenhauer, A.. Critica a Filosofia Kantiana. In: Schopenhauer,
A. O Mundo como Vontade e como Representagdo. Trad.: J. Barboza, Editora Unesp: Sao Paulo, 2005, p. 531). Segundo
o filésofo de Danzig, a refutacio kantiana da teologia especulativa, até entdo dominante na filosofia, consiste
«no ataque mais sério ja realizado contra o tefsmo» (Schopenhauer, A.. Uber die Vierfache Wurzel des Satzes
vom Zureichenden Grunde. In: Schopenhauer, A. Samtliche Werke. Org.: W. F. von Léhneysen. Suhrkamp:
Stuttgart / Frankfurt am Main, 1986, 1986, Vol. 3, p. 154) — de modo que, nas palavras de Lefranc: «O verdadeiro
titulo da Critica da razao pura e a Critica do juizo, reunidas, deveria ser “Critica do Tefsmo Ocidental™» (Comspreender

Schopenbaner, op. cit., p. 68).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
276 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

indecorosa, pelos seguintes motivos: (1) Deus impoe um castigo eterno a pecadores que
vivem, em média, pouco mais de meio século? (2) os quais sao concebidos como nao livres,
pois agem a partir da necessidade do pecado original e a partir de suas criagdes do nada pelo
proprio Deus? Como isso é possivel? Como pessoas nao livres podem ser castigas, € tao
severamente como o sao? (3) Além disso, se Deus € o criador do universo, nio deveria também
ser o autor de todo pecador Se é onipotente e antagbnico ao pecado, por que nao o elimina
de vez? (4) E se ¢ onisciente, ndo deveria saber que sua obra, o0 homem, nio estaria a altura
de suas elevadas exigéncias? Pois entdo, por que nao a criou melhor do que o fez? (5) Por
fim, se esse mesmo Deus ¢ infinitamente bondoso e ordena o perdao, por que permite que
seus amados filhos recebam uma punigiao tao horrenda como a da danagio eterna?

De acordo com Schopenhauer, as obje¢oes precedentes se acrescentam ainda as critica
anteriores a0 otimismo, ja que esse ultimo modo de pensar esta no cerne do judaismo, pai do
monoteismo, completando assim a vilania do ultimo®. Desde o ponto de vista psicoldgico,
por sua vez, o filésofo também apresenta uma série de consideragdes que antecipam alguns
aspectos fundamentais da critica de Rée, Nietzsche e Freud da religido, e em especial, do
tefsmo. Em Senillia, por exemplo, Schopenhauer anota que o teismo se baseia na preferéncia
escrava por «fiar-se mais na graca alheia do que nos préprios méritos»*'; e também repousa
na conformacio com «a serviddo, a obediéncia e a adoragion*”. Quando se questiona, em
ultima instancia, em que se funda o ze/szzo, porém, o autor recorre a ironia: «1.° Na revelacio;
2.° na revelacio; 3°. na revelacdo, e se nio € nisso, entio em nada desse mundo»®. A ideia da
revelagdo —explica o filésofo, em um aforismo assim intitulado de Parerga e Paralipomena —
Tomo 11— é fruto, sobretudo, da astucia dos sacerdotes, que perceberam muito bem o abismal
desamparo humano ante a miséria e a falta de sentido do mundo e da vida, e que agora
pretendem dominar a populagao, ao se apresentarem como os donos da solucao infalivel da
inextirpavel caréncia metafisica. Com as seguintes e poéticas palavras, o primeiro ateu alemao
apresenta essa interpretagao:

As efémeras geracoes dos seres humanos nascem e perecem em rapida sucessao, enquanto que os
individuos, rodeados de angustia, necessidade e dor, dancam nos bracos da morte. Todos se
perguntam, incansavelmente, pelo significado de sua farsa tragicomica. Rogam aos céus por uma

0" A esse respeito, Schopenhauer escreve que: «A crenga de que um Deus Jeova, animi cansa [porque se sentiu
inclinado| e de gaieté de coenr |[de modo puramente gratuito], tenha criado esse mundo de miséria e lamento, ¢
tenha se aprovado a si proptio com o ‘wavra kedo Aoy’ [(E Deus falou) tudo (que ele fez e contempla) é
maravilhoso’ (Géneses, 1:31)] é absolutamente intragavel» (Schopenhauer, A. Parerga und Paralipomena — Band
1L In: Schopenhauet, A. Séamtliche Werke. Org.: W. E. von Lohneysen. Suhrkamp: Stuttgart / Frankfurt am Main,
1986, Vol. V. PP 11, § 156, p. 354).

Y Senilia, op. cit., p. 97,1.

2 De Alexandtia, C.. Stromata, Cap. 7. Apud Senilia, op. cit., p. 74,1.

¥ Senilia, op. cit., p. 61,2.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 277



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

resposta: mas o céu permanece calado. Por outro lado, os padrecos (Pfaffen) aparecem com suas
revelacoes.

Entre as muitas coisas duras e deploraveis da condi¢ao humana, nao é a menor delas o fato de
existirmos sem sabermos de onde, para onde e para qué. Quem considerou e adentrou esse mal
de modo sensivel e profundo, dificilmente deixara de se exasperar contra aqueles que afirmam ter
noticias especiais sobre o assunto, ¢ que desejam nos comunicar sob o nome de revelagio*.

«Ainda é uma grande crianga —assevera Schopenhauer, antes de Freud— quem consegue
serlamente se representar que seres nao humanos teriam dado a nossa espécie explicagoes
sobre a otigem e a finalidade sua e do mundo»*. Pelo contrario, «<nio ha outra revelagio além
do pensamento dos sabios. De acordo com todo lote humano, esses pensamentos também
estdo sujeitos a erro, e se encontram amiude revestidos de estranhas alegorias, chamadas de
religides»®. Se as religides pudessem admitir a falibilidade e o cariter alegdrico de seus
mistérios, seriam, no melhor dos casos, um «inestimavel beneficion” 2 populagio. Nem tanto
pela capacidade de transmitirem a bondade — que assim como a genialidade artistica, é inata
e nao pode ser calcada desde de fora, por textos, discursos e etc. Contudo, na medida em que
conferem um apoio externo aos homens naturalmente bondosos, elas podem permitir-lhes
que atem, em suas estrias e maximas, seus «sentimentos ¢ compromissos morais»™, e ter-
lhes portanto alguma utilidade. Além disso, a religidao ainda consola 0 homem contra os «duros
sofrimentos da vida»*’, por meio do apelo 2 fé e 2 esperanca —o que também merece um
reconhecimento pratico—. O tnico pomo de discérdia da religido, porém, é que ela «nunca
reconhece abertamente sua natureza alegérica»™, mas se define como a expressio literal da
verdade absoluta. Com isso, ela invade o dominio do conhecimento, que pertence a filosofia
e as ciéncias, e provoca as reagoes polémicas das ultimas. O principal motivo dessa invasao é
o ja mencionado: os sacerdotes ambicionam, mesmo que inconscientemente, conduzir e
dominar os homens espiritualmente. Quanto ao segredo de sua astucia, ele repousa no fato
dos mesmos terem:

Compreendido muito acertadamente a forca e a inesgotabilidade das necessidades humanas
metafisicas. Agora, almejam possuir a satisfacao dessas necessidades, ao alegarem que seus enigmas
vao de encontro a solucido dessas caréncias por um caminho extraordinariamente direto. Tendo
iludido a popula¢ao uma tnica vez, podem entio domina-la a vontade e para sempre. Depois disso,

" Parerga und Paralipomena — Band 11, op. cit., § 176, p. 427.

¥ Idem.

16 Iderm.

Y7 Die Welt als Wille und Vorstellung — Band I1, op. ¢it., Cap. 17, p. 217.
¥ Parerga und Paralipomena — Band 11, op. cit., § 174, p. 403.

9 Ibid, § 176, p. 427.

50" Die Welt als Wille und Vorstellung — Band 11, op. cit., Cap. 17, p. 216.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
278 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

os soberanos mais prudentes entram em alian¢a com os sacerdotes, e 0s mais tolos também sao
manipulados por eles.

Finalmente, no perfodo moderno, se aproximam ainda desses usurpadores uma segunda
espécie de metafisicos: os professores de filosofia ou sofistas. Uma vez que ambos os tipos de
metaffsico fundam sua empresa na caréncia metafisica dos homens, lhes ¢é interessante
concordarem o dogma, o que especialmente os tltimos observam com rigor. Ante a charlatanice
dos sofistas, Schopenhauer enuncia que se deve aprender a distinguir os filésofos sérios, que
vivem para a filosofia, dos filésofos de catedra, que vivem da filosofia. Esses, de fato, ndo fazem
mais do que substituir o Deus do Awtigo Testemento por novos conceitos abstrusos e impotentes,
como o de Absoluto e afins. Contra isso, o autor remete todas as criticas anteriores ao teismo,
e recorda que: «Nao importa se fazemos um idolo de madeira, pedra ou metal, ou o erguemos
com conceitos abstratos. A idolatria permanece a mesma se temos diante de nés um ser pessoal,
a quem fazemos sactificios e que invocamos e agradecemos»®®. Contra os ecos impotentes do
Deus antigo, recorda Schopenhauer que: «N2ao ha outro Deus além de Deus, e o Antigo Testamento
¢ a sua revelagio —em especial o livro de Josué»™.

O ATEISMO DE SCHOPENHAUER COMO TESTEMUNHA DA PRECEDENCIA DO COMPROMISSO
DA FILOSOFIA COM A CIENCIA ANTE SEU PARENTESCO COM A RELIGIAO

Apesar de defender a oposi¢do anterior entre uma filosofia «verdadeira, sérian™ e aparentada
a ciéncia, e uma «filosofia de catedra», astuta e derivada da religiao, Schopenhauer também
abriga, em sua doutrina, uma certa consanguinidade entre a filosofia e a religiao. Esse
parentesco, porém, se subordina ao compromisso da filosofia com o convencimento universal,
que a aproxima da ciéncia. Conforme Schopenhauer: «A disposi¢ao filoséfica propriamente
dita consiste, antes de tudo, na capacidade de nos espantarmos diante daquilo que é comum
e cotidiano, com o que temos, justamente, a ocasiao de tornar o universal da aparéncia um
problema nosso»™. Por outro lado: «Sem duvida alguma, € o saber em torno da motte, ¢ junto
com esse, a consideragdo do sofrimento e da miséria da vida, o que da o mais forte estimulo
pata a introspeccio filoséfica e para a interpretacio metafisica do mundo»®. A primeira
origem da filosofia, que repousa no espanto com a capacidade da razao de criar universais
ante o mundo dos eventos particulares, é compartilhada por ela com as ciéncias. Sua génese
nas necessidades metafisicas (sobretudo, de compensa¢ao a dor da morte e da auséncia de

SU Parerga und Paralipomena — Band 11, op. cit., § 176, p. 427.

52 Parerga und Paralipomena — Band I1, op. cit., § 178, p. 446.

53 Senilia, ap. cit., p. 5,6.

O Mundo como Vontade e como Representacio — Tomo 11, op. cit., Cap. 17, p. 199.

3 Ibid., p. 196.

36 Aristoteles, Metafisica 1, 982. Apud O Mundo como Vontade e como Representagio — Tomo 11, op. cit., Cap. 17, p. 196.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 279



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

sentido da vida), ja ¢ comungada com a religido. As palavras foram escolhidas a dedos: a
proximidade com a ciéncia é prioritaria («antes de tudo»). O parentesco filoséfico com a
religido, apesar de ser a fonte do «mais forte estimulo para a introspec¢ao»”’” metafisica, deve
se subordinar ao compromisso cientifico da filosofia.

Com base nesses conceitos, Schopenhauer defende que a filosofia deve ser uma «repeti¢ao
completa, por assim dizer, um espelhamento do mundo em conceitos abstratos»™. Essa tarefa
¢ dividida por ele em duas partes: como philosophia prima, ela espelha o «meio pelo qual a
experiéncia em geral se apresenta, junto a forma e a natureza deste meio [...] isto ¢, a
representacio, a imagem mental e o intelecto»’’; e como metafisica, tenta penetrar no conteudo
do fenomeno, isto é, decifrar o «enigma do mundo»®. No apice dessa decifracio, o pensador
entende que «a filosofia aprende a conhecer mais de perto (ndher kennengulernen) a coisa em si
, 0 que o for¢a a assumir uma posi¢ao ambivalente entre «querer conservar a
expressio kantiana»® da coisa em si como incognoscivel objetivamente, e complementar que
«n6s Mesmos sSomos a coisa em si; portanto uma via do interior estd aberta a nés para aquela
esséncia propria e intima das coisas que nio podemos penetrar do exteriomn®. Em sua analise

mesma»®!

37 dem.

58 Die Welt als Wille und Vaorstellung, gp. cit., Prélogo a primeira edi¢do, p. 136.
39 Parerga und Paralipomena — Band I1, op. cit., § 21, p. 26.

8O Mundo como Vontade ¢ como Representacao, op. cit., § 18, p. 156.

U Parerga und Paralipomena — Band 11, op. cit., § 21, p. 27.

52O Mundo como Vontade e como Representagio, gp. cit., § 22, p. 169.

83O Mundo como Vontade e como Representagio — Tomo II, op. cit., Cap. 18, p. 236. Essa via do interior, pela qual nos
aproximamos da coisa em si, foi exposta por Schopenhauer entre os paragrafos 18 e 25 de O Mundb.... Ela se
baseia nos seguintes argumentos: se o ponto de vista tedrico kantiano pudesse ser radicalizado, e n6s féssemos
meros cérebros sem corpos, ou mentes sem vontade, entdo, conheceriamos, de fato, apenas representagoes e
estarfamos de todo apartados da coisa em si. Contudo, como nossa inteligéncia nao ¢ livre assim, mas se enraiza
em um corpo, que consiste na expressao imediata de uma vontade, se abre para nés «um contato secreto que,
como por trai¢io, nos introduz rapidamente na fortaleza que desde fora seria impossivel tomar por ataque»
(¢bid., p. 2306). O corpo, de um lado, ¢ uma representacao externa, como qualquer outra, no principinnz individuationis.
De outro, ele é o unico objeto que pode ser intuido interna e imediatamente, de modo a se identificar,
milagrosamente, com o sujeito do conhecimento (o que é expresso pela palavra «eu»). Destarte, se vemos todos
os fend6menos externos sendo produzidos a partir de causas, que sempre pressupoéem a manifestacdo de uma
forca fundamental e incognoscivel (as forcas da fisica e da quimica ou as forgas vitais), a qual empresta a
causalidade propriamente dita a causa: em nosso agir, vemos, desde dentro, como #ossa forca vital —a vontade—
provoca efeitos em nés; portanto, «entre os bastidores e [...] conforme sua esséncia mais intimay (Uber die 1 ierfache
Wurzel des Satzes vom Zureichenden Grunde, op. cit., p. 173). Assim, o conhecimento imediato e interno de nosso
corpo, como sujeito do querer ou vontade, consiste no limite final de nossa compreensao de nossa interioridade
ou esséncia, comparavel a coisa em si. Se quisermos, portanto, ir além do egoismo tedrico (que consiste em
tomar todos os objetos externos de modo distinto a duplicidade com a qual nosso corpo ¢ conhecido, e assim,
como meros fantasmas mentais), poderemos fazé-lo apenas com base na analogia da interioridade do mundo
externo com o nosso corpo e vontade. A partir dessa analogia, apresentada no § 22, Schopenhauer denomina

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
280 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

da religido, Schopenhauer escreve que essa também «trata, fundamentalmente, de uma ordem
de todo distinta [do fen6meno], da ordem da coisa em si mesma»®. Assim, uma das principais
diferencgas entre a filosofia e a religiao consiste em que a primeira procura decifrar o enigma
do mundo com um discurso sezsu stricto et proprio, isto é, por meio da exposi¢ao mais categorica
possivel da verdade; enquanto que a religido, que se destina a multidio que nao pode ou nao
quer aprender a verdade diretamente, «tem a obrigacdo de ser verdadeira apenas sensu
allegoricon®. Por exemplo, quando responde a0 «génio inspirador ou Musagete da filosofia»®,
a saber, a morte, Schopenhauer recorre ao conceito direto da eternidade da Vontade: essa é
anterior ao principium individuationis, e portanto, a toda finitude; de modo que, do «ponto de
vista do conhecimento»”’, a morte é uma ilusio risivel. Dizendo 0 mesmo por um caminho,
agora, metaforico, e portanto, aparentado ao da religido (muito embora essa nao costume ter
muito esmero poético), o autor declama:

A planta e o inseto morrem no fim do verdo, e o animal e 0 homem depois de alguns anos. Mas
como se isso nao fosse o caso em sua totalidade, tudo esta sempre ali, em seu lugar e posicio, e
imperecivel. A planta verdeja e floresce eternamente. O inseto assobia. O animal e o ser humano
seguem em juventude indestrutivel; e em todo verdo temos para nds as mesmas cerejas que ja
foram saboreadas milhares de vezes. Também os povos permanecem os mesmos, como individuos
imortais. Se por ventura trocam de nome, seu agir, seu esforco e seu sofrimento continuam os
mesmos, embora a historia sempre pretenda relaciona-los com algo de diferente; pois é como o
caleidoscopio que nos mostra uma nova configuracio a cada giro, apesar de nds sempre termos a
mesma coisa diante dos olhos. Portanto, o que se for¢a a nds mais irresistivelmente do que o
pensamento de que esse provir e perecer nio dizem respeito a verdadeira esséncia das coisas, mas

essa permanece intocada por eles, e portanto, é imperecivel?*®

No que concerne ao sofrimento, Schopenhauer ja afirma que ele s6 pode ser extirpado
pela raiz com o que chama de autonegacao da Vontade. Conforme sua interpretagao, o «erro
inato»”, do qual 0 nosso ser € a parifrase e 0 nosso corpo 0 monograma, consiste na ilusio

o género da interioridade ou esséncia do mundo, de onde todas as forcas extraem sua causalidade, de Vontade.
Seu argumento, portanto, é, prioritariamente, critico, isto é: para evitar o solipsismo, e a0 mesmo tempo, nao
cair no dogmatismo de associar a coisa em si a um conceito vazio da razio, como o Absoluto e afins, precisamos
radicalizar a analogia do mundo com o objeto imediato, o corpo ou a vontade, e denominar, assim, a esséncia
do mundo de Vontade.

& Die Welt als Wille und Vorstellung — Band 11, op. ¢it., Cap. 17, p. 215

O Mundo como Vontade ¢ como Representagao — Tomo 11, op. cit., Cap. 17, p. 202.
5 Ibid., Cap. 41, p. 555.

7 Ibid., p. 561.

8 Die Welt als Wille und Vorstellung — Band 11, op. cit., Cap. 41, p. 611.

9 Ibid., Cap. 49, p. 755.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 281



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

de que o fim da vida ¢ a perseguicao e a apropriacao de uma felicidade estavel, a ser alcancada
por uma questao de direito. Enquanto permanecemos nesse erro, o «mundo nos aparece cheio
de contradicdes»’™; ¢ o destino frustra nossas expectativas, tanto nas grandes como nas
pequenas coisas, como se quisesse nos ensinar algo. Segundo o autor, a ligdo sussurrada pelo
destino a todos nds aponta ao «verdadeiro fim da vida»': pouco a pouco, aprendemos que o
sofrimento é o que melhor nos liberta daquele Tp@tov Yeddog (erro originario) de que um
dia seremos felizes, e assim, torna o mundo «harmoénico, senao com nossos desejos, a0 menos
com nossa inteleccion’. Essa expetiéncia, pela qual a dor se transforma em quietivo de nosso
querer, ¢ chamada pelo autor de obliteragao da Vontade. Independentemente do destino, essa
possibilidade soteriologica também se intensifica com a pratica da compaixao, isto é, da justica
e da caridade™. E no 4pice de sua abertura, é na santidade ou no ascetismo, ¢ portanto, no
caminho direto, disciplinado e voluntario a dor, por meio do «jejum, da castidade e do
autoflagelo»™, que 0 homem se torna capaz da maneira mais reta de silenciar a fonte do
sofrimento pela raiz, a saber, a Vontade de viver. Em todos esses casos, o conhecimento
imediato da imersao do mundo em um «perecer constante, em esfor¢o vao, em conflito intimo
e sofrimento continuo», conduz a Vontade a efetuar uma «viragem»’ e renunciar a0 mundo,
que ¢ o seu espelho e objetivagao. O conceito pelo qual essa possibilidade ¢ anunciada ¢ apenas
negativo, isto ¢é, indica que, nele, se alcangou o «ultimo marco-limite do conhecimento
positivo»’®. Trata-se, portanto, somente de um nada relativo, nio absoluto. Em outras palavras,
de algo que é nada para o ser ou o «universalmente positivo»”’, a sabet, o mundo da objetidade
ou espelho da Vontade. Se esse nada relativo pudesse ser conhecido, entio, ele seria positivo,
e entdo para ele, o nosso mundo da afirmaciao da Vontade seria o nada. Contudo, a
impossibilidade da comunica¢ao objetiva desse conhecimento ¢é sublinhada pelo filésofo
rigorosamente, de modo que, segundo sua leitura, de todas as religides, apenas o budismo
nao invade o limite do comunicavel objetivamente, quando descreve a negagao como um

™ Idem.

™ O Mundyg como Vontade ¢ como Representagio — Tomo II, ap. cit., Cap. 49, p. 757.

2 Idem.

® Conforme Schopenhauer: «Quem incondicionalmente e do fundo do coracio» pratica a justica, ha de
fazer sacrificios que logo privam a vida da dogura necessaria para torna-la desfrutavel |[...] levando-o
assim a resignacaon (O Mundo como Vontade ¢ como Representagio — Tomo 11, op. cit., Cap. 48, p. 723). Em um grau
ainda maior de moralidade, quem ¢é verdadeiramente caridoso, padece ndo apenas da propria dor, mas
de «todos os tormentos que vé e raramente consegue aliviar, todos os tormentos dos quais apenas sabe
indiretamente» (O Mundo como 1 ontade e como Representagao, op. cit., §68, p. 481).

™ Ibid., § 68, p. 485.
> Tbid., p. 481.
7% Ibid., § 71, p. 518.
" Ibid., p. 517.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
282 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

«estado no qual ndo existem quatro coisas: nascimento, velhice, doenga e morte»™. Quando
os mesmos budistas, porém, pintam esse evento com conceitos positivos, como o de Nirvana
e afins; quando os hindus o definem como a reabsor¢io em Brahma e os misticos o
identificam a Deus —todos tergiversam sobre o que «ndo pode ser comunicado»”
objetivamente—. A possibilidade do nada relativo, segundo Schopenhauer, é «a tnica que
pode nos consolar duradouramente, quando [...] reconhecemos que o sofrimento incuravel e
o tormento sem fim sio essenciais ao fend6meno da Vontade»®. Assim, a denominacio
filosofica dessa possibilidade de negacao da Vontade é preferivel a «escapar-lhe, como fazem
os indianos, através de mitos e palavras vazias de sentido»®'. Em virtude da negatividade
relativa de seu Nada, Schopenhauer relembra que sua doutrina nunca adentra a teologia ou a
mistica —cautela que também se estende a seu conceito de Vontade como a decifracio do
enigma do mundo—. Em ambos, o filésofo acredita ter somente indicado o «altimo marco-
limite do conhecimento positivo»™, alcancado pela filosofia a partir de seus problemas, e sem
nunca abandonar a universalidade e objetividade. Nas antipodas de sua filosofia, a teologia ja
impinge «a fonte originiria da existéncia exteriormente a nds, como um objeto»®, e por isso,
se torna transcendente. O misticismo, a0 menos, corrige a transcendéncia da teologia, ao
reafirmar a necessidade de uma solu¢ao imanente ao enigma do mundo, por meio de uma
nova ideia de Deus como idéntico ao mundo (pantefsmo). Contudo, como o misticismo parte
sempre da «experiéncia interior, positiva e individual, na qual [...] ndo ha sendo afirmagoes
que temos de aceitar confiando em suas palavras: ele ndo pode persuadir. O filésofo, pelo
contrario, parte sempre do que ¢ comum a todos, da aparéncia objetiva que existe diante de
todos noés e dos fatos da consciéncia de si, como eles se encontram em cada um»®. Seu
método ¢ «a reflexdo sobre tudo isso e a combinac¢ao dos dados ali presentes: por isso ele
pode convencer»®.

Assim, se indicamos anteriormente que uma das principais distingdes, para Schopenhauer,
entre a filosofia e a religido, repousa na forma de seus discursos: um procura expor a verdade
sensu stricto, € outra sensu allegorico—a diferenca principal entre ambas, na realidade, é a seguinte:
a filosofia (como também as ciéncias) encontra sua certificacio apenas em si, 20 passo que a
religido possui sua «autenticacio fora de si»*. A filosofia e as ciéncias se baseiam na convicgio

™ Ibid., § 63, p. 455.

" Ibid., § 71, p. 518.

80 Tbid., p. 519.

8V Die Welt als Wille und Vorstellung, op. cit., § 71, p. 558.

82O Mundo como Vontade e como Representagio, ap. cit., § 71, p. 518.

8O Mundo como Vontade e como Representacio — Tomo 11, op. cit., Cap. 48, p. 730.
8 Ibid., p. 728.

8 Ibid., p. 729.

8 Tbid., Cap. 17, p. 200.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 283



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

do pensamento e do conhecimento, enquanto que a religiao necessita de recursos externos
para avancar seu discurso, por exemplo, a fé na revelagao, supostamente autenticada pelos
milagres. Além disso, a religido recorre ainda as ameacgas de castigos celestes, a pratica de
castigos terrestres (de, inclusive, grande crueldade, contra os opositores ou meros
questionadores de seus dogmas)¥’, e 4 prerrogativa de transmitir seus dogmas as criangas bem
cedo, de modo que a crescerem nelas «como uma espécie de segundo intelecto inato»®™. Nas
antipodas da convic¢ao intelectual das ciéncias e da filosofia, a fé religiosa consiste em uma
aprovagao voluntaria, que pode ser enderecada ou nao a uma hipétese indemonstravel. Se o
objeto da fé fosse algo cognoscivel, entio, dirigir-lhe fé seria «inutil e ridiculo: imagine vincular
uma douttina de fé 2 matematica»®’ —satitiza o pensador—. Embora, com base na fé, se possa
palavrear muito mais do que a partir do conhecimento, a fé «<nao pode instruir sobre algo que
nao seja compativel com os resultados do tltimo, pois como o conhecimento ¢ de uma matéria
mais resistente do que a fé, se ambos colidem, a ultima se estilhaca»”. Em poucas palavras,
té e saber sio como «dois pratos de uma balanga: quando um abaixa, o outro se eleva [...] Um
certo nivel de ignorancia, portanto, é a condicio necesséria da £é»”'; de tal modo que a religiio
sempre tentou abafar o conhecimento, como se constata historicamente: «Por todo o tempo
em que o cristianismo gozou de podet, na Idade Média, a civilizagio ficou bem para tras»”.
Contudo, desde que a w/tima ratio theologornm (o argumento derradeiro teoldgico) deixou de ser
usado, isto ¢, a fogueira, as ciéncias logo «espalharam suas luzes para todos os lados»”, e a fé
«se sentiu obrigada a desaparecer e ceder o lugar a filosofian™. A vitdria do iluminismo sobre
a fé medieval foi tao irresistivel, desde entdo, que antes de Freud, Schopenhauer ja profetizou
que talvez o momento «em que a religido se despedira da civilizagao europeia, como uma ama
de leite cujos cuidados foi superado pela crianga, que doravante, sera incumbida a um tutor

O «pior lado das religices», segundo Schopenhauet, ¢ justamente, a intolerdncia e violéncia com a qual elas se
lancam contra todas as demais formas de metafisica. Isso ocorre, sobretudo, com o monoteismo, como
exemplifica o autor: «Pensem no fanatismo, nas perseguicdes sem fim. Nas [...] cruzadas, que foram uma
carnificina de dois séculos [...] Na cruel expulsdo e exterminagiao dos moutros e judeus na Espanha. E ndo menos
nos banhos de sangue, nas inquisicGes e tantas outras cortes contra os hereges. Lembrem-se da grande e
sangrenta expansiao dos muculmanos nos trés continentes. Da invasao cristd da América [...] De acordo com
Las Casas, doze milhdes de seres humanos foram assassinados em apenas quarenta anos [...| As crueldades
fanaticas [...] sdo conhecidas apenas nas religiGes monoteistas [...] Um sé Deus é por natureza um Deus ciumento,
que ndo quer deixar nenhum outro vivers (Parerga und Paralipomena — Band 11, op. cit., § 174, p. 421-423).

88 O Mundo como Vontade e como Representacao — Tomo 11, op. cit., Cap. 17, p. 201.
8 Parerga und Paralipomena — Band I1, op. cit., § 175, p. 425-426.

% Iderm.

o Tbid., § 182, p. 466, § 174, p. 408.

%2 Ibid., § 182, p. 460.

% Die Welt als Wille und Vorstellung — Band 11, gp. cit., Cap. 17, p. 212.

o Parerga und Paralipomena — Band 11, op. cit., § 174, p. 408.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
284 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

privado, esteja apenas por chegam’. Nio menos antirreligioso do que Rée, Nietzsche e Freud,
portanto, Schopenhauer agrega a previsao anterior que «ela nao seria de se lamentar |[...] pois
todas as religides sdo antagonicas a culturan’, ja que «detras de la cruz esta el diabloy””.

A metafisica de Schopenhauer, portanto, estd bem mais préxima da ciéncia do que da
religido. Embora seu Nada relativo e sua «solu¢io do enigma do mundo»” possam ainda conter
um elemento religioso, revestido de metafisica —como argumentario Rée e Nietzsche—
ambos sao levados a cabo em uma metafisica imanente e baseada tio somente na «mais rica
de todas as fontes do conhecimento, a experiéncia interna e externa»”. Nas antipodas do
tefsmo e da filosofia do Absoluto, Schopenhauer perfila que jamais apresenta uma «explanagao
conclusiva da existéncia do mundo que suprimisse todos os seus problemas ulteriores.
Portanto, est guadam prodire tenns [E. correto ir até o limite —se adiante ndo ha caminho

nenhum]»'"

. Seja com seu Nada relativo, seja com sua solu¢iao do enigma do mundo, o
filbsofo argumenta que apenas procura indicar que o conhecimento universal e objetivo,
partindo da mais forte motivacao filoséfica, encontra em ambos os seus limites. Em vista da
negatividade predominante da metafisica de Schopenhauer, da prioridade nela existente do
compromisso da filosofia com a ciéncia ante o parentesco com a religido, e de seu atefsmo
radical, concordamos com Horkheimer quando afirma que «a licdo de Schopenhauer esta
mais perto da ciéncia do que da significagao religiosa da realidade»'”. Do ponto de vista

histérico, Salaquarda ¢ cirargico quando defende que Schopenhauer estd no cume de transicao
102

b

entre a «longa tradi¢ao platonico-cristar, que define o homem como o «animal metaphysicunn
e o materialismo critico, que se opde a interpretagao anterior e ja entende que o homem fisico
nao esta mais longe de sua propria esséncia do que o homem compassivo, religioso e
metafisico. Segundo o platonismo e o cristianismo, o0 homem transcende o plano empirico,
sobretudo, nas situa¢oes-limite da morte, dor e culpa, e também por meio da religido e dos
mitos. Conforme a segunda tradigao: «A necessidade metafisica ja nao é mais concebida como
a expressao de um estado mental fundamental, mas como o reflexo ideolégico de uma falsa
interpretagao da conditio humana factual. Nesse sentido argumentam os criticos da religido e
da metafisica, pertencentes ao materialismo histérico e dialético, ao positivismo e ao

% Ibid., p. 409.

% Ibid., § 174, p. 409, § 182, p. 466.

7 Iderm.

% Schopenhauer, A. Kritik der Kantischen Philosophie. In: Schopenhauer, A.. Sanmtiche Werke. Org.: W. F. von
Lohneysen. Suhtkamp: Stuttgart / Frankfurt am Main, 1986. Vol. 1, p. 578.

9 Idem.

100 Idem.

10 Horkheimer, M. Bemerkungen u Schopenbaners Denken im Verbilinis zu Wissenschaft und Religion. In: Bucher, E.,
Payne, E. F. ]., Kurth, K. O. (org,). Schopenbauerjabrbuch — fiir das Jabr 1972. Verlag Waldemar Kramer: Frankfurt
am Main, 1972, p. 74.

020 Mundo como Vontade e como Representagio — Tomo 11, gp. cit., Cap. 17, p. 195.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 285



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

neopositivismo, Nietzsche e Freud»'”. Conforme Salaquarda, ¢ inegavel que Schopenhauer
tenha sido um antepassado desse materialismo critico e antimetafisico, o que se constata,
sobretudo, em sua «luta contra a “filosofia universitaria” e contra a “filosofia da religiao”, e
em seus argumentos criticos de toda ideologia»'™. Além disso, ji sublinhamos que o Nada
relativo e a Vontade de Schopenhauer sio predominantemente negativos e hauridos de uma
metafisica imanente, que nao aceita que o parentesco subjacente com religido supere seu
compromisso cientifico. Se tudo isso nao fosse verdade, Schopenhauer nao teria apresentado
o que, segundo Nietzsche, consiste no primeiro atefsmo rigoroso da filosofia alema, «como
uma vitoria da consciéncia europeia alcangada, enfim, com dificuldade, como o ato mais rico
em consequéncias e a partir de uma bimilenar educagao para a verdade, que em seu fim se

105

veta o apelo a fé em Deus»'”. A gratidao de Nietzsche ao fato de sermos «bons europeus e

herdeiros da mais longa e valiosa autossuperacio da Europa»'™

, em virtude, justamente, do
rigor critico e ateu de Schopenhauer, talvez seja a maior testemunha da atualidade do

pensamento desse filésofo.

Doi1s HERDEIROS RELIGIOSOS E MiSTICOS DE SCHOPENHAUER:

P. DEUSSEN E P. MAINANDER

Em face do ateismo e da antirreligiosidade predominante de Schopenhauer, os sentidos
teologico e mistico trilhados, respectivamente, por P. Deussen e P. Mainlinder, a partir desse
filésofo, mais se distanciam do que aprofundam a grande originalidade do mestre. Conforme
Deussen, «Schopenhauet é o philosophus christianissimus, o mais ctistio de todos os filosofos»'”,
pois na culminacao de sua filosofia se encontra a licao da separagao do fenomeno e da coisa
em si, seguida da vinculagao da Vontade a ultima. Essa tese, para Deussen, coincide com o
«sentido mais profundo de toda a crenca em Deus»!"™, a sabert, que «a nossa esséncia nio estd
limitada neste invélucro de carne e sangue; que nds, embora como fendémenos, sejamos
subordinados ao espago, e portanto, egoistas; a0 tempo, e portanto, mortais; e a causalidade,
e portanto, nao livres —todo o nosso fenomeno empirico ¢ apenas uma distor¢ao de nossa
esséncia em si mesma»'”. Com base nesse raciocinio, Deussen concebe que a «nossa propria
essencialidade em si mesma, sem pecado, imperecivel e livre, é o que a religido qualifica, para

13 Salaquarda, J.. Schopenhauer und die Religion. In: Maltet, R. (otg.). Schopenbaner Jahrbuch - 69. Band. Vetlag
Waldemar Kramer: Frankfurt am Main, 1988, p. 328.

4 Ider.
195 The Joyful Wisdom, op. cit., § 357, p. 308.
196 Idesn.

7 Deussen, P.. Schopenhauer und die Religion. In: Deussen, P. (otg,). Viertes Buch der Schopenhaner-Gesellschaft —
1915. Verlag der Schopenhauer-Gesellschaft: Kéln, 1915, p. 8.

195 Thid, p. 15.

199 Idem.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
286 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

se ressaltar sua contraposi¢ao da maneira mais forte, como o nosso ser que esta defronte ao
fenémeno empirico; em outras palavras, como Deus»'’. Além dessa tese, chamada por ele
de monergismo, Deussen acusa Schopenhauer de aderir a uma segunda ligao paulinia, a saber,
a do «renascimento dos velhos homens em novos», sob o conceito da «viragem da
autoafirmacio 2 negacio da Vontade»''".

Mainlinder, pelo seu turno, ja teria tentado recuperar o criacionismo judaico, a partir de
Schopenhauer, ao associa-lo nao mais com o otimismo, mas com a tese pessimista do ultimo
de que «a vida é uma empresa que nio cobre os seus custos»' 2. Conforme Mainlinder, a lucidez
de que o caos subjuga a ordem (e por conseguinte, a dor, a satisfagdo) encontra na lei
termodinamica da entropia de Clausius uma comprovagao cientifica. Mais especificamente,
essa lei estabelece a tendéncia, no universo infinito, de uma dissipagao progressiva da energia
ou um enfraquecimento da forga, do ponto de vista sistémico. A for¢a que vai, gradualmente,
se enfraquecendo —raciocina Mainlinder— «provém de outra forga anterior e maior que, em
ultima instancia, nos leva a Deus»'"”. Com base nesse argumento, esse filosofo «imagina que
somos fragmentos de um Deus que, no principio dos tempos, destruiu-se a si mesmo, avido
de ndo ser [..] A histéria universal setia a obscura agonia desses fragmentos»'!®. Por outro
caminho, como o unico ato aparentemente impossivel a Deus era o de nao ser, ele refutou
essa falsa impossibilidade ao entrar no principinm individuationis e se fragmentar em inimeras
particulas efémeras, de modo que todo nosso mundo ¢ o resultado do suicidio divino.

Embora Mainlinder defina essa inversao pessimista do teismo otimista de ateismo
cientifico, Fabio Ciraci é mais convincente quando a descreve como uma tentativa de «niilismo

115 116

mistico»' >, que propde, como «solugao para todos os problemas do universo»'', o suicidio.

10 Idem.

" Tdemn. Além dessas aproximacoes, Deussen defende que outras duas licdes cristds se incorporam a
filosofia Schopenhauer: a da nio liberdade empirica da vontade e o imperativo-categdrico como forma
da ética. Segundo o tedlogo, a primeira é claramente exposta pelo pessimista em sua divisdo de que a
coisa em si € livre, mas o fenémeno subordinado ao determinado causal. E a segunda, embora criticada
por Schopenhauer, subjaz a toda ética que apresenta conceitos morais como o «verdadeiro fim da
vida» (O Mundo cono Vontade e como Representagio — Tomo 11, op. cit., Cap. 49, p. 757), entre outros semelhantes.
"2 Die Welt als Wille und Vorstellung — Band I1, ap. cit., p. 429.

3 Ciraci, F O Atefsmo de Philipp Mainlinder: Efeitos Colaterais do Conceito de Deus. In: De Carvalho, R..
Costa, G.. Motta, T. (Org.). Nietzsche — Schopenbaner. Metafisica e significacio moral do mundo — Parte I1. Trad.: M. E.
Verdaguer. Ed. Uece: Fortaleza, 2015, p. 56.

" Borges, J. L. Altre inquisizioni, Feltrinelli: Milao, 2000. Cap. «Il Biathanatos». Apud O Ateismo de Philipp
Mainlinder: Efeitos Colaterais do Conceito de Deus, op. cit., p. 47.

S Thid., p. 11.

16 Volpi, F. Un pensatore ottocentesco da poco tiscoperto, Mainlinder. Una filosofia da suicidio. In: La

Repubblica. 7 de Abril de 2001, p. 46. Com muita coragem e coeréncia, Mainlinder consumou o seu ideal filoséfico
na noite de dia 31 de Marco de 1876, ap6s ter recebido em casa o primeiro exemplar de sua Filosofia da Redengao.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 287



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

Conforme Ciraci, Mainlinder expde um misticismo que «nao consegue se desvencilhar da
ideia de deus, ndo se emancipa em relagao a presenca de uma divindade-pai que ¢ a causa
inicial e final do mundo, nao se liberta de um projeto escatolégico que aspira a salvagiao do
homem, necessita de um sentido da histéria e ndo hesita, por fim, em conceber uma nova
divindade: o Nada»'"". Tanto pela manutencio do velho Deus, sempre preferivel a um mundo
desdivinizado, como por seu distanciamento da ética da compaixdo e da imanéncia de
Schopenhauer, Ciraci conclui que Mainlinder representa, «em relagao a filosofia
schopenhaueriana, [...] uma posicao retrograda»'®. O mesmo pode ser dito de Deussen: a
cisao teista entre Deus e o mundo, diferentemente do que quer esse autor, é transcendente, e
nao imanente, e indica duas partes em que uma ¢ a causa e a outra o efeito —relagio essa que,
de modo algum, pode ser aplicada a separagao da coisa em si e do fendmeno de Schopenhauer.
Essa dltima separa¢ao nao apresenta qualquer relagao causal, pois toda causalidade pertence
ao fenomeno, e pode apenas ser compreendida como dois pontos de vistas distintos do
mesmo mundo. Sendo assim, a decifracio proposta por Schopenhauer é imanente, e nao
causalista e transcendente, como a do tefsmo. No que concerne a comparacio entre o Nada
relativo e o paraiso cristao, ela s6 seria consequente caso se renunciasse a interpretacao literal
desse dogma religioso —algo que a maioria dos cristdos se recusa a fazer'". Sendo assim, tanto
Mainlinder como Deussen partem de elementos secundarios da filosofia de Schopenhauer e
recebidos por esse autor do passado da filosofia; e a0 mesmo tempo, rompem com a
originalidade ateia do suposto mestre. Embora Mainlinder e Deussen tenham se definido e
sido definidos muito mais enfaticamente como schopenhauerianos do que os seguidores ateus
desse filosofo, defenderemos que, do ponto de vista do atefsmo, o conceito de «hereges» lhes
assenta melhor do que aos ultimos. Afinal de contas, apenas a Mainlinder e Deussen, e nao
a Rée e Nietzsche, é necessario recordar a adverténcia de Schopenhauer de que: «A fé e o
conhecimento nao combinam muito bem em uma mesma cabeca. Elas sio como o lobo e a
ovelha dentro de uma mesma jaula, e claro que o conhecimento é o lobo, que esta prestes a
devorar a sua vizinha»'?.

O Ateismo de Philipp Mainlinder: Efeitos Colaterais do Conceito de Deus, op. cit., p. 59.
"8 Thid., p. 60.

9 Por fim, quanto a critica de Deussen de que o imperativo categdrico subjaz a ética schopenhaueriana, por
essa se valer de expressdes como o «verdadeiro caminho» e afins, ela ¢ inaceitavel porquanto a valoracido
mencionada ¢é claramente indicada pelo autor como dependente da op¢io subjetiva de equiparar sua visao a
intelec¢io objetiva do mundo, com o fim de extirpar o sofrimento. Por outro lado, Schopenhauer também deixa
claro que essa equiparacio ¢, na maioria dos casos, inalcan¢avel; de modo que ele também se vale de expressoes
como «fim da vida» e outras semelhantes na descricio do principal objetivo da Vontade, a saber, a manutencio
da espécie via reproducio.

20 Parerga und Paralipomena — Band I1, op. cit., § 181, p. 463-464.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
288 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

O ATEiIsMO GENEALOGICO DE P. REE E F. NIETZSCHE

O materialismo genealdgico e critico de P. Rée e F. Nietzsche consistem em dois exemplos
de heran¢a mais consequentes e vigorosos do ateismo e da antirreligiosidade predominante
de Schopenhauer. Em sua gratidao a revolugao ateia promovida por Schopenhauer na histéria
da filosofia alema, Nietzsche afirma que a originalidade do «grande mestre»'?' foi obtida
gragas, sobretudo, a rigorosidade critica do ultimo, adversa a qualquer transcendéncia e
dogmatismo. Com as seguintes palavras, o autodeclarado anticristo se inclui, de bom grado,
entre os descendentes do ateismo schopenhaueriano, e sublinha algumas das principais
caracteristicas e originalidade do mesmo:

Schopenhauer foi, como filésofo, o primeiro ateu declarado e irremovivel que nés alemaes tivemos:
essa € a raiz da sua inimizade com Hegel. A nao divindade da existéncia era para ele um elemento
dado, tangivel, indiscutivel; ele perdia sua compostura filoséfica e se encolerizava sempre que via
alguém hesitando ou fazendo redemoinhos de palavras sobre o assunto. Nisso estd toda a sua
retitude: o absoluto e honesto atefsmo ¢, precisamente, o pressuposto da sua problematica, como
uma vitéria da consciéncia europeia alcancada, enfim, com dificuldade, como o ato mais rico em
consequéncias e a partir de uma bimilenar educac¢ao para a verdade, que em seu fim se veta o apelo
a té em Deus [...] Resguardar a natureza como se fosse uma prova da bondade e prozegao de um
Deus; interpretar a historia em honra de uma razao divina, como constante testemunho de uma
ordem ética do mundo e de finalidade ética ultima |...] isto, enfim, pertence ao passado, isto tem a
consciéncia contra si, parece a consciéncia sutil indecoroso, desonesto, mentiroso, efeminacao,
debilidade, covardia — é gracas a esse rigor que somos, hoje, precisamente, bons europeus e herdeiros
da mais longa e valiosa autossuperacio da Europa'®.

Se tomarmos essas palavras como o modelo da relagao dessa segunda tendéncia da «escola
de Schopenhauerm, que aqui definimos como ateia, entao Rée, Nietzsche, Freud, Horkheimer,
entre outros, teriam se aprofundado em uma revolu¢io de Schopenhauer, que junto a
demonstra¢ao do ultimo da subordinag¢ao do intelecto a Vontade, talvez componham o legado
mais original desse autor nas raizes da filosofia contemporanea: seu ateismo, simbolo do fim
da subordinacao da filosofia a teologia na Alemanha. Em nome do aprofundamento dessa
libertagdo, os autores anteriormente citados se sentem, inclusive, compelidos a dirigirem
algumas criticas contra o que acreditam ser um certo resquicio de religiosidade que
permaneceu latente na metafisica de Schopenhauer. Conforme Nietzsche: «Toda filosofia que
deixa brilhar, na escuridao de suas ultimas perspectivas, uma cauda de cometa religiosa, torna
suspeito aquilo que apresenta como ciéncia: tudo, presumivelmente, também ¢ religido, ainda

121 Nietzsche, F. Genealogia da Moral. Trad.: P. C. de Souza. Companhia das Letras: Sao Paulo, 1998. Prélogo, 5,
p. 11

122 The Joyful Wisdom, op. cit., § 357, p. 308.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 289



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

que sob os enfeites da ciéncia»'®. Em honra, portanto, ao que hi de mais inovador e perene
na filosofia de Schopenhauer, e nao apenas contra o dltimo, como muitos acreditam, é que
Nietzsche critica a significagio moral da existéncia e o deciframento metafisico do mundo
do grande mestre'*. No Preficio de Genealogia da Moral, Nietzsche propoe, justamente,
questionar o valor da metafisica do Nada e da moral do nio egoismo louvados por
Schopenhauer, a partir da elaboragdo de uma pré-histéria da moral e da metafisica, que
remonta ambas ao ressentimento escravo e a vontade de poder do sacerdote ascético. A ideia
de Nietzsche de apresentar uma pré-historia da moral se inspira em uma genealogia analoga,
desenvolvida por Rée em A Origen dos Sentimentos Morais. No Prefacio de seu livro, Rée defende
que os fenémenos morais (bom, caridade, justiga, etc.) «foram considerados, frequentemente,
como algo suprassensivel — como a voz de Deus [...] e de certo modo, como uma revelagao
do mundo transcendente»'®, até mesmo por Kant e Schopenhauer; mas depois que Lamarck
e Darwin publicaram seus escritos, nao ha mais sentido em explicar esses fenémenos
metafisicamente, de modo que eles podem ser «reconduzidos as suas causas naturais, tio bem
como os fenémenos fisicos: o homem moral ndo se encontra mais proximo do mundo
126, O método genealdgico e naturalistico aplicado por Rée,

127. ¢ a sua

inteligivel do que o homem fisico»
conforme Nietzsche, «transformaria decisivamente a histéria da filosofia moral»
tese principal, em especial, a saber, a de que «o homem moral nio se encontra mais proximo
do mundo inteligivel do que o homem fisico [...] temperada e afiada sob os golpes de martelo
do conhecimento histérico, talvez possa um dia, em algum futuro, servir como o machado

123 Nietzsche, E.. Humano, Demasiado Humano. Trad.: P. C. de Souza. Sdo Paulo: Companhia das Letras. 2005.
§110, Locais do Kindle 1214-1216. Que Schopenhauer empreste a sua filosofia conceitos da religiao ¢ algo que
se constata em diversas passagens, por exemplo: «Minha fi/osofia, dentro dos limites do conhecimento humano
em geral, ¢ a solucdo real do enigma do mundo. Nesse sentido pode-se denomind-la como uma revelagao. Ela
esta inspirada pelo espirito da verdade: inclusive, no quarto livro [de O Mundo...] ha uns paragrafos que poderiam
ser considerados como inspirados pelo espirito santos (Senilia, op. cit., p. 18,2). Contudo, esse tipo de empréstimo
nao ¢ predominante em sua filosofia e também pode ser lido como metaférico.

124 Nio nos aprofundaremos, aqui, na critica de Rée e Nietzsche ao deciframento de Schopenhauer do enigma
do mundo pelo conceito de Vontade. Grosso modo, ambos argumentam que Schopenhauer nao evitou,
completamente, o dogmatismo, sobretudo, porque predicou a Vontade dos conceitos positivos de unidade,
liberdade e atemporalidade. Essa critica, de fato, ¢ muito polémica, porquanto Schopenhauer acredita ndo apenas
que o vinculo da Vontade a coisa em si ¢ o melhor método de contorno do solipsismo e do dogmatismo de
conceitos vazios, como o de Absoluto, como que sua prépria predicacdo da Vontade de una, livre e eterna
consiste, para esse autor, em uma movimento defensivo de obstrucio da extensao dogmatica das categorias
fenomeénicas de tempo, espaco e causalidade a coisa em si.

125 Rée, P.. Der Ursprung der Moralischen Empfindungen. Exnst Schmeitzner: Chemnitz, 1877, Preficio, p. 7.

126 Tdem.

127 Nietzsche, F.. Epistolario 1875-1879. Trad.: C. Colli Staude. Adelphi: Milano. 1976. Carta n. 580 a E.
Schmeitzner, Sorrento, 18 de dezembro 1876, p. 188.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
290 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

que cortara pela raiz a “necessidade metafisica” do homem»'®. Assim, se Schopenhauer
entende que a pratica da moral do nao egoismo e a possibilidade do Nada relativo sao os
caminhos principais de superacao da necessidade metafisica, Rée e Nietzsche acreditam que
¢ o desmascaramento cientifico da origem da metafisica e da moral do nao egoismo que
podem melhor libertar o homem de sua obstinacao metafisica. Mais especificamente, Rée
afirma que o agir ndo egoista ou compassivo, avaliado pela opinido popular e pela poesia
como moralmente bom, decorre de um instinto social herdado pelo homem dos macacos e
ainda bastante constatavel nos ultimos, especialmente nos chimpanzés, bem como nas
formigas, abelhas e etc.. Conforme esse autor, além de fundamentalmente egoista, 0 homem
também pode, excepcionalmente, tornar o «bem estar do outro o motivo ultimo de seu agir,
quando promove o bem alheio, em nome exclusivamente do interesse alheio, ou quando se

129

abstém de prejudica-lo, em nome, novamente, do interesse alheio»'*”. Essa segunda motivagao

foi denominada, culturalmente, por «compassiva, benevolente ¢ caridosa»', e lhe foi
associado valor moral. Segundo Schopenhauer, ja sabemos o porqué dessa valoragao: na
compaixao, o homem padece do sofrimento do outro, e assim, olha para além do principium
individuationis, a unidade da Vontade. Por outro lado, o egoista se vé enredado no Véu de Maia,
simbolo do principium individnationis e unicamente a partir do qual pode existir a pluralidade
dos individuos (com sua decorrente autoafirmacgao contra o outro). Muito mais simples,
segundo Rée, é a explicagdo naturalista de que a motivagao egoista, encontrada no homem
em um nivel muito maior do que no macaco, ¢ desvantajosa para esse animal na sele¢ao natural
das espécies. Sendo assim, é com o fim de combater essa desvantagem que os homens criam
a valoragao moral do nao egoismo. Depois dessa criacio, eles provavelmente se esqueceram
de sua origem, e hoje acreditam ser ela eterna, metafisica e divina; de modo que cabe ao
filésofo moral desenterrar essa origem.

Conforme Nietzsche, a genealogia da moral de Rée pode ser estendida a uma origem ainda
mais remota da moral a partir do seguinte raciocinio: o juizo «“bom” nao provém daqueles
aos quais se fez o bem! Foram os “bons” mesmos, isto é, os nobres, poderosos, superiores
em posi¢ao e pensamento, que sentiram e estabeleceram a si e a seus atos como bons, ou seja,

131

de primeira ordem [...] Que importava aos senhores a utilidadel»™'. S6 em um segundo

momento, quando os escravos reagiram contra os senhores e realizaram uma «rebelido na

132

moral»'**, é que o nao egoismo passou a ser valorizado. Essa rebelido foi ressentida e baseada

na seguinte inversao de valores: a partir da dicotomia senhorial, fisica e ativa entre «bom e

28 Humano, Demasiado Humano, op. ¢it., Kindle locations 604-610.
' Der Ursprung der Moralischen Empfindungen, op. cit., p. 2.

30 Idem.

BU Genealogia da Moral, op. ¢it., 1, § 2, p. 19.

32 Tbid,, 1, § 7,10, p. 26 ¢ 28.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 291



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

ruim (sehlech?d)» '3 —os escravos criaram uma nova dicotomia, metafisica e passiva, entre «bom
e mau (bise)». Esse ultimo mau (bdse), porém, ndo era sendo o bom senhorial, invertido e
contaminado. Assim, tudo o que era, antes, nobre, fisico e afirmativo, se tornou sinébnimo de
pecado, de egofsmo e de falta de Deus. Como completude dessa vinganga espiritual e moral,
0s escravos teceram, a partir da ideia da falta de Deus, um novo bom, reativo e de segunda
ordem, que para sempre a nocio da «itéria de Deus, do deus justo sobre os ateus»'*.
Embora os escravos nunca tenham se libertado das causas reais de seu softimento com a
inversao anterior de valores, pelo menos, uma segunda dor foi por eles remediada, a saber, a
da auséncia de sentido ou de justificativa de seu sofrimento. Assim, a moral do nao egoismo
—e na realidade, toda a metafisica, segundo Nietzsche— se origina de uma necessidade de
resisténcia espiritual ou de narcotizagao da dor da falta de sentido da dor sem sentido. Agora
que o tefsmo e a religido se encontram em declinio, o filésofo ironiza que o homem talvez
precise «de outros inventos (por exemplo, vida como enigma, vida como problema do

135

conhecimento)»'”, e etc., com os quais se esquecer do sofrimento. Nessa tarefa, talvez os

«amigos dos deuses, os filésofos»'*

, sejam de grande ajuda, e especialmente os metafisicos.
Esses, portanto, em dltimas instancia, nao fazem mais do que buscarem uma justificativa da
dor (e da existéncia), que também nio a remedia, mas apenas a alivia por meio do
entorpecimento espiritual. Assim, a metafisica filosofica teria nascido da mesma fonte da
religido. A origem dessa, ainda mais precisamente, possui por «férmula mais geral» a seguinte:
«De tempos em tempos, em determinados lugares da terra, um sentimento de obstrucao fisioldgica
deve quase que necessariamente apossar-se de vastas massas, o qual, no entanto, por falta de
saber fisiol6gico nao penetra como tal na consciéncia, de modo que seu motivo, seu remédio,
pode ser procurado e experimentado tio-somente no dominio psicolégico-moral»'”’. Assim,
as religides judaica e crista nasceram, basicamente, do ressentimento escravo, conforme a
inversao dos valores indicada anteriormente. Depois disso, a civilizagdo europeia abracou a
ambas porque também contraiu uma segunda doenga, que em certos aspectos, é ainda mais
irreversivel: a do «sofrimento do homem consigo mesmo [...] Como resultado de uma violenta

138

separacao do seu passado animal»'”®, marcada mais pela ideia de ruptura do que pela de

continuidade, o homem se viu obrigado a conviver «encerrado no ambito da sociedade e da

3 Thid, 1, § 11, p. 32.
4 Tbid, 1, § 14, p. 39.
35 Tbid., 11, § 7, p. 58.
136 Thid 11, § 7, p. 59.

BT Ibid 111, § 17, p. 120. A defini¢do da religido como uma enfermidade, que também serd retomada por Freud,
foi antevista por Rée no seguinte aforismo: «A instrucio religiosa nos é conferida na mesma idade em que
padecemos da doenca infantily (Rée, P.. Psychologische Beobachtungen: Aus dem Nachlass von ***. Carl Duncker: Betlin,
1875, § 405, p. 122).

38 Genealggia da Moral, op. cit., 11, § 12, p. 73

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
292 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

paz»'?. Porém, como o homem nunca abandonou sua profunda sede de liberdade e de poder,
precisou internalizar parte de seu afeto e violéncia, que antes eram descarregados para fora
e contra os demais. No novo mundo estatizado, o homem criou, por meio da internalizacao
da violéncia, a ma consciéncia (sehlechtes Gewissen), caracterizada pelo intenso sentimento de
culpa (S¢huld), em virtude da autolesdao. Esse sentimento possui ainda uma origem familiar
e complementar, que o intensificou mais ainda: em seu passado tribal, 0 homem acreditou
que a subsisténcia da estirpe dependia dos sacrificios e das realiza¢oes de seus antepassados.
Como essa relagao de prote¢ao e origem nunca se apagava, mas tinha que ser mantida
incessantemente, caso nao se quisesse perdé-la, o homem devia paga-la com preces, sacrificios,
obediéncia e temor. «Segundo esse tipo de logica, o medo do ancestral e do seu poder, a
consciéncia de ter dividas para com ele, cresce necessariamente na medida exata em que cresce
o poder da estirpe, na medida em que ela mesma se torna mais vitoriosa, independente,

venerada e temida»'*

. Ora, semelhante «espécie de logica conduzida até o fim» s6 pode levar
a crenca em um Deus absoluto, todo-poderoso, infinitamente bondoso, e paradoxalmente,
temivel e punidor. «Os ancestrais das estirpes mais poderosas deverao, por for¢a da fantasia
do temor crescente, assumir proporgoes gigantescas e desaparecer na treva de uma dimensao
divina inquietante e inconcebivel —o ancestral termina necessariamente transfigurado em
deus»'*!. Com a culminacio dessa crenca monoteista, alcancado com o ctistianismo, o homem
chegou, portanto, ao apice de seu sentimento de culpa (Schuld), isto ¢é, de divida (Schuld)
familiar, em relagao ao progenitor primevo. Assim, a autodissolu¢io do monoteismo, proposta
pelo autor sob o nome de ateismo, s6 pode significar a libertacao do sentimento de divida
ante o ancestral primevo; de modo que Nietzsche conclui que «o ateismo e uma espécie de
segunda inocéncia sio insepardveisy'*%

Além dessa crescente culpa de origem tribal, Nietzsche afirma que o sentimento de culpa
também foi incrementado pela necessidade da civiliza¢ao de internalizar a sua violéncia, o
que deu origem a ma consciéncia. Nesse contexto, a participagao do sacerdote ascético foi
fundamental. Afinal, depois de ver obstruidos seus caminhos externos a consumagao do afeto,
o homem precisou imitar, a0 menos parcialmente, o ascetismo do sacerdote, milenarmente
munido de praticas sutis de lesdao, e decorado de uma complexa metafisica de apoio. O
sacerdote ascético criou, cOmo compensagao as suas privagoes, uma refinada arte de desprezo,
que sempre utilizou como sua arma propria de ferida. A partir de sua ardua disciplina, ele
desenvolveu uma inteligéncia de raposa, se tornou elastico e expectante como uma pantera,
e resistente como um urso polar; tudo com um mesmo fim: lesar cada vez melhor com
palavras e gestos de desprezo. Quando o homem se adomesticou e precisou introjetar o

9 Tbid., p. 72.
Y0 Thid,, 11, § 19, p. 78.
4 Tdem.

12 Thid, 11, § 20, p. 79.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 293



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

proprio afeto, o sacerdote o socorreu, e lhe ensinou a mudar a diregdo do ressentimento: o
afeto que antes era dirigido para fora e contra o outro, passou a ser remitido a si proprio.
Com isso, trés supostos beneficios foram conquistados: primeiro, o rebanho humano se
tornou protegido de si proprio, isto ¢, pode passar a viver em paz e em condi¢des de
prosperidade e desenvolvimento (afinal, a violéncia das pessoas parou de ser arremessada
uma contra as outras, e nasceu o estado de direito). Em segundo lugar, a dor se tornou
justificada, e com isso se garantiu a l6gica mencionada anteriormente, a saber, a de que embora
a causa fisiologica e desconhecida da dor nunca ter sido combatida por esse caminho, pelo
menos, a dor da falta de sentido da dor passou a receber o alivio metafisico de sua justificacio:
conhecemos a causa da dor —declarou o sacerdote ascético a seu rebanho— a causa da dor
¢é vocé, homem, ou no limite, toda a natureza ou o autor da mesma. Por fim, um ultimo
beneficio foi conquistado, e esse era de especial importancia ao sacerdote ascético, que o
previu, inconscientemente, desde o inicio. Sem decréscimo algum de seu significado segundo
a filosofia nietzschiana, esse beneficio pode ser expresso com as seguintes palavras de
Schopenhauer: «Tendo convencido os homens uma sinica vez, os padrecos (Pfaffen) podem
conduzi-los e domina-los a vontade e para sempre»'*.

Ante o desprezo constante do sacerdote ascético, o0 homem estatizado e dono da ma
consciéncia abracou o cristianismo, e com ele, levou seu automartirio a mais horrenda
culminancia: «Todo o Nao que diz a si, a natureza, naturalidade, realidade do seu ser, ele o
projeta fora de si como um Sim, como algo existente, corporeo, real, como Deus, como
santidade de Deus, como Deus juiz, como Deus verdugo, como Alémy»'*. E verdade que em
comparagao com as bestas superficiais e violentas do passado, o homem espiritualizado se
tornou mais interessante, pois aprendeu a cultivar melhor a inteligéncia. Contudo, o fato da
civilizagao ter se construido sobre uma moral ressentida, perversa, e que, ao se absolutizar,
também se torna cansativa e desinteressante, levou Nietzsche a se opor com radicalidade a
mesma, a partir da bandeira do atefsmo, que representa, em seu pensamento, a autossuperagao
dessa tendéncia. Que coisas nao ocorrem ao homem —escreve— «que desnatureza, que
paroxismos do absurdo, que bestialidade da ideia ndo irrompe de imediato, quando ¢ impedida,
apenas um pouco, de ser besta na a¢ao...! Tudo isso ¢ [...] uma negra, sombria e enervante

tristezay'

. Uma tentativa de inversdao dos valores ascéticos e religiosos vigentes é «em si
possivel —mas quem ¢ forte o bastante para issor»'*’. Dificilmente alguém serd em nossa
civilizagao, na qual o homem ressentido, manso, mediocre e insosso ja aprendeu a se ver como
apogeu e meta. Talvez em algum futuro —escreve o critico, e nesse sentido, se apresenta como o

vinculo que leva de Schopenhauer a Freud, pelo caminho da educagio a autossupressao da

Y3 Parerga und Paralipomena — Band I1, op. cit., § 176, p. 427.
Y4 Genealggia da Moral, op. cit., 11, § 22, p. 80.

5 Thid., p. 81.

Y8 Genealggia da Moral, op. cit., 11 § 24, p. 84.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
294 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

religido— chegard um «jovem mais forte do que ew'". Atualmente, essa transformacio nio
se encontra na ordem do dia, pois para ela:

Seria preciso uma outra espécie de espiritos, diferentes daqueles provaveis nesses tempos: espiritos
fortalecido por guerras e vitrias, para os quais a conquista, o perigo e a dor se tornaram até mesmo
necessidade; |...] Seria preciso mesmo uma espécie de sublime maldade, uma ultima, securissima
petulancia do conhecimento, propria da grande satude |[...] Esse homem do futuro, que nos salvara
n2o s6 do ideal vigente, como daquilo que dele forcosamente nasceria, do grande nojo, da vontade
de nada, do niilismo [...] que torna novamente livre a vontade, que devolve a terra sua finalidade e
a0 homem sua esperanca, esse anticristao e antiniilista, esse vencedor de Deus e do nada — ele
tem que vir um dia... [...] Zaratustra, o ateu'*.

Assim como em Schopenhauer, portanto, o atefsmo nao é um conceito secundario em
Nietzsche. Nele se sintetiza a proposta de sublimagao, depuragao, transvarolizacao dos valores
do altimo da Weltanschaunng (visio geral de mundo) dominante, ressentida e antinatural, como
toda metafisica. F verdade que Rée e Nietzsche estendem sua critica 2 metafisica e a
valorizag¢ao atemporal do nao egoismo de Schopenhauer. Porém, nao é menos certo que essa
critica tenha em Schopenhauer um de seus principais precursores na historia da filosofia
alema, sobretudo, por seu ateismo radical. Se equivoca gravemente quem acredita que
Nietzsche veja em Schopenhauer apenas um metafisico a ser refutado genealogicamente. A
metafisica imanente de Schopenhauer foi, certamente, a primeira forma pela qual a filosofia
alema se elevou sobre a subordinagao ao platonismo e ao cristianismo, e se orientou em
direcio ao materialismo.

O ATEiISMO PSICANALITICO DE S. FREUD
Freud também aprofunda o atefsmo herdado de Schopenhauer, autor que, conforme Ernest

..

Jones, «considerava como um dos membros da meia dazia dos homens mais inteligentes ja

150

existentes»'”’. Segundo o autodeclarado «infiel jen»'™, a ilusio de Deus deve ser desmascarada

7 Thid,, 11 § 25, p. 85.

Y8 Tbid., 11 § 24 e 25, p. 84 ¢ 85. Assim como Nietzsche, Rée também aprofunda a dentincia schopenhauetiana de
que a religido provém da asticia sacerdotal. Para o satirico autor: «A quem Deus da um oficio, d4 também as
opinides politicas e religiosas desse oficion (Psychologische Beobachtungen, op. cit., § 404. P. 121). Uma diferenca entre
ambos, porém, e que coloca Rée mais proximo de Schopenhauer do que Nietzsche, é que Rée generaliza, mas
nao universaliza a critica aos sacerdotes. Como se percebe em sua seguinte ironia: «Somente um pequeno numero
de sacerdotes se ocupa mais do contetdo (Gebali) das religides do que de seus salatios (Gehdlter), e mais da justica
de Deus do que do consistorion (#bid., § 420, p. 126). Que o ressentimento se encontre no 4mago da motivacio da
maioria dos religiosos, porém, ¢ algo que Rée comunga com os outros dois autores; o que o leva a escrever que:
«Os ortodoxos odeiam os espifitos livres, pois temem ser considerados simplorios por eles» (2bid., § 403, p. 121).

Y9 Jones, E. Signmund Freud: Life and Work, 170l. 11. Basic Books: New York, 1955, p. 461. Apud Magee, B.. The
Philosophy of Schopenbaner. Oxford University Press: Oxford/NewYork, 1983, p. 285.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 295



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

por dois caminhos complementares: o filogenético e o ontogenético. O primeiro acompanha
o desenvolvimento do género humano desde sua infancia cultural, e o segundo, percorre a
formagao do individuo natural. Pelo caminho filogenético, Freud defende que a primeira pré-
religido foi o totemismo, que cumptia uma série de funcdes ligadas ao «anseio pelo pai»™!,
como o carinho, os sentimentos de descendéncia e de prote¢do, mas também abrigava
elementos hostis contra o pai, com destaque a refei¢ao totémica. Na pista dessa semi-religiao,
Freud sugere que, nos primordios, o homem vivia como alguns primatas ainda vivem hoje:
em grupos onde apenas um macho violento detinha os direitos para si e expulsava ou matava
os filhos e adversarios. A cultura humana teria nascido quando os filhos desse pai se uniram
para mata-lo, e se impuseram os tabus de niao copularem com nenhuma mulher do grupo (o
tabu da exogamia) e o de ndo assassinarem o animal sagrado, que doravante substituiria o pai:
o tabu do totemismo. Enquanto a primeira dessas proibi¢oes cumpria a func¢ao de inibir a
cisao dos irmaos, a segunda exercia o papel religioso de mitigacao da culpa pelo parricidio,
por meio de uma forte devogao e obediéncia ao totem. Além disso, a religido totémica servia
a lembranca do triunfo sobre o pai. A satisfacao por esse triunfo levou a instituir a festa de
recordacio que ¢é a refeicio totémica»'*?, em que o animal sagrado era devorado por todos
em uma festa cruel. Nao ¢ surpreendente que a revolta do filho contra o pai reaparega em
religides posteriores, sob os disfarces mais diversos, por exemplo, na comunhiao do
cristianismo. Para Freud, portanto, «a sociedade repousa na culpa comum pelo crime
cometido; a religido, na consciéncia de culpa e no arrependimento por ele; e a moralidade,
em parte nas exigéncias dessa sociedade e em parte nas peniténcias requeridas pela consciéncia
de culpa»'®.

Posteriormente, o cla fraterno foi substituido por uma nova sociedade patriarcal, e o
totemismo trocado por religides antropomorficas. O passo seguinte foi tentar restabelecer,
parcial e espiritualmente, o poder do amado e odiado pai primevo, cujo parricidio jamais
deixou de causar culpa nos homens civilizados. Essa nova experiéncia aconteceu no primeiro
grande império da histéria: o egipcio. No Séc. XIV a. C., o farad Aquenaton impos, no Egito,
o «ptimeiro monoteismo escrito»'** de que se tem noticia, a partir da devocio do deus-Sol
Atem do templo de On (Heli6polis), pai de ‘Ma’at’, a deusa da Verdade, da Ordem e da Justica.
Ainda em vida, Aquenaton foi derrotado e sua religido proscrita do Egito. Contudo, um

10 Freud, S. Uma Experiéncia Religiosa. In: Freud, S. Obra Completa. Edicao Standard Brasileira. 'Trad.: ]. Salomao.
Rio de Janeiro: Imago, 1996. Vol. 9, p. 176.

15U Freud, S. O Futuro de nma llusio. In: Freud, S. Obra Completa. Edigio Standard Brasileira. Trad.: ]. Salomao. Imago:
Rio de Janeiro, 1996, Vol. 21, p. 31.

152 Freud, S. Totens ¢ Tabu. In: Freud, S.. Obras Completas. Trad.: P. C. de Souza. Companhia das Letras: Sio Paulo,
2012, p. 221.

133 Tbid., p. 223.

134 Freud, S. Moisés e 0 Monoteismo. In: Freud, S.. Obra Completa. Edicio Standard Brasileira. Trad.: . Salomao. Rio de
Janeiro: Imago, 1996. Vol. 23, p. 98.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
296 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

provavel sacerdote entusiasta dessa tentativa e dono do nome egipcio Moisés escolheu o povo
hebreu e com ele migrou para Canaa, a terra prometida, para tentar manter nela o
monoteismo. Nesse éxodo, Moisés provavelmente foi assassinado'>
e mal feito dos tempos primevosy», o assassinato do pai, foi trazido para bem perto do povo
hebreu. Apos esse parricidio, a «concepgao mais altamente espititualizada de deus»'*® mosaico
foi reprimida; os hebreus se juntaram a tribos aparentadas e adotaram o politefsmo do deus
Javé. Contudo, em seu inconsciente, jamais se libertaram da culpa pelo homicidio do patriarca
Moisés. Séculos mais tarde, uma espécie de culto de Moisés, «obscurecido e deformado,
apoiado, talvez, em membros individuais da classe sacerdotal, mediante antigos registros»'’,

, € assim, o «grande feito

foi ressuscitado. Fruto de um glorioso passado imperial, esse monoteismo subjugou o
politeismo de Javé e se fundiu para sempre com a identidade judaica. No restabelecimento
da severidade espiritual mosaica, os judeus reviveram, em alto grau, o éxtase, a gléria e a
submissao que s6 existem em igual grau na vivéncia infantil. A tdo ansiada reconciliagao com
o maltratado pai foi, enfim, alcangada, e a supremacia do mesmo revivificada. «Admiragao,
temor respeitoso e agradecimento por ter encontrado graca a seus olhos —a religido de Moisés
nao conhecia outros que nao fossem esses sentimentos para com o deus pai. A convicgao de
sua irresistibilidade, a submissio a sua vontade [...] o enlevo da devogdo a Deus»'®: esses
foram alguns dos intensos sentimentos experimentados ante o retorno do pai. Conforme
Freud, esse desenvolvimento da religiao judaica, porém, apresenta os tragos mais tipicos da
irrupcao de uma neurose traumatica, cujas fases principais sao: trauma primitivo —assassinato
de Moisés; periodo de laténcia —esquecimento de Moisés (e sua religiao); desencadeamento
da doenga neurética— culpa e ansiedade expectante ante a lembranga de Moisés (e sua
religido); retorno parcial do reprimido —triunfo da religido mosaica sobre a de Javé e sua
fixacao compulsiva por parte da etnia judaica. No que se refere a deformacao da realidade,
presente em todo caso de neurose, Freud diagnostica que ela aparece na ideia da divinizagao
da saga mosaica. E no que respeita a compensagao economico-psiquica pela devogio
dispensada a religiao judaica, seu contrapeso ¢ a intolerancia religiosa, «que anteriormente foi

155 Essa hipétese do assassinato de Moisés durante a emigragio judaica do Fgito ¢ proposta por Freud com
base nos estudos do tedlogo e historiador Ernest Sellin. Conforme J. P. Hyatt: «Sellin propos, em Mose und seine
Bedeutung fiir die israclitisch-jiidische Religionsgeschichte (Leipzig, 1, 922), que Niimeros 25 fala originalmente do
assassinato de Moisés em Shittim na Transjordania; tracos desse evento também podem ser encontrados em
Oséias, 5:1,2; 9:7-14; 12:13-13:1, ¢ em outras passagens» (Hyatt, ]. E. Freud on Moses and the Genesis of
Monotheism. In: Journal of Bible and Religion, Oxford University Press, 1940, Vol. 8, No. 2, p. 88). Além dessa
fonte, Freud também escreve que Goethe expressou seu pressentimento da ocorréncia desse assassinato (Goethe.
Israel in der Wiiste. Edicao de Weimar, 7, p. 170. Apud Moisés ¢ o Monoteismo, op. cit., p. 103).

156 Thid, p. 62.
57 Tbid, p. 138.

158 Tdem.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 297



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

alheia a0 mundo antigo ¢ que por tio longo tempo permaneceu depois dele»'™. Em
comparagao com a obsessao egipcia pela magia, supersticio e vida post-mortem, a religiao
mosaica consistiu em uma evoluc¢ao, pois nela se procurou concentrar-se apenas na justica e
na verdade. Posteriormente, um novo judeu, de nome Paulo, apresentou uma nova tentativa
ainda radical de solu¢ao da culpa pelo homicidio do pai primevo: ele divulgou que, na morte
de Jesus, o Filho, tinha-se expiado o pecado original, consumado contra o Pai. Ora, a
mentalidade antiga —traduz Freud— uma culpa expiada pela tortura e morte de um homem
s6 podia se referir ao assassinato tragico de outro homem. Portanto, Jesus simboliza, na
mitologia paulinia, o representante dos filhos do pai primevo, que libertou seus irmaos,
pecadores como ele, do parricidio inaugurador da cultura, ao aceitar, ele proprio, o merecido
castigo. Por se tornar a religido do Filho, em oposi¢ao ao judaismo, que foi a religido do Pai, o
cristianismo foi além do judaismo em relagdo a necessidade humana de apaziguamento da
ambivaléncia de sentimentos ante o pai. Na medida, porém, em que restaura uma série de
supersticdes do politefsmo, como a trindade, os anjos e santos, a grande-mae, e etc., que tinham
sido superados pelo judaismo, o cristianismo representou um retrocesso ante a religido mosaica.

Em O Futuro de uma Ilusio, Freud leva as ultimas consequéncias essa critica ao fato da
religido consistir em uma «neurose obsessiva e universal»'® da humanidade. A evidéncia de
que as ilusoes religiosas nao convencem o pensamento universal e dependem da fé subjetiva
¢ suficiente, segundo o autor, para desconsiderar o seu conteudo de verdade. Contudo, suas
crengas nao sao meros erros epistemologicos: até porque nao podem ser refutados por uma
teoria do conhecimento. Elas sao ilusoes, isto é, representacOes criadas pela fantasia humana,
com o fim de saciarem os «mais fortes, antigos e prementes desejos humanos. O segredo de
sua poténcia repousa na forca dos desejos»'® por ela atendidos. Sendo assim, o
desmascaramento da religido ¢ um assunto da psicologia, e nao da metaffsica ou da
epistemologia. Assim, Freud une a genealogia filogenética apresentada anteriormente, uma
explanacio ontogenética da religido, de natureza psicologico-individual. Segundo sua visao, o
monotefsmo responde a trés necessidades humanas: a de caréncia por prote¢ao, por orienta¢ao
da conduta e por explicagao da origem do mundo. Que o teismo sacie essas trés necessidades,
a principio, desconectadas entre si, com base em uma mesma chave em comum, a saber, Deus,
uma figura masculina, todo-poderosa e por ela chamada de pai, ¢ altamente revelador: Deus
foi tecido a partir da imagem do pai biologico, «grandioso como havia parecido a crianga

{§
159 Idem.

160 Freud, S. Atos Obsessivos e Priticas Religiosas. In: Freud, S.. Obra Completa. Edicio Standard Brasileira. Trad.: .
Salomio. Rio de Janeiro: Imago, 1996. Vol. 9, p. 116.

161 Freud, S. Die Zukunft einer lusion. In: Freud, S., Studienausgabe, Taschenbuchausgabe, 10 Binde und ein
Nachtragsband, Frankfurt am Main, 1982. In: Miller, T. (Org.). DV'D — Ausgabe — Sigmund Frend — Das Werk.
Heptagon Verlag: Berlin, 2010. Vol. IX, p. 164.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
298 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

pequena. O homem religioso imagina a criagio do mundo como a sua propria origemy»'®.
Mais especificamente: «A mesma pessoa a quem a crianga deve a sua existéncia, o pai, também
protegeu e vigiou o filho fraco, desamparado, exposto aos perigos do mundo externo; sob a
sua tutela o filho se sentia seguro»'®. Ao se tornar adulto e descobrir que ele ainda é uma

164" o ser humano «retorna a

crianga, «tao desamparada e desprotegida como na infancia»
imagem do pai que guardou da infancia, quando era tao superestimado, eleva-o a divindade
e o situa no presente e na realidade. A forca afetiva dessa lembranca e a persisténcia da

necessidade de protecio sustentam sua crenca em Deusy'®

. Em outras palavras, apenas uma
origem idéntica de solugdo dessas trés necessidades distintas do homem —de protecio,
conhecimento absoluto e moralidade— pode explicar por que elas se encontram tio
irreversivelmente amarradas entre si no monoteismo: porque Deus foi construido a imagem
e semelhanca do pai biolégico, e nao o inverso. Afinal, a referéncia ao pai biolégico é quem
explica a nossa origem, pois ele que nos pariu naturalmente. E ele quem nos protege por toda
a nossa infancia, quando somos especialmente frageis. E é ele quem nos calca nosso primeiro
sistema moral, a partir de proibi¢des. Se na base de sua progenitura, prote¢ao e censura, o set
humano natural se desenvolve e vence as dificuldades, ¢ normal que, ao crescer e descobrir
que ainda necessita de prote¢ao, explicacdo da origem e moralidade, retorne a lembranca do
super-pai infantil e busque saciar essas trés necessidades com a mesma férmula do passado.

Por ambos os caminhos, Freud conclui que a religido ¢ uma neurose obsessiva e universal
da humanidade. Segundo sua visao, nao ha duvida de que as praticas religiosas e 0s atos
obsessivos compartilham das mais intimas semelhangas entre si; por exemplo, ambos sempre
estao acompanhados dos mais severos escripulos de consciéncia que as negligéncias do
cumprimento de seus deveres acarretam. Em seus sistemas ou rituais, estao, explicitamente,
excluidos quaisquer atos externos aos mesmos, o que se revela, por exemplo, na proibicao de
interrupgoes. Tanto as praticas religiosas como obsessivas devem sempre serem executadas,
em todos 0s seus pormenores, com uma extrema consciéncia; ao que se acrescenta ainda o
fato de ambos sempre virem rodeados de um intenso «sentimento de culpa inconsciente»'®,
um «furtivo sentimento de ansiedade expectante e uma expectativa de infortinio ligada,
através da ideia da punicio, 2 percep¢io interna da tentagio»'®’. Os atos obsessivos ¢ as
praticas religiosas também sao fortemente compulsivos, isto ¢, sio executados sem que seus
praticantes conhecam seus significados latentes (e de fato, seus praticantes tampouco se

12 Freud, S. Acerca de uma Visio de Mundo. In: Freud, S. Obras Completas. Trad.: P. C. de Souza. Companhia das
Letras: Sao Paulo, 2010, Vol. 18, p. 329.

13 Tdem.

4 Tdem.

15 Tdem.

166 Atos Obsessivos e Priticas Religiosas, op. cit., p. 113.
7 Thid., p. 114.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 299



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

permitem se interrogarem muito sobre a origem dos mesmos). Em udltima instancia, tanto os
atos obsessivos como as praticas religiosas sio nitidos «atos de defesa ou de seguranga»'®®,
isto ¢, sao medidas protetoras, praticadas contra instintos e representagdes inconscientes e
adversas ao eu. No caso das neuroses, os instintos combatidos sao predominantemente
sexuais, e no caso da religiao, possuem um carater «egoistico e socialmente perigoso, embora
também abriguem geralmente um componente sexual»'®. Sua criacio se deve a capacidade
da psique de deslocar, inconscientemente, uma superconcentracao de energia de uma
representagao (reprimida) a outra (consciente), em uma tentativa fadada ao fracasso de se
libertar da ameaca que a representagao original representa as nossas elevadas ideia de pureza
mental e afins. Uma das principais provas do fracasso de ambas as tentativas, porém, repousa
no fato de que tanto os atos obsessivos como as praticas religiosas, embora originalmente de
natureza protetora e defensiva, evoluem regularmente a um estagio em que suas proprias
representagoes sao usadas a satisfagao do instinto reprimido. Isso ocorre, por exemplo, quando
«sdo cometidos, justamente, em nome da religido»'”’, a tortura e o assassinato de seres
humanos, ou quando se realiza, em um ato obsessivo, um substituto da fantasia sexual cuja
repressao desencadeou a neurose (por exemplo, quando uma estranha fobia de sair em publico
com medo de urinar evolui a um estagio em que se urina em casa e indevidamente, como
substituto inconsciente do desejo reprimido de ejaculagao).

Ante todas essas semelhancas da religido com a neurose obsessiva, Freud conclui que a
religido nao é um meio de apoio, mas um obstaculo a felicidade, moralidade e civilidade
humana. Segundo sua leitura, a civilizagao deve abandonar o habito de revestir seus preceitos
e institui¢bes com a roupagem religiosa, pois isso apenas atrai para si as as duvidas que pairam
sobre a religido, e enrijece excessivamente seus preceitos. O mal-estar anticivilizatorio hodierno
recebera um alivio significativo caso a origem puramente humana da moralidade for admitida
com franqueza. Como esse mal-estar ja alcancou um ponto maximo em seus tempos, Freud
afirma ser urgente a necessidade do homem de abandonar a neurose obsessiva da religiao; e
aposta confiantemente que, com o auxilio da educag¢ao e da psicologia, isso sera alcangado
sem graves consequéncias. Toda crianca deve passar por uma fase de zoofobias e neuroses
analogas em seu desenvolvimento, quando, incapaz de controlar racionalmente seus instintos,
deve langar mao de meios puramente afetivos de repressio. Assim também a humanidade
recorre, em sua infancia, ao temor do totem, de deuses e de Deus, para se impor certos
preceitos que, com o avanco do conhecimento, podem ser melhor respeitados caso quando
se admitir a origem social dos mesmos. Quanto as tristezas inevitaveis do destino, o homem
aprendera a suporta-las com resignagao, pois de que serve «a miragem de grandes propriedades
na lua, cujo rendimento ainda ninguém viu? Como um pequeno, mas sincero lavrador da

168 Thid,, p. 114.
19 Thid,, p. 115.
0 Tbid,, p. 116.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
300 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

Terra, o homem sabera cultivar a sua gleba, de modo que essa o alimente [...] Assim, ao retirar
suas expectativas no além e concentrar suas forcas»'’! na Terra, 0 homem tornara a civilizacio
mais suportavel a todos, e em um futuro promissor, sem religiao e sem Deus, diremos «sem
pesat, junto a um de nossos companheiros de descrenca: Den Himmel iiberlassen wir | Den Engeln
und den Spatzem'™.

Portanto, nao menos que Rée e Nietzsche, Freud também aprofunda, com grande
originalidade e radicalidade, o atefsmo inaugurado por Schopenhauer na filosofia alema. A
defini¢ao da religido como uma ilusdo infantil, a critica de que ela nao fomenta mais do que
obstrui a moral, a civilizagao e a felicidade, o encorajamento da autossupressao dessa ilusao,
entre outros temas, como mostrado, sao argumentos ampliados por Freud, mas antecipados
significativamente por Schopenhauer. Para além do pessimista, porém, Freud da continuidade
ao método inaugurado por Rée e Nietzsche de abordagem da religido pelo caminho
genealogico, cientifico e nao-metafisico. E embora também tenha sido antecipado pelos
ultimos em uma série de elementos criticos, a exatidao psicopatoldgica e a posse de novos
conhecimentos antropolégicos e historicos sobre a religido torna seu desmascaramento de
Deus ainda mais preciso. O fato das conclusGes ateistas desses trés genealogistas serem tao
intimamente semelhantes as de Schopenhauer, porém, que partiu de uma metafisica imanente,
comprova que essa ultima nao esta nas antipodas da abordagem da psicologia cientifica alema
e austriaca do final do século XIX e inicio do XX, como se costuma defender.

CONCLUSOES

Assim, acreditamos que a atualidade de Schopenhauer se evidencia, especialmente, nos
desdobramentos de seu atefsmo sobre autores como Rée, Nietzsche, Freud, aos quais muitos
outros nomes podem ser adicionados. Se Foucault esta certo ao sugerir que Marx, Nietzsche
¢ Freud formam os trés pilares da filosofia contemporinea continental'”; se no seio dessas
trés doutrinas pulsa um atefsmo radical e desmascarador da hipocrisia religiosa; e se Nietzsche
acerta quando defende que Schopenhauer foi o primeiro ateu da filosofia alema, a cujo rigor

174: a

somos gratos por sermos «herdeiros da mais longa e valiosa autossuperagao da Europa»
atualidade de Schopenhauer esta solidamente demonstrada, como o pai do ateismo filoséfico,
alemao e austriaco contemporaneo. No que concerne a «escola de Schopenhauer em sentido

175

lato»'”, dfendemos que sua recep¢ao do atefsmo do mestre a divide em duas tendéncias

" Freud, S.. Die Zukunft einer Llusion, op. cit., p. 183.

172 «O céu deixemos / aos anjos e pardaisy». Do poema de Heine, Deutschland. O termo «companheiro de
descrenca (Unglanbensgenossen)», citado por Freud, foi referido por Heine a Spinoza (Heine, H. Deustschland. Apud
Die Zukunft einer Illusion, op. cit., p. 183).

173 Foucault, M. Nietzsche, Freud ¢ Marx. Trad.: ]. L. Barreto. Principio Ed.: Sio Paulo, 1997, p. 17.
% The Joyful Wisdom, op. cit., § 357, p. 308.
S Arthur Schopenbaner ¢ 1a Sua Scuola, op. cit., p. 73.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Numero 3
A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion 301



SCHOPENHAUER, SUA ESCOLA E O ADVENTO DO ATEISMO NA FILOSOFIA ALEMA

opostas e enraizadas na ambivaléncia schopenhaueriana ante a religido: uma atefsta e que
abrange pensadores como Rée, Nietzsche e Freud, e outra religiosa ou mistica, liderada por
P. Deussen e P. Mainlinder. Como os primeiros aprofundam a grande originalidade ateista
de Schopenhauer, enquanto que os segundos rompem com a mesma e se mantém fiéis ao
parentesco da filosofia com a religido e a mistica, que se encontra subordinada, em
Schopenhauer, a0 compromisso cientifico da filosofia, concluimos que os ateus sio os
herdeiros mais fiéis desse filésofo, e as testemunhas mais vigorosas da atualidade de seu
pensamento. E verdade que Deussen e Mainlinder se definem e sio definidos com mais
énfase como schopenhauerianos; e que Fazio também aplica a categoria de «hereges» a Rée
e Nietzsche. Contudo, desde o ponto de vista especifico do atefsmo, é justamente o oposto
o que se constata: os verdadeiros hereges foram, antes, Deussen e Mainlinder. Enquanto
que Rée, Nietzsche e Freud foram adeptos ainda mais radicais dessa originalidade. O modo
como os filésofos se relacionam com seus precursores, de fato, ¢ amiude muito estratégico:
quanto maior a paternidade, maior parece procurar nega-la. Deussen e Mainlinder, portanto,
negam, em grande medida, o judaismo, o cristianismo e o platonismo, que sao as suas
principais referéncias, ao se definirem como schopenhauerianos. E Rée, Nietzsche e Freud
ocultam a raiz schopenhaueriana, ao recusarem qualquer vinculagio muito estreita com o
schopenhauerianismo.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2018. Nimero 3
302 A 200 afios de E/ mundo como voluntad y representacion



