VOLUNTAD Y REPRESENTACION:
EL LUGAR DE SCHOPENHAUFER EN LA HISTORIA
DEL SER DE HEIDEGGER

WILL AND REPRESENTATION:
SCHOPENHAUER'S PLACE IN HEIDEGGER's HISTORY OF BEING

Josg Luis VILA LEIROS
UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE COMPOSTELA

RESUMEN: En el presente escrito pondremos en relacion algunos aspectos de la filosofia de
Arthur Schopenhauer con otros de la de Martin Heidegger. Prestaremos especial atencion al
papel del primero en la historia del ser y a como se vertebran en ella algunos conceptos clave
como voluntad, representacion y entendimiento a través de las alusiones no solo a Schopenhauer,
sino también a Schelling y Nietzsche. De todo ello intentaremos desprender el rol de dichos
conceptos y comprobar hasta donde se extiende la deuda idealista que habria en ellos y llegarfa
hasta hoy en algunos de los presupuestos de la ontologfa hermenéutica.

PALABRAS CLAVE: Schopenhauer, Heidegger, voluntad, representacion, entendimiento, historia
del ser, Nietzsche, Schelling;

ABSTRACT: In this paper we will relate some aspects of Arthur Schopenhauer’s philosophy to
others of Martin Heidegger. We will pay special attention to the role of the first in the history
of being and how some key concepts as will, representation and understanding are structured in it
through allusions not only to Schopenhauer, but also Schelling and Nietzsche. All this to try
to conclude the role of such concepts and see how extended is the idealistic debt in ontological
hermeneutic’s presuppositions nowadays and some of the budgets of hermeneutics ontology.

KEYWORDS: Schopenhauer, Heidegger, will, representation, understanding, history of being,
Nietzsche, Schelling;

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 183



Jost Luis VILA LEIROS

oda una etapa del pensamiento de Martin Heidegger pasa por su abordaje de Nietzs-

che. Tal etapa marca uno de los puntos medulares de su obra: la historia del ser, esa

gigantomaquia que ya se anunciaba en Kant y el problema de la metafisica'. En ella Hei-
degger hace un gran esfuerzo por analizar el concepto de voluntad de poder, y para ello pone
este en relacion con otros conceptos de voluntad anteriores: por ejemplo los de Aristoteles,
Kant, Schelling o Hegel, pero también, y aunque brevemente, con el de Schopenhauer; que
abordara principalmente en el primer capitulo del primer tomo de su Niefzsche® titulado «La
voluntad de poder como arten.

Penetrar en la posicion de Schopenhauer en la historia del ser significa varias cosas, pero
en lo que se refiere a su relaciéon con Heidegger significa en primer lugar ahondar en la pasion
de dos autores por un tercero: Kant. En el caso del primero, y de cara a comprender sus re-
laciones con el segundo, habra que indicar que su defensa de Kant, y el hecho de considerarse
legitimo heredero de la misma, implic6 algo que le separa abiertamente de Heidegger: su
constante desprecio por el idealismo aleman, que consideraba una «teologia especulativa»’.
De Kant, Schopenhauer conservo algo que nos interesa especialmente en el presente escrito:
la separacion tajante de fenémeno y noumento (cosa en si), que en su filosofia seran repre-
sentacion y voluntad respectivamente. Desde aqui habra que partir si se quiere comprender
el nucleo de la filosofia de Schopenhauer, pero también su relacion con la de Heidegger. Alu-
diendo a los lazos entre ambos autores se podria decir que en Schopenhauer lo primero es la
diferencia entre voluntad y representacion:

Solo la aplicacion de esa reflexion puede hacer que no nos quedemos en el fendmeno sino que ac-
cedamos a la cosa en si. Fenémeno significa representacion y nada mas: toda representacion de cual-
quier clase, todo objeto, es fendmeno. Cosa en silo es Gnicamente la voluntad: en cuanto tal, no es en

absoluto representacion, sino algo zofo genere diferente de ella [...].*

Schopenhauer dice que la voluntad es diferente (verschieden) de la representacion foto genere.
Esto podtia ser contrastado con el uso de la misma expresion por parte de un autor que, ademas
de Hegel, Schopenhauer no se cansé de difamar: Friedrich Schelling, quien, en sus Investigaciones

filosdficas’, afirma que las cosas son distintas (verschieden) de Dios foto genere. Una distincion que,
ademas, es escision (schied):

! Heidegget, Mattin, Kant y el problema de la metafisica, FCE: México DF, 1996, p. 201.

? Heidegger, Martin, Nietzsche, Atiel: Barcelona, 2013.

* Schopenhauet, Arthut, E/ mundo como voluntad y representacion I, Trotta: Madrid, 2009, p. 45.

* 1bid., pp. 162-163.

> Schelling, E. W. J., Investigaciones filoséficas sobre la esencia de la libertad humana y los objetos con ella relacionados,
Anthropos: Barcelona, 2004.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Nimero 1
184 El circulo schopenhaueriano



VOLUNTAD Y REPRESENTACION: EL LUGAR DE SCHOPENHAUER EN LA HISTORIA DEL SER DE HEIDEGGER

Reconocemos mas bien que el concepto de devenir es el unico apropiado a la naturaleza de las
cosas. Pero estas no pueden devenir en Dios considerado de modo absoluto, puesto que son dis-
tintas de El 700 genere o, para decirlo mas correctamente, son distintas de El infinitamente. Para
estar escindidas de Dios tienen que devenir en un fundamento distinto de EL Pero como no puede
existir nada fuera de Dios, esta contradiccion solo puede resolverse diciendo que las cosas tienen
su fundamento en aquello que, en Dios mismo, no es EJ mismo, esto es, en aquello que es el fun-
damento de la existencia de Dios. Si queremos poner este ser al alcance humano, podemos decir
que se trata del ansia que siente el Uno eterno de engendrarse a si mismo. Esta ansia no es el propio
Uno, pero si es con El igualmente eterna; quiere engendrar a Dios, esto es, a la Unidad insondable,
pero precisamente por ello, la unidad no esta todavia presente en ella. De ahf que, considerada en
s{ misma, sea Voluntad, pero voluntad en la que no hay ningin entendimiento y, por lo tanto, no
una voluntad subsistente por s{ misma y perfecta, ya que, en realidad, es el entendimiento el que
es la voluntad en la Voluntad. Con todo, es una voluntad que quiere el entendimiento, es el ansia
y deseo de entendimiento; una voluntad que no es consciente, sino que presiente, y cuyo presen-
timiento es el entendimiento. Estamos hablando de la esencia del ansia considerada en y para si,
que ha de ser tomada en consideracién aunque haya sido desplazada desde hace tiempo por aquello
superior que surgi6 de ella, y aun cuando no podamos asirla de modo sensible, sino solo mediante
el espititu y el pensamiento.®

Varias consideraciones pueden brotar de este parrafo. La primera, constatar que hay un
toto genere que, si se acepta el paralelismo Schelling-Schopenhauer, alude en ambos a una dife-
rencia. El #to genere schopenhaueriano distingue voluntad y representacion mientras que el
schellinguiano discrimina absolutamente, infinitamente, a Dios de las cosas. El segundo explica
que las cosas no pueden estar separadas de Dios sin contradecirse, momento en el que habla
del fundamento. Las cosas solo podrian ser distintas de Dios en la medida en que la escision
es posible por el fundamento diferente de Dios (la Voluntad). Ya que nada puede estar fuera
de Dios sin contradiccién, la tnica salida es que haya algo que «en Dios mismo no es F/ mismo
[was in Gott selbst nicht Ex Selbst ist]». Schelling se refiere aqui a aquel dualismo que no permite
ningun principio malo que no esté subordinado al bueno: «mas arriba se hablé del dualismo
modificado, segun el cual el principio malo no esta coordinado al bueno sino subordinado a
¢, y que es por ello un «dualismo legitimo» que admite a/ wismo tiempo (3ugleich) la unidad. La
escision schellinguiana que subyace a este dualismo legitimo establece una relacién compleja
entre Dios, las cosas infinitamente distintas de €1, y el fundamento deviniente y no unitario
del cual proceden tanto esas cosas como Dios. El fundamento es una Voluntad en la que no
hay entendimiento y por ello es imperfecta, pero que tiene el entendimiento en su esencia,
que lo presiente, siendo este presentimiento la voluntad de la Voluntad. La Voluntad (en ma-
yuscula) estarfa exenta de dicho entendimiento, pero su imperfeccion, su falta precisamente
de entendimiento, no le permitirfa «entender» a la Voluntad que tiene una voluntad (en mi-

§ Ibid., pp. 165-166.
7 Ibid., p. 167.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 185



Jost Luis VILA LEIROS

nuscula) en ella. Es dicha voluntad la mas mayuscula de las voluntades, aquella que puede
llevar a la Voluntad a la perfeccion: «el ansia y deseo de entendimiento». Este entendimiento
es la «esencia del ansia considerada en y para si» solo asible «mediante el espiritu y el pensamienton.
Resultaria demasiado extenso de cara a los propositos del presente escrito profundizar aqui
en estas relaciones, y creemos que bastara lo indicado por ahora para poder decir que el en-
tendimiento juega un papel decisivo en la distincion Zofo genere entre Dios y las cosas en Sche-
lling, asi como lo hace la voluntad (considerada en mayuscula o minudscula).

Cierta influencia de Schelling en Schopenhauer estarfa insinuada en el 70 genere y plasmada
en este a través de la diferencia entre voluntad y representacion. La cuestién para nosotros
serfa: djuega el mismo papel en Schelling y Schopenhauer el entendimiento? Habra que apelar
aqui a otro oo genere. Es el que, en Schopenhauer, separa la representacion intuitiva de la abs-
tracta: «los conceptos forman una clase peculiar, diferente zofo genere de las representaciones
intuitivas hasta ahora consideradas y existentes solo en el espiritu humano»®. Esta nueva dis-
tincioén aporta lo siguiente: que en Schopenhauer hay una diferencia interna a la representa-
cioén, y que dicha diferencia marca aquello «existente solo en el espiritu humano». Es aqui
donde el papel del entendimiento frente a Schelling varia:

Una fundamentacion de la permanencia de la sustancia mas profunda, tomada del andlisis de nues-
tras representaciones intuitivas del mundo empirico en general, se encuentra en nuestro libro pri-
mero, § 4, donde se ha mostrado que la esencia de la materia consiste en la total unidn del espacio y el
tiempo, union esta que solo es posible por medio de la representacion de la causalidad, por lo tanto
solo para el entendimiento, que no es nada mas que el correlato subjetivo de la causalidad; por eso
también la materia no es nunca conocida de otro modo que como accion |wirkend|, es decir, como
causalidad; en ella, ser y actuar [Wirken| son una misma cosa, lo cual indica ya la palabra realidad
[Wirklichkerd]. Union intrinseca de espacio y tiempo —causalidad, materia, realidad— son, pues, una
sola cosa, y el correlato subjetivo de esa tnica cosa es el entendimiento.’

Lo relevante de la diferencia #of0 genere entre representacion intuitiva y abstracta es que esta
nos permite profundizar en la materia, que se ocupa de la representacion de la causalidad. Esto
ha de ser especialmente sefnalado ya que, a diferencia de Schelling, que relacionaba el entendi-
miento con «el espiritu y el pensamientoy», Schopenhauer lo hace tnicamente con la represen-
tacion de la causa, con una representacion intuitiva que diferencia #ofo genere de la abstracta.
Para €l el lugar del entendimiento no es el del espiritu y el pensamiento, sino el de la materia-
lidad. A diferencia de Schelling, la voluntad en Schopenhauer no entiende ni tiende hacia el
entendimiento pensado o espiritualizado: es cega a esta dimension, y tiene una funcion zofo genere
diferente a la de la representacion abstracta: ocuparse de la accion de una Wirken separada #oto
genere tanto de la voluntad (recordemos, lo en sf) como de la representacion abstracta.

¥ Schopenhauet, Arthur, E/ nundo como voluntad y representacion 1, op. cit., p. 88.
? Ibid., pp. 538-539.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Nimero 1
186 El circulo schopenhaueriano



VOLUNTAD Y REPRESENTACION: EL LUGAR DE SCHOPENHAUER EN LA HISTORIA DEL SER DE HEIDEGGER

Por extension, el entendimiento en Schopenhauer no se refiere a ninguna relacién con el
fundamento. No se trata entonces en él de un fundamento escindido, sino de #za voluntad
ciega que se escinde a s{ misma objetivandose: «asi, por todas partes de la naturaleza vemos
disputa, lucha y alternancia en la victoria, y precisamente en ello conoceremos con mayor cla-
ridad la esencial escision de la voluntad respecto de si misma»'’. Para ¢l la escisiéon no esta
entre la voluntad y el entendimiento: allf no hay una diferencia fr genere, sino en la voluntad
misma. En contraste con Schelling la voluntad es ##a, atribucion de unidad que Schelling no
hace a la Voluntad, sino a Dios. Para este Dios es Uno, pero la voluntad fundamento que es-
cinde e individua, aquello que «en Dios mismo no es El mismo», 1o que esta mas alla de la uni-
dad y la engendra: el Se/bst. Schopenhauer, por su parte, no habla de este Se/bst con respecto
a la voluntad a pesar de que ella se escinda, su escision de la voluntad no tiene Se/bsz, pero
tampoco Dios con respecto al cual ser fundamento oscuro. Al representarse intuitivamente
la voluntad entiende, pero ya no es voluntad nouménica, no tiene ninguna relacion con el en-
tendimiento, ni siquiera aquella teleolégica que si se da en Schelling. Schopenhauerianamente,
la voluntad no quiere el entendimiento, que queda supeditado a la causa-efecto y la materia.
La filosoffa de una voluntad atea se inaugura en este gesto que delimita la representacion y
aisla y salvaguarda a la voluntad en el en si. Schopenhauer, con ello, se dirige contra el kantismo
de la dialéctica trascendental en la Critica de la razon pura 'y también contra el lugar que esta
abre al idealismo aleman posterior a él. Frente a ellos enfatiza la independencia de una volun-
tad irrepresentable y ajena al principio de razén, referido dnicamente al conocimiento del su-
jeto y no al en si:

En consecuencia, se hallarfa en un permanente error quien no fuera capaz de llevar a término la
ampliacion del concepto aqui requerida y con la palabra voluntad pretendiera seguir entendiendo la
especie unica designada hasta el momento, la que estd guiada por el conocimiento y se manifiesta
exclusivamente por motivos o incluso solo por motivos abstractos, o sea, bajo la direccion de la
razoén; ese, como se ha dicho, es solo el més claro fenémeno de la voluntad.!!

Desde la voluntad schopenhaueriana no existe una diferencia #rascendente entre razén como
Grundy como Vernunft. En el idealismo el Grund setfa fundamento de la ernunft, pero no su-
cede esto en Schopenhauer, no al menos en la experiencia extrema de la filosofia schopen-
haueriana: la estética, en la que profundizaremos posteriormente y donde el sujeto de
conocimiento puro carece de cualquiera de las dos. No es que la voluntad carezca de funda-
mento en Schopenhauer sino que es la representacion la que carece de €él, y no porque hubiese
un fundamento que estuviese subordinado en la representacion, sino porque Schopenhauer
impugna todo discurso sobre el Grund como teolégico:

 Ibid, p. 201.
" Ibid., pp. 162-163.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 187



Jost Luis VILA LEIROS

Tal filosofar histérico produce en la mayoria de los casos una cosmogonia que admite muchas varie-
dades o, si no, un sistema emanantista o una doctrina de la caida; o, finalmente, cuando debido a
la desesperacion por los infructuosos intentos en esas vias es empujado al dltimo camino produce,
a la inversa, una doctrina del continuo hacerse, manar, nacer, surgir a la luz desde la oscuridad,
desde el tenebroso fundamento [Grund], el fundamento originario [Urgrund], el destundamento
[Ungrund) y cualesquiera otros desatinos por el estilo, lo cual por lo demas se podria despachar a la
mayor brevedad observando que hasta el momento actual ha transcurrido toda una eternidad, es
decir, un tiempo infinito, asi que todo lo que pueda y deba hacerse ha tenido que hacerse ya. Pues
todas esas filosofias historicas, por muchos aires que se den, toman e/ Zenpo por una determinacion

de las cosas en sf [...]."2

Y volvemos a Heidegger y su relacion con Schopenhauer: ¢se puede decir de Heidegger
que hizo del tiempo un en-si? ¢Se puede imputar al Abgrund (o al ser, que para el caso «es» Lo
Mismo: el Selbst de ascendencia schellinguiana ontolégicamente diferente de los entes) lo que
Schopenhauer proclama acerca de Grund, Ungrund o Urgrund? :Es extensible no solo la acu-
sacion de tomar el tiempo como un en si, sino la de que aqui haya una doctrina de la caida"
contraria a un materialismo de la naturaleza inmanente y continuista con el discurso idealista
de lo suprasensible?

Nuestra filosofia afirmara aqui la misma zzmanencia que en las demas consideraciones: en contra de
la gran doctrina kantiana, no pretendera utilizar las formas del fenémeno, cuya expresion general es
el principio de razén, como trampolin para sobrevolar el fenémeno, que es lo unico que les da sig-
nificado, y aterrizar en la ilimitada regién de las ficciones vacias. Antes bien, este mundo real de la
cognoscibilidad en el que estamos y que estd en nosotros sigue siendo, tanto como la materia, el
limite de nuestra consideracién: un mundo tan rico de contenido que ni la mds profunda investiga-
cion de la que el espiritu humano fuera capaz podria agotarla. Y porque el mundo real y cognoscible
nunca dejard nuestras consideraciones éticas faltas de materia y realidad, como no lo hizo con las
precedentes, de nada tendremos menos necesidad que de recurrir a conceptos negativos y vacios, y
luego hacernos creer a nosotros mismos que deciamos algo cuando levantando las cejas hablabamos

de lo «Absoluto, lo «nfinitox, lo «Suprasensible» y cualesquiera otras negaciones semejantes |...J."*

Dejemos aparcado el tema del tiempo. El mundo, comzo voluntad y representaciin, no lo toma
como un en si, pero tampoco lo hace con la razén. La filosoffa schopenhaueriana no tiene en
esta un elemento esencial sino que aparece subordinada tanto a la voluntad como a la repre-
sentacion. Esta no funcionarfa bajo principios enteramente racionales sino en primer lugar
intuitivos: punto crucial de la distincion entre representacion intuitiva y abstracta. En Scho-

12 Ibid., pp. 329-330.

13 Cfr. Heidegger, Martin, Ser y ziempo, Editorial universitaria: Santiago de Chile, 1997, «El ser cotidiano del
Ahf y la caida del Dasein».

" Schopenhauer, Arthur, E/ mundo como voluntad y representacion 1, op. cit., pp. 329-330.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Nimero 1
188 El circulo schopenhaueriano



VOLUNTAD Y REPRESENTACION: EL LUGAR DE SCHOPENHAUER EN LA HISTORIA DEL SER DE HEIDEGGER

penhauer el poder de la intuicién no es racional pero si representativo: a esto habria que
afiadir, ademas, que la representacion intuitiva es en primer lugar animal (también ahondare-
mos en esto después), y solo posteriormente racional o autoconsciente. La diferencia zofo genere
pero interna a la representaciéon depotencia el principio de razoén al incluir el evolucionismo
del querer en el ambito de la representacion intuitiva:

Los cambios que experimenta cada cuerpo animal son conocidos inmediatamente, esto es, sentidos;
y al referirse inmediatamente ese efecto a su causa, nace la intuicién de esta como objeto. Esa refe-
rencia no es un razonamiento realizado con conceptos abstractos, no se realiza mediante la refle-
xi6n ni voluntariamente sino de forma inmediata, necesaria y segura. Es la forma cognoscitiva del
entendiniento puro, sin la cual nunca tendria lugar la intuicién, sino que quedatfa simplemente una
conciencia vaga, semejante a la de las plantas, de los cambios del objeto inmediato, que se seguirfan
unos a otros sin significado ninguno, siempre y cuando no tuvieran significado para la voluntad
por no ser dolorosos o placenteros. [...| Solo cuando el entendimiento pasa del efecto a la causa
aparece el mundo como intuicién extendida en el espacio, cambiante en la forma y permanente en
la materia a lo largo del tiempo. Pues él une espacio y tiempo en la representacion materia, es decir,
actividad. Este mundo como representacion existe solamente por y para el entendimiento."

II

El papel de la intuicién no tiene protagonismo unicamente en el ambito del conocimiento.
No hay que olvidar el importante papel que esta tiene en su relacion con el sujeto de conoci-
miento puro en la ya mentada «experiencia extrema» schopenhaueriana: la estética. Dicho su-
jeto, en tanto accede a la representacion en su perfeccion, se sumergirfa en una unica imagen
intuitiva quedando solamente 7odo e/ mundo como representacion:

Cuando un sujeto, elevado por la fuerza del espiritu, abandona la forma habitual de considerar las
cosas, dejando de ocuparse tnicamente de sus relaciones reciprocas —cuyo fin ultimo es siempre
la relacién con la propia voluntad— guiado por las formas del principio de razén; es decir, cuando
no considera ya el donde, cuando, porqué y para qué de las cosas sino tnica y exclusivamente el
gué, cuando su conciencia no se interesa tampoco por el pensamiento abstracto, por los conceptos
de la razon, sino que, en lugar de todo eso, entrega a la intuicién todo el poder de su espiritu, se
sumerge totalmente en ella y llena toda su conciencia con la tranquila contemplacion del objeto
natural que en ese momento se presenta, sea un paisaje, un arbol, una roca, un edificio o cualquier
otra cosa; y asi, utilizando una expresiéon muy significativa, se pierde completamente en ese objeto,
es decir, olvida su individualidad, su voluntad, y queda Gnicamente como puro sujeto, como claro
espejo del objeto, de modo que es como si solo existiera el objeto sin nadie que lo percibiera y no
se puede ya separar al que intuye de la intuicién sino que ambos se han hecho una misma cosa, ya

15 Ibid., p. 60.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 189



Jost Luis VILA LEIROS

que toda la conciencia esta totalmente llena y ocupada por una sola imagen intuitiva; cuando de
este modo el objeto esta separado de toda relacién con algo fuera de €l y el sujeto de toda relacion
con la voluntad, entonces lo asi conocido no es ya la cosa individual en cuanto tal sino la zdea, la
forma eterna, la objetividad inmediata de la voluntad en ese grado: y precisamente por eso, el que
esta sumido en esta intuicién no es ya un individuo, pues el individuo se ha perdido en ella: es un
puro, involuntario, exento de dolor e intemporal sujeto de conocimiento. |...| El puro sujeto del conoci-
miento y su correlato, la idea, han salido de todas aquellas formas del principio de razén: el tiempo,
el lugar, el individuo que conoce y el que es conocido, no tienen para ellos significado alguno. So-
lamente en la medida en que, segin se ha descrito, un individuo cognoscente se convierte en sujeto
puro del conocer y el objeto considerado se eleva a idea, aparece puro y en su totalidad el zundo
como representacion y se produce la completa objetivacion de la voluntad, ya que solo la idea es su ob-
Jetividad adecuada. |...] Pues, prescindiendo de aquel wundo como representacion, no queda nada mas que
el mundo como voluntad. La voluntad es el en si de la idea que la objetiva perfectamente; es también
el en si de la cosa individual y del individuo que la conoce, los cuales la objetivan imperfectamente.
En cuanto voluntad, fuera de la representacion y todas sus formas, es una y la misma en el objeto
contemplado y en el individuo que, elevandose en esa contemplacion, se hace consciente de si
mismo como sujeto puro. De ahf que ambos no sean diferentes en si mismos: pues en sf son la vo-
luntad que aqui se conoce a si misma, y la pluralidad y diversidad solo existen en cuanto modo y
manera en que se produce ese conocimiento, es decir, que no existen mas que en el fenémeno y
en virtud de su forma: el principio de razon. |...] En si misma, es decir, fuera de la representacion,
esa voluntad es idéntica a la mfa: solamente en el mundo como representacion, cuya forma es
como minimo la de sujeto y objeto, nos distanciamos como individuo cognoscente y conocido.
Tan pronto como se ha suprimido el conocer, el mundo como representacion, no queda mas que
mera voluntad, afan ciego. El hecho de cobrar objetividad y convertirse en representacién supone
de un golpe el sujeto y el objeto: pero el que esa objetividad sea una pura, perfecta y adecuada
objetividad de la voluntad, supone el objeto como idea, libre de las formas del principio de razon,
y el sujeto como puro sujeto del conocimiento, libre de la individualidad y la servidumbre de la
voluntad.'®

El mundo como voluntad y representacion es también el mundo como voluntad y experiencia
estética. Esta es la mas perfecta representacion, la total intuiciéon representadora de una vo-
luntad irrepresentable que aprehende la idea platénica a la Schopenhauer, la experiencia libre
de un volente sin razon suficiente que representa con pureza la «objetividad adecuada» de 1a vo-
luntad. En este ambito ya solo queda la distincién sujeto-objeto y ninguna mas, aunque con
matices. Los matices estarfan en que el objeto dejarfa de ser tal en cuanto se reflejase en el es-
pejo de la conciencia del sujeto puro produciéndose la compenetracién entre ambos en una
unica imagen intuitiva: «<ambos se han hecho una misma cosa». Pero atendiendo a las palabras
de Schopenhauer comprobamos que sigie hablando de un sujeto, aunque sea un sujeto puro de
conocimiento al borde de no serlo dada su maxima compenetracion y adecuada objetivacion
de la voluntad. No hay en Schopenhauer una renuncia total al sujeto en la experiencia estética,

6 Ibid., pp. 232-235.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Nimero 1
190 El circulo schopenhaueriano



VOLUNTAD Y REPRESENTACION: EL LUGAR DE SCHOPENHAUER EN LA HISTORIA DEL SER DE HEIDEGGER

sino al principio del razén en el sujeto (purificacion) y, al mismo tiempo, al objeto en tanto
transformado en idea.

La relacion estética no es entre sujeto y objeto per se, esto supondria una comprension del
mundo no solo como representacion, sino como representacion en la que obra el principio
de razon. La experiencia estética se da entre la intuicién de un sujeto puro que conoce (la ausencia
de conocimiento implicarfa la inmersion imposible en una voluntad cega) y la idea. Gracias a
esto hay «una pura, perfecta y adecuada objetividad de la voluntad»: el objeto se convierte en
idea y se libera del principio de razén y el sujeto se libera «de la individualidad y la servidumbre
de la voluntad» convirtiéndose en puro. Esta es /a diferencia estética siltima que Schopenhauer
introduce: la representaciéon como relacion entre sujeto puro e idea donde lo intuitivo hace
callar lo abstracto. A la luz de esto cobra mayor relieve lo que Schopenhauer dice en su critica
a Kant al acusarlo de haber introducido el pensamiento en la intuicién confundiendo repre-
sentacion intuitiva y abstracta y denominando al término medio entre ellas experiencia (la con-
fusion se produciria al nivel del Gegenstand como objeto de pensamiento). La voluntad seria
ciega en tanto ausente de principio de razén y de representacion, pero esta serfa solo parcial-
mente racional: en ella habria un lugar para la experiencia «irracional» estética. La forma mi-
nima de la representacion se conserva, pero no un principio de razén que se quiebra. Principio
de razén y representacion son también diferentes en Schopenhauer y lo que los distingue es la
adecuacion, pureza y perfeccion de la objetivacion. Esta mostraria la representacion en su
esencia: perfecta en tanto prescinde del principio de razoén. Por dltimo quedaria tnicamente la
voluntad irrepresentable, 7070 genere diferente de la representacion.

Las repercusiones de la experiencia estética y de esta diferencia entre principio de razén y
representacion habran de ser afiadidas a la relacion Heidegger-Schopenhauer. Anteriormente
seflalamos la critica al tiempo como un en si. Si se aceptase la prolongacion a la historia del
ser de esta ultima critica encontrarfamos que tiene cierta incidencia con respecto a los autores
que cabria sefialar como Azfos de la filosofia y serfan susceptibles de formar parte de ella. Este
es un punto relevante a la hora de acercarse a la relaciéon Schopenhauer-Heidegger debido no
solo a las divergencias habidas entre él y el idealismo con respecto al entendimiento, o al
menos en el presente texto entre ¢l y Schelling, sino también debido a las que se derivan de
la actitud ofensiva del primero con el segundo. La supuesta veracidad ontolégica de la historia
del ser estarfa entonces influida, ademas de por un modo idealista de concebir la voluntad,
por una decisién de inclusion o exclusion en funcion de la filiacion mas o menos idealista de
sus autores (¢donde estan Spinoza y otros tantos como ¢I?). Podria no extrafiar demasiado
que el papel de Schopenhauer sea tan anecdético teniendo en cuenta la frecuencia e intensidad
de sus insultos por una especie de codigo de etiqueta filoséfico que, si bien resultaria también
discutible, no lo sera en este lugar; pero probablemente es mas preocupante y tendenciosa la
manera en la que Heidegger interpreta la voluntad en consonancia con ese espiritu idealista.
Es aqui donde penetra la importancia, no solo del lugar de la representacién con respecto a
la razén en la experiencia estética o la disputa sobre el en si y el tiempo, sino el papel que

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 191



Jost Luis VILA LEIROS

juega en ambos filésofos y lo que significa de cara a sus posturas y las de otros el problema
de la animalidad, al que ya hemos aludido. Con respecto a este punto, en Schopenhauer es
crucial la separacion entre representacion intuitiva y abstracta. Lo que queremos resaltar ahora
es que Heidegger pierde de vista por completo no solo esta separacion sino también la que
hay entre principio de razén y representacion en su historia del ser asimilando ambas y que
esto afecta a lo que sea la animalidad para cada uno de estos autores. ¢Qué implicarfa entonces
que para Heidegger la voluntad esté determinada por ideas y en tanto tal sea idealista?

¢Qué es lo determinante, lo representado en cuanto tal o aquello que se apetece? ¢El apetecer re-
presentante estd determinado por la representacion o por el deseo? Dicho de otro modo: ¢es la
voluntad un representar, es decir, esta determinada por ideas, o no? Si se ensefia que la voluntad
es en esencia un representar, entonces esta doctrina de la voluntad sera «idealistar.!”

Las cuestiones del humano, el animal, el apetecer y el deseo tienen clara resonancia en la
obra de Schopenhauer e influyen en su concepcién de la voluntad. Por ejemplo, dira (y aqui
conectaremos de nuevo con el problema del entendimiento) que «el entendimiento es el
mismo en todos los animales y hombres, tiene siempre la misma forma simple: conocimiento
de la causalidad, transito del efecto a la causa y de la causa al efecto, y nada mas»'®. Para Scho-
penhauer tanto humanos como animales representan; pero esto no funciona en Heidegger,
que considera que el animal no representa ya que no apetece ez cuanto tal. Este es un punto
clave que diferencia a ambos en cuanto a la diferencia 70 genere interna a la representacion.
Schopenhauer, al separar la representacion intuitiva de la abstracta pero haciendo convivir
ambas en la representacion, deja un amplio lugar de influencia para la ascendencia animal del
humano. Heidegger, por su parte, la extirpa al negar la representacion al animal y hacerla ex-
clusivamente humana. Para Heidegger el animal apetece, pero no en cuanto tal, por tanto no
quiere:

En el animal, este impulso mismo y en cuanto tal no tiene propiamente en la mirada aquello hacia
lo que esta impulsado, no se representa el alimento en cuanto tal y no le apetece en cuanto alimento.
El apetecer no sabe lo que quiere, porque en realidad no quiere, y sin embargo persigue aquello
que apetece, pero nunca en cuanto tal. La voluntad, en cuanto apetecet, no es, sin embatrgo, un
impulso ciego. Aquello que desea y apetece estd en cuanto tal también representado, recogido en
la mirada, co-percibido. [...] Pero esto no quiere decir en ningin caso que el querer sea propiamente
un representar, de manera tal que a lo representado se le agregara posteriormente un apetecer del
mismo, sino que es al revés."”

7 Heidegger, Martin, Nietzsche, op. cit., p. 61.
18 Schopenhauer, Arthur, E/ mundo como voluntad y representacion 1, op. cit., p. 69.
1 Heidegger, Martin, Nietzsche, op. cit., p. 60.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Nimero 1
192 El circulo schopenhaueriano



VOLUNTAD Y REPRESENTACION: EL LUGAR DE SCHOPENHAUER EN LA HISTORIA DEL SER DE HEIDEGGER

En lo que se refiere al analisis de la relacion entre voluntad y representacion, Heidegger
no estima que esta sea anterior a aquella y que la segunda simplemente se afiada a la primera.
La voluntad no jugarfa el mismo papel de lo en si ciego diferente a la representacién como
en Schopenhauer (podriamos, de hecho, ver en el comentario de que la voluntad no es un
impulso ciego una alusion velada a él). Para Heidegger, aunque la voluntad sea «anterior a la
representacion, esta anterioridad no la separa por completo de ella: en la medida que hay vo-
luntad, dice Heidegger, hay entendimiento, noein, y representacion. Heidegger comenta esto
amparandose en Aristoteles, Kant, Schelling y Hegel™. En el caso de Aristételes, y aludiendo
a la psijé, utilizara el argumento de que los moéviles del humano son el deseo y el entendimiento,
que ambos determinan el actuar, y que «esta concepcion de la voluntad se torné determinante
para todo el pensamiento occidental y es aun la concepcion corriente»”. Eso serfa cierto tam-
bién para Schelling, en el que la Voluntad, atn separada de Dios, tendrfa en su esencia esa
otra voluntad que presiente y tiende al entendimiento. La descripcion que Heidegger hace,
por su parte, en la historia del ser expone que la voluntad tenderfa a la representacion. Se po-
dria incluso decir que la representacion en Heidegger es a la voluntad lo que en Schelling es
al entendimiento. En este dltimo el fundamento era un principio independiente y ciego, pero
(y aunque Schelling tenga una vision mucho mas naturalista de la voluntad que Heidegger)
esto no deja de hacer que todo lo ciego de la Voluntad se dirija hacia esa esencia presintiente
que es el entendimiento: la voluntad en la Voluntad. Heidegger no admite ceguera alguna: la
separa de forma tajante y ex cuanto ta/ del ansia o el querer arrebatandole su potestad a los ani-
males y reiterando en lo humano la teleologia schellinguiana que presiente, solo que en este
caso lo que hay en la voluntad que la lleva hacia su esencia mas intima, es la representacion.
El querer, de una forma u otra, ha de estar ontolégicamente referido al noein, nunca puede
darse fuera del entendimiento incluso aunque suceda «antes»; de esta manera siempre sera
acompafiado por él. Esta es, entre otras, una de las funciones de la diferencia ontologica entre
el animal y el humano que constituye al Dasein (como por otra parte apunté Derrida®). Para
Heidegger, por tanto, los animales se mantienen diferentes a la representacion, por debajo de
ella, excluidos del mundo representado y volente. Ahora bien, y como deciamos, los humanos,
en tanto quieren, quieren de forma que no pueden querer sin representar también. De ahi que
Heidegger, al plantear la cuestion de si la voluntad es o no idealista en términos de si es 0 no
representativa, se sitie en un lugar peliagudo. La cuestion para nosotros ahora sera si el aspecto
animal en Schopenhauer, y su «materializacién» del entendimiento con respecto a Kant y el
idealismo anteriot, incorpora y otorga un lugar mas alto a la misma®. De esto se extraeran nues-
tros apuntes finales con respecto a la relacion entre Schopenhauer y Heidegger.

2 Ibid., ¢fr. «La interpretacion idealista de la doctrina nietzscheana de la voluntady.

2 Ihid., p. 61.

2 Cfr. Derrida, Jacques, E/ animal que lue-go estoy si(gui)endo, Trotta: Madrid, 2008.

2 Cfr. Rabade, Sergio, Experiencia, cuerpo y conocimiento, CSIC: Madrid, 1985, «Hacia la revaloracién del cuerpo:
Schopenhauer y Nietzschey.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 193



Jost Luis VILA LEIROS

III

En Schopenhauer hay una voluntad ciega irreductible a la representacion (fozo genere diferente
de ella) un entendimiento que se relaciona principalmente con la materialidad fisica (primacia
de la causa-efecto y la intuicion), una representacion intuitiva irreductible a la abstracta (tam-
bién oo genere diferente de ella) y una intuicién irracional de la experiencia estética que dife-
rencia razon y representacion. En cualquiera de los casos la voluntad no estarfa ligada al
entendimiento ni en ella habria algo que tiende a él: esta es la ceguera de la voluntad en tanto
totalmente separada de la representacién. Dado que el entendimiento no guarda relaciéon con
la representacion abstracta (y tampoco con la voluntad) esta confinado a una representacion
intuitiva (en la que setfa zntelectnal pero cuya inteleccion a su vez serfa la causacion de la Wirklich-
keif) que los animales también tienen. Todo esto nos lleva a ciertas conclusiones si comparamos
las reflexiones de Schopenhauer con las de Schelling y las de ambos con Heidegger en lo re-
ferente a la relacion de entendimiento y voluntad. Estas indicarfan que el lugar del entendi-
miento en Schopenhauer es sintoma de una concepcién de la voluntad 7o idealista (en el
sentido del idealismo aleman o de Heidegger, no en el que el propio Schopenhauer establece
en sus escritos). La voluntad no tenderia hacia la representacion y el entendimiento no se re-
ferirfa al espiritu o el pensamiento, sino unicamente a una intuicioén de la causa-efecto com-
partida por animales y humanos. Dicho ambito comun se situarfa dentro de la representacion,
en una esfera de accién e influencia en la que humanos y animales interactuarfan al mismo
nivel. Otra de dichas conclusiones nos indicarfa que representacion y principio de razén, en
Schopenhauer, sor disociables y que aun quedando en la experiencia estética la objetivacion ade-
cuada y perfecta de la voluntad, esta todavia permanece diferente 70 genere de una voluntad
ciega que no tiene en ella un entendimiento que serfa su esencia. Lejos de ser arbitrario o un
ejercicio de torpeza, este punto indica con fuerza las caracteristicas de la voluntad en la obra
de Schopenhauer y corrobora lo que plantedbamos anteriormente: cuan alejada del entendi-
miento, entendido de modo idealista, esta la voluntad en este autot.

¢Cuales son las repercusiones de esto? En primer lugar explicitar la lejanfa en los presu-
puestos y lugares conceptuales que ocupan voluntad, deseo, ansia, entendimiento, ceguera,
principio de razoén, representacion, intuicion, abstraccion y animalidad a la hora de sefialar lo
que puede contemplarse como una voluntad que es o no idealista; en segundo, que esta lejania
explica la parcialidad subyacente en la historia del ser de Heidegger que hace que Schopen-
hauer quede convenientemente fuera de ella; en tercero, que esta parcialidad no solo corrompe
la interpretacion que Heidegger hace de Schopenhauer (algo de por si ya suficientemente
grave), sino también, y de forma determinante en la historia de la filosoffa en el siglo XX, la
que hace de Nietzsche a base de ignorar la influencia de este autor en él pretendiendo que es
mayor la que habrian tenido otros no solo como Schelling o Hegel, sino como Kant, Arist6-
teles o incluso Platon. Heidegger no dejara de reiterar que no hay voluntad sin representacion.
Dira que Aristoteles, Leibniz y Kant tenfan una concepcioén idealista de la voluntad y que «si

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Nimero 1
194 El circulo schopenhaueriano



VOLUNTAD Y REPRESENTACION: EL LUGAR DE SCHOPENHAUER EN LA HISTORIA DEL SER DE HEIDEGGER

se entiende que una interpretacion idealista de la voluntad es aquella concepcién que afirma
simplemente que la representacion, el pensar, el saber, el concepto, pertenecen esencialmente
a la voluntad, entonces si, la interpretacion de Aristoteles es idealista; y lo mismo puede decirse
de Leibniz, y de Kant; pero entonces también de Nietzsche»™, a lo que afiadira:

Ante estas claras formulaciones, no se entiende qué pueda significar aun el rechazo de la interpre-
tacion idealista de su doctrina de la voluntad. Quizas quiera decirse que su concepcion no es la del
idealismo aleman. Pero también en el idealismo aleman se recoge el concepto de voluntad kantiano
y aristotélico. Para Hegel, saber y querer son lo mismo. Lo que quiere decir: el saber verdadero es
ya también actuar, y el actuar esta solo en el saber. Schelling llega incluso a decir: lo que propiamente
quiere en la voluntad es el entendimiento. ;No es esto un claro idealismo, si por ello se entiende la
remision de la voluntad a la representacion? Solo que Schelling, al utilizar ese giro extremo, no quiere
subrayar otra cosa que lo que Nietzsche destaca en la voluntad cuando afirma: la voluntad es una
orden; porque cuando Schelling dice «entendimiento» y cuando el idealismo aleman habla de saber,
no se alude a una facultad representativa como la que piensa la psicologfa, un comportamiento que
acompafiara de modo solo contemplativo a los otros procesos de la vida animica. Saber quiere decir:
apertura al ser que es un querer; en el lenguaje de Nietzsche, un «afectoy. [...] Tener en la mirada ex-
clusivamente algo unico, claro, tenso: ¢qué es esto sino tener ante si, representar, en el sentido mas
estricto de la palabra? Y el entendimiento, dice Kant, es la facultad de representar.”

Es aqui donde Heidegger asume que el idealismo de Schelling en el que «lo que propia-
mente quiere en la voluntad es el entendimiento» es un «claro idealismo» que Heidegger pro-
longa a la voluntad y la representacion. Como apuntamos previamente, lo que aqui queda
subrayado es que la representacion, en Heidegger, tiene un lugar semejante al del entendi-
miento en Schelling, y no solo en Schelling, sino también en Kant. En todos ellos se trata de
que la voluntad no deje de remitir a él, algo que como vimos no sucede en Schopenhauer.
Datle la importancia que tiene a este gesto schopenhaueriano implicaria decir algo mas, sobre
todo en lo referido a la relacién entre ceguera, animalidad y ateismo. No solo se trata entonces
del cambio que se produce en el entendimiento en Schopenhauer y de que este sea relevante
porque incluya la ascendencia animal del querer, sino de que este gesto sea azeo con tal grado
de virulencia (analoga a sus insultos contraidealistas) como para haber trastornado por com-
pleto el concepto de voluntad y haberse inyectado en las venas de la voluntad de poder alli
donde Nietzsche reclama para ella: no lo suprasensible sino lo sensible, no lo metafisico sino
lo fisico, no lo pasivo sino lo activo, no lo absoluto sino lo relativo, no lo incondicionado sino
lo condicionante, no lo espiritual sino lo animal.

Tal virulencia en el entendimiento apunta hacia algo con respecto a una retrospeccion a
Schelling, pero sobre todo hacia una prospeccion de Heidegger. Apunta a que ese Se/bst que

# Heidegger, Martin, Nietzsche, op. cit., p. 62.
% Ibid,, pp. 62-63.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 195



Jost Luis VILA LEIROS

en Schelling separa infinitamente las cosas de Dios es Lo Mismo que en Heidegger diferencia
ontologicamente el ser wismo de los entes. Esto, lejos de ser una nimiedad, explica en una
buena parte la desatencion filosofica a la que hoy en dia es sometido Schopenhauer (por ejem-
plo en la hermenéutica). Se podria decir que esta desatencion se debe a las deficientes apor-
taciones que Schopenhauer harfa al estudio de la historia, y serfa cierto, pero eso escamotea
algo que rodea lo anterior: que en la hermenéutica de cufio heideggeriano se encuentran pre-
cisamente buena parte de los autores que hoy cabria denominar como tedlogos especulativos.
En lo que se refiere a Heidegger y su postura con respecto al lugar de la razén y la represen-
tacion frente a la voluntad, reiterar lo ya dicho: razén y representacion no son idénticas; no en
toda la historia del ser, no al menos en la obra de Schopenhauer. Si aceptamos esto se debilita
el presupuesto central que la vertebra: que la historia de la representacion es la historia de la
voluntad racional subjetiva representativa que tendria su culminaciéon en Nietzsche y su con-
cepto de voluntad de poder como acabamiento. Podria argumentarse que Heidegger no des-
pista por completo el hecho de que en Schopenhauer la voluntad es irrepresentable y serfa
cierto, pero lo que sefialamos es que aquel asume como un error de base tal cosa, un error al
que Nietzsche no atenderia y que corregiria acercandose entonces al resto de autores idealistas
que, como ¢él, habrian concebido la representaciéon como algo a lo que es inherente tanto la
raz6n como la voluntad. Pero Nietzsche leyé a Schopenhauer de una manera que desde luego
no es la de Heidegger. Este asume que en tanto Nietzsche desacredita a Schopenhauer cuando
dice que no hay voluntad sin representacion, lo hace por los mismos motivos que €, a saber,
su adherencia a una voluntad idealista. Esta permite a Heidegger decir que Schopenhauer no
aporta nada a posturas previas de la voluntad cuando, como aqui hemos intentado mostrar,
dicha postura contradice todo el planteamiento de la voluntad que subyace a la historia del
ser tal y como Heidegger la cuenta. Gracias a esto Nietzsche queda mucho mas emparentado
con Descartes, Kant, Hegel, Schelling, Aristoteles, Platon o Protagoras que con el autor que,
segun sus propias palabras, fue su maestro junto a Wagner hasta al menos 1878.

Es asi como la historia del ser falsea la concepcion de voluntad en Nietzsche, falseando la
de Schopenhauer y la relacion entre ambos, para cumplir los designios de un nihilismo de la
historicidad de corte hermenéutico cuyas deudas teologicas deberfan hacernos sospechar de
lo que hoy se considera filosoffa y hacia donde llevan sus caminos.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Nimero 1
196 El circulo schopenhaueriano



