
Schopenhauer, Wagner y

la intuición muSical

Schopenhauer, Wagner and muSical intuition

JoSé antonio cabrera rodríguez
univerSidad de Sevilla

reSumen: en el presente trabajo analizamos la concepción intuicionista de la música compartida
por Schopenhauer y Wagner. Se expondrá para el caso en qué consiste la «obra de arte total»
(Gesamtkunstwerk) como escenario perfecto para la composición musical wagneriana. compro-
baremos así cómo influye Schopenhauer en uno de los grandes músicos románticos europeos,
inspeccionando temas como el inconsciente, el sueño o la sexualidad, importantes todos ellos
en la mentalidad filosófica contemporánea. 

palabraS clave: música, intuición, inconsciente, obra de arte total.

abStract: in this paper we analyze the intuitionistic concept of  music shared both by Scho-
penhauer and Wagner. We’ll expose what is the meaning of  «universal artwork» (Gesamt-
kunstwerk) as perfect stage for the Wagnerian musical piece. We will check how Schopenhauer
has influence upon one of  the greatest european romantic musicians by studying topics such
as unconscious, dreaming or sexuality, which are important all of  them for contemporary
philosophical mentality.

KeyWordS: music, intuition, unconscious, universal artwork.

dos grandes alemanes van históricamente unidos de un modo u otro al pensamiento
de Schopenhauer: Goethe y Wagner. Si en Goethe encontró nuestro autor la inspi-
ración personificada para modelar una teoría sobre la visión y los colores, mostrán-

donos el semblante con el que se nos aparece la realidad a nuestros ojos, en Wagner encontrará
un epígono artístico de su propia filosofía, desde luego, y con ella de esa peculiar dignificación

123

Schopenhaueriana. reviSta eSpañola de eStudioS Sobre Schopenhauer
2016. número 1
el círculo schopenhaueriano



de la música que va a marcar un antes y un después en la concepción de la ópera europea. y
es que las obvias afinidades entre las óperas wagnerianas y el pensamiento schopenhaueriano
responden a varios temas no poco suculentos. entre ellos, por supuesto, se incluirían el pesi-
mismo voluntarista, la metafísica del amor sexual o el sino trágico que depara a ciertos pro-
tagonistas. pero donde, gnoseológicamente hablando, podría avizorarse un interés común es
en el intuicionismo de la expresión musical. 

Se ha discutido hasta qué punto el pensamiento schopenhaueriano ha trascendido verda-
deramente en las óperas wagnerianas; no faltan quienes han cuestionado que la repercusión
haya resultado tan grande, como le ocurre a alessandro pinzani en How much Schopenhauer is
there really in Wagner?1 Sin embargo, a nuestro parecer no se podría asimilar cabalmente la tras-
tienda filosófica y metafísica de la obra wagneriana si no fuera por muchas de las ideas que
planteó Schopenhauer, entre las cuales, por supuesto, se encuentra la de la metafísica de la
música. Sea mayor o menor la intensidad con que Schopenhauer influyera en Wagner, lo cierto
es que no he conocido ningún caso de artista más leal a la teoría musical del filósofo pesimista
que este. así pues, su encuentro con la filosofía schopenhaueriana fue uno de esos aconteci-
mientos que a Wagner más le marcó durante toda su vida, viendo en la música un acceso in-
tuitivo superior a la trágica esencia del mundo.

1. EL DESCUBRIMIENTO DE SCHOPENHAUER

aun cuando el de danzig nunca le hubo vaticinado un futuro honroso para la música, Wagner
acabó personificando a ese genio metafísico con el que aquel identificaba al músico de pro.
en las pocas misivas intercambiadas entre ambos, Schopenhauer únicamente mostró cierto
apoyo a Wagner al reconocerle que pintaba maneras para la lírica. Wagner había escrito ya en
1849 su ensayo La obra de arte del futuro, en la que anunciaba programáticamente las líneas prin-
cipales de la Gesamtkunstwerk, la «obra de arte total», que englobaba todos los más altos géneros
artísticos, la mayoría de los cuales Schopenhauer había encumbrado en la pirámide de las
artes: música, danza, canto y lírica. con la obra de arte total, Wagner había agotado todas las
posibilidades artísticamente realizables sobre un escenario ante un espectador, pero siempre
bajo la supremacía indiscutible de la música, cuyo lenguaje superaba en dignidad a todos los
demás. la Gesamtkunstwerk wagneriana constituiría así el vivo ejemplo de un espectáculo in-
superable, y por ende, lo máximo que se podría alcanzar en la creación artística romántica.
por ello escogió Wagner el título tan revelador de «la obra de arte del futuro», por estar pen-
sando en el producto artístico más consumado que aguardaría a las generaciones venideras. 

en la producción de Wagner, hay un arco temático que oscilaría entre las cloacas de un in-
consciente cósmico –que hartmann adivinó y al que Freud iría haciendo cada vez más cons-

1Cfr. artículo en  (consultado el 6 de marzo de 2016):
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ethic/article/viewFile/1677-2954.2012v11nesp1p211/22999

JoSé antonio cabrera rodríGuez

124

Schopenhaueriana. reviSta eSpañola de eStudioS Sobre Schopenhauer
2016. número 1

el círculo schopenhaueriano



ciente– y la ensoñación paradisíaca del kosmos noetós: ese es, en efecto, el que media entre el
Parsifal y El anillo de los nibelungos. en esta sañuda lucha de la voluntad consigo misma iría cris-
talizando el quehacer musical wagneriano. pero, como muchos de sus coetáneos, Wagner no
llegó a tener noticias de Schopenhauer hasta una vez iniciada la segunda mitad del siglo XiX.
anteriormente, había sido seducido por las causas revolucionarias, socialistas y anarquistas,
por los reclamos propagandísticos de la izquierda hegeliana, de proudhon, bakunin, röckely
y sobre todo Feuerbach. Su escrito Arte y revolución de 1849 deposita todas estas preocupacio-
nes de corte más activista que metafísico. no fue hasta su exilio en zúrich en 1854 cuando el
poeta goethiano Georg herwegh, a la sazón colega suyo, le aconsejó leer al filósofo de danzig.
Su lectura de El mundo, que también provocaría un gran impacto en el joven nietzsche cuando
la leyera en leipzig en 1865, removió todos sus esquemas previos sobre el arte musical. Si en
1849 la había considerado un «arte ficticio» o «matemática del sentimiento», con ese toque
técnico-formalista del que con seguridad había renegado Schopenhauer (pese a que algunos
estudiosos lo hayan tomado por precursor del formalismo)2, en La música del futuro de 1861 la
habría caracterizado como «un efecto absolutamente único, irresistiblemente poderoso»3. Se
evidencia así el viraje que tomó su filosofía tras haber leído El mundo como voluntad y representación
de Schopenhauer. la impetuosidad y efusividad con las que desde entonces hablaría de la
música se hace visible en su ensayo de 1858 Sobre los poemas sinfónicos de Franz Liszt, donde
afirma: «escuchad mi credo: independientemente de aquello a lo que esté vinculada, la música
no puede dejar de ser el arte supremo, el arte redentor»4. así pues, lo que la habría supuesto
para la primera etapa de Wagner, adquiere dintornos muy metafísicos tras el descubrimiento
estelar del texto schopenhaueriano: por ello la ópera transcribe para Wagner la relación entre
la voluntad y representación de Schopenhauer, ya desde un ángulo artístico:  «la acción simula
un mundo de experiencia, que es la manifestación de la voluntad metafísica en forma de fe-
nómenos, mientras que la música es la expresión directa de esa voluntad (…) de este modo,
Wagner consideraría que él mismo estaba haciendo in concreto lo que Schopenhauer como fi-
lósofo estaba haciendo in abstracto»5.

nunca mejor dicho: donde Schopenhauer puso la letra, Wagner puso la música. a juzgar
por lo que magee ha afirmado, el pensamiento schopenhaueriano le habría venido a Wagner

2 es el caso de Fubini, para quien «la concepción de la música que forja Schopenhauer viene a ser sin duda,
por su riqueza, profundidad y competencia filosófica, una de las metas más logradas del pensamiento romántico,
y no solamente eso sino [...] que aparece claramente orientada hacia una estética formalista: el principio de la au-
tonomía del lenguaje musical –que desarrollará hanslick en un sentido antirromántico, algunas décadas más tarde-
se halla contenido, implícitamente, en la afirmación de que la música no guarda relación directa con los senti-
mientos, así como en la de que no puede ni debe suscitar sentimientos determinados en el oyente». Fubini, e., La
estética musical desde la Antigüedad hasta el siglo XX, alianza: madrid, 2005, pp. 290-291.

3 Cit. por magee, b., Schopenhauer, cátedra: madrid, 1991, p. 375.
4 Id.
5 Id.

125

Schopenhaueriana. reviSta eSpañola de eStudioS Sobre Schopenhauer
2016. número 1
el círculo schopenhaueriano

Schopenhauer, WaGner y la intuición muSical



como anillo al dedo: «Schopenhauer es, si podemos decirlo así, la filosofía que Wagner nece-
sitaba»6.  probablemente, tras el fiasco que se llevó con las causas políticas y sindicales, Wagner
habría estado en un momento de su vida en que la metafísica irracionalista le habría encendido
la bombilla. así, verbigracia, para Jack Stein el calado que Schopenhauer tuvo en la madurez
musical de Wagner habría sido realmente decisivo. y hasta tal punto Stein lo cree así que se
aventura la hipótesis de que toda su producción posterior habría variado notoriamente si no
se hubiera topado con El mundo y los Parerga7. 

no obstante, al estrenarse El oro del Rin no todos hacían una lectura positivamente scho-
penhaueriana, en el sentido de que Wagner impulsara una música que fuera expresión misma
de la intuición genial. tal crítica le haría peter cornelius, al que, aun cuando apreciara de largo
la obra, le pareció ciertamente abstracta, por haberle concedido plena autonomía a la música
frente al verso; él habría preferido una melodía derivada de la palabra, y no al revés. pero a
pesar de las críticas, Wagner habría continuado la senda marcada por Schopenhauer, aun
cuando se dejen entrever ciertos movimientos más apegados a esta preponderancia del texto
operístico. él mismo lo confesaría sin tapujos en su propia autobiografía cuando explica qué
fuentes le inspiraron a componer Tristán e Isolda: «no cabe ninguna duda de que fue, en parte,
la seria disposición mental surgida a raíz de mis lecturas de Schopenhauer –que entonces es-
taba exigiéndome que expresara, fascinado, sus rasgos fundamentales– la que me dio la idea
de Tristán e Isolda»8.

Sin embargo, ya antes de conocer a nuestro autor, Wagner habría avanzado sentimientos
e ideas que aquel habría admitido de buen grado según el esquema de su ética y la sabiduría
de la vida por él aconsejada en sus aforismos. antes de El holandés errante, estrenada el 2 de
enero de 1843, Wagner había compuesto obras que habían seguido una directriz muy cons-
ciente, arquitectónicamente bien construida, con el ramplón fin de lograr fama y dinero; este
era el caso de Las hadas y La prohibición de amar. Sin embargo, con El holandés errante, Wagner
permitió que «sus intuiciones derivadas del inconsciente dirigieran su obra», ya que  «se pro-
dujo un cambio radical en sus orientaciones intelectuales, por no decir su inversión»9. en las
escenas del navegante que se enfrenta a tempestades, ventiscas y remolinos, ya solo desea ter-
minar su existencia náufraga, y eso es lo que expresan los movimientos operísticos. Schopen-
hauer había advertido claramente la contradicción inherente a la expresión musical. alabando
el trabajo del genial beethoven, leemos: «en una sinfonía de beethoven se nos muestra la má-
xima confusión basada, sin embargo, en el más perfecto orden, la lucha más violenta que en
el instante inmediato se configura en la más bella concordia: es la rerum concordia discors»10.

6 magee, b., Wagner y la filosofía, Fondo de cultura económica: méxico, 2014, p. 191.
7 Stein, J., Richard Wagner and the Synthesis of  the Arts, Wayne State university press: michigan, 1960, p. 113.
8 cit. por magee, b., en Wagner y la filosofía, op. cit., p. 147.
9 Ibid., p. 188.
10 Schopenhauer, a., El mundo como voluntad y representación II (Complementos), trotta: madrid, 2005, p. 502.

JoSé antonio cabrera rodríGuez

126

Schopenhaueriana. reviSta eSpañola de eStudioS Sobre Schopenhauer
2016. número 1

el círculo schopenhaueriano



parejamente, en el Tanhäusser el protagonista homónimo termina finalmente por desear
retirarse de la vida mundana, expresando una cierta noluntad que nos recordaría a la vía as-
cética schopenhaueriana; y también pasaría lo mismo en el Löhengrin, cuando el protagonista,
al haber sufrido un desamor, decide igualmente renunciar a los placeres sexuales y al comercio
mundano para posicionarse en una situación superior, de conciencia mejor, que le daría ventaja
sobre los demás seres, si bien sin la presunta felicidad de que gozaría el común de los seres
humanos. 

asimismo, milton e. brener comenta que en 1951, tres años antes de conocer a Scho-
penhauer, Wagner escribe su manifiesto musical Ópera y drama, que «contenía una sorpren-
dentemente legible explicación de sus variadas teorías, incluyendo la superioridad de la
música».11 pero no sería hasta la composición de la tetralogía del Anillo cuando Wagner, con-
vencido por el sistema metafísico de Schopenhauer, plasmaría todo cuanto ya antes había
atisbado de manera inconsciente y sin la fuerte base filosófica que encontró en el de danzig.
para magee, «esto nos lleva al meollo de lo que Wagner consideraba qué había hecho por él
su descubrimiento de Schopenhauer: le había permitido que emergieran del reino incons-
ciente, hasta su conciencia, sus intuiciones creativas de forma completa y explícita»12. incluso
la segunda esposa de Wagner, cósima, llegó a contarle a nietzsche lo muy enfervorecido
que se mostraba leyendo a Schopenhauer, según nos refiere efectivamente magee: Wagner
«se dedicaba a la composición de El crepúsculo de los dioses por las mañanas y leía a Schopen-
hauer por las tardes»13.

basada en el viejo mito germano del anillo de los nibelungos, la tetralogía del Anillo llegó
a encabezar uno de los mayores motivos de honra para un nacionalismo exacerbado hasta lí-
mites insospechados en el nazismo. ella fue, sin lugar a dudas, el más acabado ejemplo musical
del pensamiento schopenhaueriano. por ello se establece un fuerte enlace entre un artista con
preocupaciones filosóficas como Wagner y un filósofo con prerrogativas artísticas como Scho-
penhauer. es así como nos dice magee que «El anillo, tal y como lo conocemos hoy, tiene en
efecto un final schopenhaueriano, pero este se expresa solo en términos musicales»14. así,
será en la música donde cifrarán tanto el uno como el otro el privilegio propio del compositor:
aquel conocimiento intuitivo directo de la abstrusa voluntad cósmica.

11 «Opera and drama contained a surprisingly readable explanation of  his various theories, including the su-
periority of  the music». brener, m. e., Wagner and Schopenhauer: a closer look, Xlibris: uSa, 2014, p. 33

12 Wagner y la filosofía, op. cit., p. 192. y a renglón seguido acota: «Sus creencias filosóficas conscientes formaban
ahora, después de mucho tiempo, una unidad orgánica con sus intuiciones creativas, y también, en consecuencia,
con sus impulsos preconscientes e inconscientes de los cuales surgían aquellas intuiciones» (idem)

13 Ibid., p. 362.
14 Ibid., p. 191.

127

Schopenhaueriana. reviSta eSpañola de eStudioS Sobre Schopenhauer
2016. número 1
el círculo schopenhaueriano

Schopenhauer, WaGner y la intuición muSical



2. LA MÚSICA COMO LENGUAJE INTUITIVO

en 1860, Wagner escribe una carta a villot donde le confiesa su inclinación al lenguaje intuitivo
para la creación musical, alejándose de las escuelas formalistas y racionalistas a las que la téc-
nica y el cálculo métrico del tempo les bastaría para componer buenas piezas musicales: «la
forma artística ideal es aquella que puede ser enteramente entendida sin reflexión, la que pasa
directamente del corazón del artista»15. como ha advertido muy bien Stein, su teoría de la
música obedece, pues, no tanto a un pensamiento dialéctico, cuanto a la intuición del artista
que en sí ya era: «su intuición lo guiaba con mayor seguridad de lo que su dudosa dialéctica
jamás podría hacerlo»16.

a Schopenhauer se le antoja la música un lenguaje puro y universal, como lo será también
para Wagner, y ello porque expresa aquello común a todos y no la mentira de la individuación.
efectivamente:

todos los posibles afanes, excitaciones y manifestaciones de la voluntad, todos aquellos
procesos interiores del hombre que la razón lanza dentro del amplio concepto negativo
de sentimiento, pueden ser expresados por el infinito número de melodías posibles, pero
siempre en la universalidad de la mera forma y sin la materia, siempre según el en sí y no
según el fenómeno, expresando, por así decirlo, su alma interior sin el cuerpo.17

la comprensión intuitiva concita también la asociación de ciertos simbolismos a algunos
de los protagonistas de las óperas wagnerianas. entre algunos de los que conforman el
elenco de personajes wagnerianos, Sigfrido acusa un muy evidente perfil romántico. para em-
pezar, personifica al héroe tan querido por aquellos, un héroe cuya leyenda arrastrará tras de
sí la inevitable y trágica muerte que sufre a manos de hagen, quien le clava una lanza en el
talón, el único punto débil de su cuerpo por no haberlo embadurnado con la sangre del dragón
Fafnir, que le proporcionaba indemnidad en el combate. para más inri, a su muerte le siguió
la de su amada brunilda, quien no soportó quedarse a solas sin su amado. el ciclo del Anillo
wagneriano, inspirado en la leyenda del anillo de los nibelungos, plasma pues con toda la
fuerza de la expresión operística esta tragedia al más puro estilo romántico. comparándolo
con lo que Feuerbach había explicado sobre la deidad como la sublimación de las cualidades
humanas y su inalienable libertad, sentencia Safranski que en Sigfrido «puede hacerse intuitivo

15 Wagner, r., Mis Ideas. Carta a Federico Villot. biblioteca Selecta: barcelona, 1904, p. 54.
16 «his artistic intuition guided him more surely than his dubious dialectics ever could have». Richard Wagner

and the Synthesis of  the Arts, op. cit., p. 150. ya en la «introducción» asevera Stein rotundamente que Wagner era
del tipo de artistas puramente intuitivo: «pero a pesar de su amplia teorización, Wagner era ante todo un artista
intuitivo» («but in spite of  his extensive theorizing, Wagner was primarily an intuitive artist»). Ibid., p. 7.

17 El mundo como voluntad y representación, op. cit., pp. 318-319.

JoSé antonio cabrera rodríGuez

128

Schopenhaueriana. reviSta eSpañola de eStudioS Sobre Schopenhauer
2016. número 1

el círculo schopenhaueriano



qué le espera al hombre que se ha emancipado del poder de los dioses»18. acorde, pues, con
el sentir idolátrico romántico, Sigfrido aparecería cual héroe deificado, hasta el punto de que
«con la mirada puesta en los antiguos, Wagner había resaltado la figura de prometeo. Sigfrido
es para él un nuevo prometeo, y también un nuevo cristo».19 Wagner rescataría una vez más
este personaje tan bien acogido por los románticos: su heroicidad lo convierte en un personaje
muy nietzscheano, en un superhombre capaz de conquistar y triunfar por sus propios medios
allá donde pisan sus pies. Según cacciari, en su autosuficiencia e independencia, este héroe-
dios «representa la heroica voluntad de poder “encantada”; él, ese narciso siempre alerta, él,
que no cree más que en las sensaciones “reales”, es la presa fácil de las ilusiones y se ve su-
mergido en un sueño profundo a lo largo de El crepúsculo de los ídolos».20 este sería el sueño de
la representación schopenhaueriana, que Sigfrido habría tomado por su entorno verdadero y
genuino, con arreglo al sentido de la tierra nietzscheano, único dogma reverenciado por el
superhombre.

dentro del ciclo del Anillo, el Sigfrido constituiría no por casualidad el scherzo, el movimiento
jocoso, gracioso y alegre. en él, la parte instrumental de la orquesta por fin superaría su rela-
ción de vasallaje con el canto, como bien afirma magee: «la orquesta deja de ser el “acompa-
ñamiento” o el “apoyo”; no está subordinada a las voces, sino que está emparejada con lo
que ocurre en la escena»21. pero allá donde Sigfrido personifica a este héroe endiosado, con
Wotan y brunilda se harían aún más palmarios los temas schopenhauerianos del dolor, la com-
pasión y la intuición. en concreto, Wotan, la germanización del dios odín, propende más bien
a encarnar valores como la potestad y el orden moral establecido; o como afirma bernard
Shaw, Wotan simbolizaría la divinidad y la majestuosidad, frente a un loki que personifica la
imaginación, la superchería y el cinismo22. puestos a elucubrar, ambos personajes podrían sig-
nificar tipos de intuición distintas: el primero una intuición sincera del mundo, ético-metafísica,
pues Wotan exhibe un excelente sentido moral; mientras que el segundo, como dios de la treta
y la engañifa, se acercaría más bien a la intuición de las máscaras bajo las que se oculta el mundo,
la intuición de lo irreal tomado por real (el simulacro); por traidor y engañoso a toda costa, tal
vez fuera el homólogo de la diosa purana maya a la que se refiere Schopenhauer23.

18 Safranski, r., Romanticismo: una odisea del espíritu alemán, tusquets: barcelona, 2012, p. 238.
19 Idem.
20 cacciari, m., El dios que baila, «los mensajeros silenciosos: de la relación Schopenhauer-Wagner», paidós:

buenos aires, 2000, p. 137.
21 magee, b., Schopenhauer, op. cit., p. 379.
22 Shaw, b., El perfecto wagneriano, alianza: madrid, 2011, p. 75.
23 Schopenhauer, a., El mundo como voluntad y representación I, trotta: madrid, 2004, p. 56. con el ejemplo de

Wotan y loki nos las vemos con un mitologema muy famoso y extendido entre tantas civilizaciones: el del dios
de la verdad versus el dios de la mentira, el dios del orden versus el dios del caos, el dios de la autoridad versus el
dios de la rebeldía. incluso si apuramos la interpretación, esto tendría que ver con la rebelión luciferina: su
envidia ante dios todopoderoso hace que el ángel lucifer se subleve contra él en una apoteosis de egoísmo,

129

Schopenhaueriana. reviSta eSpañola de eStudioS Sobre Schopenhauer
2016. número 1
el círculo schopenhaueriano

Schopenhauer, WaGner y la intuición muSical



la concepción wagneriana de la obra de arte total manifestaba una cohesión y solidez espe-
ciales. para el músico, la ópera es el resultado de una conjunción de varios factores creativos
a partir, eso sí, de una intuición primera. Según magee, «tanto si Wagner seguía sus intuiciones
creativas como si ensamblaba las óperas en su mente consciente, en ambos casos concebía la
creación de una ópera como un proceso integrado, en el cual la música, el drama y el verso
avanzaban conjuntamente»24. Gracias a la pretensión de unificación en la obra de arte total, pues,
se facilita este ideal holístico del saber que la intuición permite; y por ello, aunque a nivel de
ejecución técnica distingamos entre las distintas formas de arte, así como los ingredientes que
entran en juego a la hora de componer una ópera, en su totalidad esta manifiesta la intuición
inconsciente de una realidad difícilmente admisible para una mentalidad puramente analítica. 

para apresar la verdad, la conciencia racional se bate en retirada frente al imperio de lo irra-
cional y la intuición estética. cuenta magee que Wagner, en una carta enviada a august roeckel,
le declara que, quien desee estar en posesión de la verdad, «es necesario que [...] la haya sentido
intuitivamente antes de comprenderla intelectualmente».25 esto nos instala ante un palmario
antirracionalismo, lo cual podría tomarse de dos maneras: por un lado, como un desplante
frontal a la filosofía de la conciencia culminante en hegel, sin más ni más, y en tal caso Scho-
penhauer sería el primer pensador contemporáneo stricto sensu26; pero también podría tomarse
en un sentido positivo –no incompatible con el primero, desde luego, sino complementario a
él– como una prolongación o ramal filosófico del impulso romántico. Safranski iría muy por
la línea de esta segunda apreciación al clasificar a Schopenhauer y Wagner, además de nietzsche,
como herederos del romanticismo, y nosotros lo abonamos con absoluta convicción:

la idea romántica de que el cono de luz de nuestro conocimiento no ilumina todos los ámbitos de
nuestra experiencia, de que la conciencia no puede captar todo nuestro ser, de que estamos unidos
con el proceso de la vida de una forma más íntima que la capacidad de percibir de nuestra razón,

arrastrando tras de sí el pecado y la tentación propia del ego que afecta a todos los seres humanos. en cierto
modo, esta comparación simbólica supone un desdoblamiento para la intuición: porque Schopenhauer remacha
el sentido ilusorio y falaz de nuestras representaciones empíricas en tanto que originadas en un animal con
sistema nervioso central que no deja de reafirmar su individualidad, y sobre todo tomadas como motivos para
la acción; pero aplaude la intuición estética en el arte y la intuición metafísica en la moral al comportar, cada una
a su manera, un olvido del ego, un descanso de la incesante pulsión conativa de la voluntad de vivir.

24 Cit. por magee, b., en Schopenhauer, op. cit., p. 368.
25 Ibid., p. 199. no obstante, admitida que toda intuición es intelectual, habría que reformular ese «comprender

intelectual». Quizás habría afinado más escribiendo «comprenderla racional o lógicamente», pero dada la confusión
generalizada entre intelectualidad y racionalidad se le podrá disculpar. es moneda común que se identifiquen
ambos términos y por ello sobreentenderemos lo que se quiere decir, si bien para Schopenhauer no existe preci-
samente la equipolencia entre entendimiento y razón: mientras que aquel lo compartimos con los animales supe-
riores, esta es una facultad específicamente humana que nos adentra en el orbe lingüístico y conceptual.

26 esta es, verbigracia, la hipótesis defendida por Javier urdanibia en Los antihegelianos: Schopenhauer y Kierke-
gaard, anthropos: madrid, 1990.

JoSé antonio cabrera rodríGuez

130

Schopenhaueriana. reviSta eSpañola de eStudioS Sobre Schopenhauer
2016. número 1

el círculo schopenhaueriano



es una convicción que se ha expresado enérgicamente en la filosofía de la voluntad de Schopen-
hauer, y que sigue repercutiendo en Wagner y nietzsche. en esto son románticos, igual que lo fue
Schopenhauer.27

3. LA INTUICIÓNDE LO INCONSCIENTE: EL OCULTO SIMBOLISMODE LA GESAMTKUNSTWERK

como indica Safranski, los motivos del mal de amores o del crepúsculo de los dioses que este
Wagner tan schopenhaueriano iba introduciendo en sus obras fascinaron a creadores poste-
riores de la talla de huysmans, d’annunzio, mann, Schnitzler, hofmannsthal o mallarmé:
«para estos admiradores, los tornados de la orquesta y la melodía infinita hacen que el oyente
se hunda en el subsuelo psíquico y en sus oscuras promesas, que se encuentre en los ojos del
huracán, en el interior de los poderes de la forma».28 en la música wagneriana presentimos el
torrente misterioso de la voluntad, nos aventuramos en los sótanos del inconsciente, cuya
voz intentó escuchar Freud mediante su método psicoanalítico. buena parte de las inquietudes
intelectuales surgidas a principios del siglo XX recogen estas primeras perspicacias presentes
ya en una horquilla cronológica que abarca desde Schopenhauer hasta Freud (pasando por
Wagner y nietzsche), para quien la actividad de la voluntad irracional se intuye bajo las som-
bras de un eros y un tánatos, de una existencia umbría que también tematiza Wagner en el Cre-
púsculo de los dioses al recrear musicalmente el oscuro presagio del Götterdämmerung sobrevenido
por el Ragnarök (a saber, la destrucción del orden establecido por los dioses, causada por el
caos y el desenfreno de monstruos y gigantes)29. esto último precisamente estaría metafori-

27 Safranski, r., Romanticismo, op. cit., p. 246. Sin embargo, ¿por qué rompió nietzsche finalmente su relación con
Wagner, si mayormente toda su filiación al romanticismo se la debió a este? probablemente lo hizo porque le habría
disgustado el giro que había dado su música en comparación con su primera etapa, ya que la inspiración cristiana se
iba haciendo cada vez más presente. por eso tendría razón Safranski cuando interpreta que la crítica de nietzsche al
romanticismo no es que venga motivada por un romanticismo trágico y melodramático, rebosante en las primeras
obras de Wagner, sino más bien por una vertiente romántica que «pregona el retorno al cristianismo». Ibid., p. 263.

28 Ibid., p. 248.
29 Cfr. las Edda poética (Edda Maior), de anónima autoría (especialmente la Völúspa o primera parte), y la Edda

prosaica (Edda Minor) de Snorri Sturluson. cabría mencionar tal vez cómo, antes de esta batalla final entre fuerzas
del orden (dioses) y del caos (monstruos y gigantes), advendría el Fimbulvetr o el «invierno más grande», que ex-
terminaría a la raza humana; pues es el frío, como la inhóspita voluntad, la que también acaba con las formas
ilusorias de la individuación; esto bien lo ratificaría Schopenhauer con su concepto de «voluntad« desapacible y
áspera, aun cuando creamos que el afán de vida que nos infunde parezca entregarnos al deleite y el placer. al
final, es una voluntad que nos quita caprichosamente lo que nos da, una voluntad fría e implacable que todo lo
va devorando a su paso, sin ninguna piedad. porque la anomia, lo que no contempla teleonomía, nada sabe de
propósitos y sentidos; no se compadece de ninguno de sus individuos nacidos, ya que ellos son meras excusas
para su propia actividad: la producción y reproducción de los seres (de cualquier ser) en el mundo fenoménico
(de ahí la vieja idea de la creación y destrucción de mundos tan repetida en las mitologías de numerosos pueblos,
tras la que se oculta la veleidad de divinidades o entidades superiores –aunque en alguna ocasión, como para
anaximandro y heráclito, sea más bien una abstracta ananké [necesidad]).

131

Schopenhaueriana. reviSta eSpañola de eStudioS Sobre Schopenhauer
2016. número 1
el círculo schopenhaueriano

Schopenhauer, WaGner y la intuición muSical



zando sobre lo que, traído a comparación, habría enunciado Schopenhauer en su metafísica:
la voluntad caótica siempre vuelve, y todo lo construido por nuestra ciencia y nuestra razón,
toda querencia de un orden, resulta absolutamente vana ante el pulso del sinsentido; nuestro
mundo conocido se torna representación, mera ilusión, cuando nos percatamos del trágico
trasfondo que todo lo envuelve, haciendo añicos la pretensión de acotar, planificar y, en suma,
controlar cuanto sucede mediante una razón científica, técnica o incluso jurídica. en los mo-
vimientos fluctuantes de la música, la ley de la voluntad, anómica, se impone sobre la voluntad
de los hombres, pues estos no son más que marionetas en manos de aquella, verdadera sobe-
rana del cosmos.30

con esta conciencia del inconsciente evidenciada por Schopenhauer y tomada por Wagner
en sus dramas operísticos se abre, pues, una nueva etapa para la filosofía, la cultura y las artes,
una etapa que va a definir alguna que otra dirección del pesimismo y el decadentismo deci-
monónico finisecular. La valquiria es, sin ir más lejos, una concesión a las pasiones desatadas,
a un ego que se ha dado cuenta de que en él se alojan ocultos e invisibles huéspedes. magee
sugiere que en La valquiria «Wagner abre el surtidor del inconsciente, y saca a la luz un flujo
de material diluido del núcleo íntimo del mundo del sentimiento humano [...] las emociones
más prohibidas se expresan de una forma absolutamente desinhibida y plena»31. la actitud
con la que debemos afrontar la comprensión de una obra artística como la que creaba Wagner
no puede ya basarse tan displicentemente en el análisis atento de la obra, en el juicio de un
crítico que persigue los aspectos más técnicos, estilísticos o innovadores de la misma, sino
que debe conectar con su significado orgánico, con los temas metafísicos abiertos al senti-
miento y la intuición profunda. y esto que aquí comentamos sobre Wagner ya lo habría adi-
vinado enrico Fubini como indicio de la nueva era artística, en gran medida deudora del giro
artístico dado con la música romántica: 

la incapacidad de aceptar al crítico, como analista, anatomista, frío y distante, incapaz de «entender»
auténticamente el arte y la música en particular, la cual, en cambio, se debe ofrecer como hecho
inmediato a la intuición que capta globalmente, antes del análisis, es una actitud que se abre camino
desde fines del siglo Xviii y se hace cada vez más frecuente.32

en nuestro país, antonio machado llegó a opinar sobre la música de Wagner, estimándola
con su habitual verbo tan pulcro «el poema sonoro de la total opacidad del ser, cuya letra me-
tafísica era la metafísica de Schopenhauer»33. y es que a decir verdad, bajo la ópera total de
Tristán e Isolda palpita nada menos que toda la metafísica del amor sexual abordada por Scho-

30 Cfr. Weyers, r., Arthur Schopenhauers: Philosophie der Musik, Gustav bosse verlag: regensburg, 1976.
31 magee, b., Schopenhauer, op. cit., p. 360.
32 Fubini, e., El Romanticismo: entre música y filosofía, universitat de valencia: valencia, 1999, p. 42.
33 machado, a., Antología. II: Prosa, ediciones de la torre: madrid, 1999, p. 102.

JoSé antonio cabrera rodríGuez

132

Schopenhaueriana. reviSta eSpañola de eStudioS Sobre Schopenhauer
2016. número 1

el círculo schopenhaueriano



penhauer en los Complementos, rematada por el trágico desenlace de los amantes, siguiendo el
tono pesimista con que Schopenhauer explica en su obra principal la existencia humana en
general y la del ser consciente en particular. la tragedia se ensaña así con el ser consciente,
uno de cuyos grandes errores es la ejecución del coito al alargar y reproducir en otro ser el
dolor inherente que pagaremos al nacer y cuya deuda solo saldaremos con la muerte. en par-
ticular, a magee le parece que la pasión sexual es, junto con la música, el tema schopenhaue-
riano que más directamente justifica la metafísica que está detrás de Tristán e Isolda: «la vida
cotidiana que más nos acerca a un contacto directo con lo noumenal son el amor sexual y la
música. Tristán e Isolda –la obra misma, por el hecho de existir– es una celebración de esta afi-
nidad».34 esta ópera lleva a un orgasmo acústico y musical al oyente, que ve reflejada la intui-
ción musical del espíritu genial de su compositor. y es que bien lo describe magee: Tristán e
Isolda no es sino la «celebración extasiante del amor sexual»35. a tal respecto, Schopenhauer
había sido tajante condenado como trapacera la pasión sexual, que sirve a los fines de la vo-
luntad de perpetuarse en las diversas especies pese a la aniquilación de sus individuos. así:

el anhelo del amor, el ιμεροs que los poetas de todos los tiempos se han ocupado incesantemente
de expresar en innumerables formas sin agotar su objeto ni poder siquiera estar a su altura; ese
ansia que vincula a la posesión de una determinada mujer la representación de una felicidad infinita,
y un dolor inexpresable a la idea de no conseguirla, ese anhelo y ese dolor de amor no pueden
tomar su materia de las necesidades de un individuo efímero; sino que son el suspiro del espíritu
de la especie, que ve lograr o perder aquí un medio insustituible para sus fines, y por eso suspira
profundamente.36

igualmente, conviene parar mientes en los símbolos del día y la noche con los que Wagner
metaforiza en su Tristán e Isolda. consabido es ya que en su metafísica, Schopenhauer asocia
el símbolo del sol y el día al conocimiento empírico, al enmascaramiento del ser en el velo de
maya; mientras que la noche opaca (bien lo cotejamos con la metáfora novalisiana) reina en
el cráter magmático de cuanto existe, porque es la misma realidad de la que nacen los verda-
deros acordes del drama. la noche simboliza «la unidad original, limitada y oscura del ser del
que nacemos y al que volvemos, cuyos reflejos se repiten en nuestro interior, que también es
ilimitado, oscuro, lo más rotundo que hay en las profundidades de nuestro yo subconsciente».37

Si esto lo traducimos a la ópera de Tristán e Isolda, imaginaremos la noche como un refugio
para su amor secreto, imposible de cara a la galería, que lo reprueba y le pone mil y un impe-
dimentos. la noche silenciosa, sin embargo, es su confidente, vigía de su amor. en cierto sen-
tido, se podría decir que la vida de tristán e isolda está condenada al ostracismo, no puede

34 Schopenhauer, op. cit., p. 387.
35 Id.
36 El mundo como voluntad y representación II, pp. 604-605.
37 Schopenhauer, op. cit., p. 384.

133

Schopenhaueriana. reviSta eSpañola de eStudioS Sobre Schopenhauer
2016. número 1
el círculo schopenhaueriano

Schopenhauer, WaGner y la intuición muSical



ser pública y notoria; pues si lo fuera, si se expusiera a todas las miradas, sería censurada sin
piedad. magee ha venido a interpretar que ambos no pueden ser nunca fenómenos, y que por
tanto solo les cabe subsistir como noúmeno: «la noche funde a los amantes en uno solo, y
los une, pero en realidad sólo es en el ámbito de lo noumenal donde ellos son literalmente,
es decir metafísicamente, uno»38. Sólo en la noche, y no a plena luz del día, podrá triunfar su
amor. reaparece una vez más la metáfora nocturna, tan atractiva para los románticos espe-
cialmente desde los Himnos de la noche novalisianos. cacciari inscribe esta imagen en el personaje
mismo de tristán, quien «concentra en él voluntad nocturna y voluntad de olvido, representa
el naufragio de la Verneinung [aludiendo a la negación de la voluntad]»39. esto desde luego des-
peja una trocha directa hacia la decisión tomada por el asceta con la noluntad, transmutando
el fenómeno en un negativo fotográfico, extirpando no ya el organismo individuado, como
sucede cuando muere el individuo, sino la pulsión desiderativa que por instinto afirmamos.

por otro lado, cabría añadir brevemente un apunte relacionado con los sueños. es intere-
sante hacer notar que, por un lado, Schopenhauer comentaba que los sueños profundos (los
que hoy tendríamos en fase rem) pertenecen a la esfera exclusiva de la actividad volitiva sin
intuición externa, y que sólo algunos tramos soñados podrían ser recordados; y que por otro,
el arte nos despierta a la conciencia mejor: «la liberación que proporciona el conocimiento
[puro, artístico] nos saca de todo eso como lo hacen la dormición y el sueño»40. hay algo in-
consciente, latente, en nosotros que puede darnos pistas sobre lo que nos pasa mientras dor-
mimos, y ello da mucho que pensar. a juicio de magee, «los sueños que podemos recordar
constituyen algo intermedio mediante lo cual podemos conocer en alguna medida procesos
inconscientes a los que no podemos acceder de un modo directo». no debe extrañarnos que
sobre este onirismo artístico apologice Wagner con gran pericia en el acto iii de Los maestros
cantores: «amigo mío, esa es justamente la misión del poeta: / tomar nota de sus sueños e in-
terpretarlos. / créeme, la auténtica ilusión del hombre/ se le revela en sueños; / toda poesía
y creatividad artística / no es sino interpretación de sueños verídicos»41. por este último punto
referente a la interpretación de los sueños, podríamos incluso aducir junto con magee la sem-
blanza inevitable que guardan las palabras de Wagner puestas en boca de Sechs con lo que
luego realizaría Freud en su psicoanálisis. y ello, cómo no, debido nuevamente a la metafísica
de la inconsciencia ya anunciada por Schopenhauer: 

38 magee, b., Wagner y la filosofía, op. cit., p. 226.
39 cacciari, m., El dios que baila, paidós: barcelona, p. 137.
40 El mundo como voluntad y representación, op. cit., p. 252.
41 «mein Freund, das grad’ ist dichters Werk / dass er sein traümen deut’ und merk’. / Glaubt mir, des

menschen wahrster Wahn / Wird ihm im traume aufgetan: / all’ dichtkunst und poeterei / ist nichts als
Wahrtraum-deuterei» (la traducción es mía), en Wagner, r., Die Meistersinger von Nürenberg (consultado el 21 de
septiembre de 2016):)  

<http://www.zeno.org/literatur/m/Wagner,+richard/musikdramen/die+meistersinger+von+n%c3%b
crnberg/3.+akt/2.+Szene> 

JoSé antonio cabrera rodríGuez

134

Schopenhaueriana. reviSta eSpañola de eStudioS Sobre Schopenhauer
2016. número 1

el círculo schopenhaueriano



todo esto presagia sorprendentemente muchas de las ideas de Freud; pero Schopenhauer destaca
expresamente el hecho de que esto significa que los sueños recordados tienen algo en común
con el arte. ambos son mundos creados íntimamente que representan simbólicamente la realidad
noumenal a la que no podemos acceder directamente, y su creación no depende de ningún acto
de voluntad.42

la música hace, pues, las veces del sueño de la voluntad entera, y en tanto que escuchado
por nosotros, nos es posible radiografiar su alma interior. la música como intuición transei-
dética, puesto que ella va más allá del plano en que captamos ideas (contrariamente a las res-
tantes artes), la música como intuición transeidética nos desvela así el alma del mundo, lo que
no podemos captar fenoménicamente, pero que se deja acariciar en forma de sonidos. la
música es a la voluntad lo que el sueño recordado a nuestra psique en estado inconsciente.
por eso ella está siempre más allá de la palabra y el canto, es en sí un lenguaje sin palabras,
oculto al tiempo que lúcido; ella es la que manda sobre la palabra. desde luego que Wagner
cumplía a rajatabla el supeditar el texto operístico a la música, como Schopenhauer habría su-
peditado toda articulación de tipo verbal a esa intuición transeidética (una vez más encontra-
mos aquí cómo el logos resulta secundario frente a la intuición pura musical). comentando el
ensayo que Wagner escribiera sobre beethoven43, afirma dieskau dietrich:

Wagner vincula su teoría de la obra de arte global a las concepciones schopenhauerianas sobre el
simbolismo de los sueños y los rostros. la música se celebra como superior a las demás artes por
su clairvoyance, y su relación con la poesía se considera «totalmente ilusoria». Wagner postula que la
unión entre texto y música debe producir siempre la total subordinación del texto, aduciendo como
ejemplo que, en la novena Sinfonía, al texto de Schiller se le ha puesto música sin tener en cuenta
realmente la palabra.44

por otro lado, y con ocasión del texto nietzscheano, brilla la interpretación hecha por Sa-
franski sobre la tan arrinconada parcela a la que se vería reducida la intuitus ante el avance del
discurso científico:

Según nietzsche, Wagner notó que el lenguaje está enfermo, que el progreso de las ciencias ha
destruido las imágenes intuitivas del mundo. por ejemplo, vemos a diario que el sol sale, pero sa-
bemos que no hace tal cosa. en lo grande y en lo pequeño, el reino de los pensamientos se extiende
hasta lo invisible. pero a la vez la civilización se hace cada vez más compleja e inaccesible a nuestra
intuición.45

42 magee, b., Schopenhauer, op. cit., p. 392.
43 Cfr. Wagner, r., Beethoven, William reeves: londres, 1903.
44 dieskau dietrich, F., Wagner y Nietzsche. El mistagogo y el apóstata, altalena, madrid, 1982, p. 66.
45 Safranski, r., Romanticismo, op. cit., p. 251.

135

Schopenhaueriana. reviSta eSpañola de eStudioS Sobre Schopenhauer
2016. número 1
el círculo schopenhaueriano

Schopenhauer, WaGner y la intuición muSical



desde luego que esta interpretación cobra aún más vigor hoy día, cuando la ciencia, apli-
cada a la tecnología, nos convierte en hijos de una era tecnocientífica, de una sociedad fuer-
temente tecnificada, y cuando las mediaciones de la informática y de las nuevas tecnologías
nos apartarían de esa sabiduría estética cultivada por el genio romántico, cuyo estandarte mu-
sical en Wagner descuella tanto para la significación metafísica codiciada por quienes buscamos
la verdad.

4. CONCLUSIONES

aun con todo lo hasta aquí expuesto, el drama operístico con el que Wagner saca a relucir los
motivos mencionados más arriba no exceptuaría que exista una fase de racionalización puesta
al servicio de su dilucidación integral. es importante reseñar así que aun cuando gracias a la
intuición se capte en la ópera el significado auténtico de los temas schopenhauerianos, no
deja de ser cierto que el proceso simbólico de atención y racionalización que denotan los
textos allane el camino hacia esa intuición radical que está debajo. así nos lo ha hecho saber
por ejemplo ramón bau: 

el objetivo de este drama [wagneriano] es ser captado por la intuición personal y transmitir los
sentimientos humanos genéricos que forman parte del «alma» humana. no son pues obras desti-
nadas a dar «ideas» («conocimiento puro, racional, debido a las naturales condiciones de nuestro
entendimiento»). lo que transmiten son temas humanos que la intuición y el sentimiento pueden
captar plenamente. pero el poema escrito debe pasar por la razón, no actúa como un sentimiento
puro, necesita ser «razonable» para ser intuido luego en su esencia sensible. y es ahí, en ese poema
escrito donde puede intentar observarse la parte racional e ideológica».46

por tanto, bien es verdad que el texto lírico tendría un momento de comprensión simbólica
a la que se ordenaría la facultad lingüística y conceptual, algo que la música por sí sola no ne-
cesita al ir directa al corazón, sin más mediación que la que logran los instrumentos dispuestos
para ejecutarla con dignidad. Sin embargo, por más ideología que persiga inculcarnos, siempre
es la intuición latente la que le confiere su estatuto artístico, dado que el culmen de la obra de
arte total se siente intuitivamente en la música sinfónica, más allá de la parte vocal.

aunque el espíritu del genio romántico del que apetecía Schopenhauer nimbaba a Wagner
como compositor especial, sí es cierto que existirían distingos insalvables entre el impulso
schopenhaueriano y el wagneriano para el arte. magee anota los siguientes: 

Wagner consideraba el arte como una celebración de lo puramente humano, de la vida del hombre
en el mundo de la experiencia, mientras que Schopenhauer consideraba que esta vida era una

46 bau, r., en (consultado el 12 de enero de 2015): <http://www.archivowagner.com/21-indice-de-
autores/b/bau-ramon-1948/74-idea-e-intuicion-en-el-drama-wagneriano>.

JoSé antonio cabrera rodríGuez

136

Schopenhaueriana. reviSta eSpañola de eStudioS Sobre Schopenhauer
2016. número 1

el círculo schopenhaueriano



carga y este mundo un valle de lágrimas, y pensaba que el arte estaba relacionado con las ideas
platónicas y el noúmeno; las teorías de Wagner eran historicistas, cosa que Schopenhauer hubiera
despreciado; Wagner pensaba que el artista creador tenía que orientarse hacia el pueblo, mientras
que Schopenhauer pensaba que solo una minoría era capaz de interesarse por el gran arte; Wagner
consideraba que la principal función del arte era de carácter expresivo, mientras que Schopenhauer
consideraba que era de carácter cognoscitivo.47

entre ellos, por su mayor interés, vamos a comentar la última diferencia. en principio no
hay por qué desligar la función expresiva del carácter cognoscitivo que la fundamenta. hemos
visto que para crear sus melodías, Wagner se había inspirado en una metafísica que confiere
un hondo sentido a la vida: el amor imposible, la noche vigía, la muerte o la renuncia al mundo,
anticipando la noluntad en la ética. Que exista una intencionalidad expresiva en la composición
artística no excluye en ningún caso que se pueda conocer con verdad qué sea el mundo: los
movimientos mismos del Tristán e Isolda o el Parsifal encierran esa voluntad trágica tal y como
vibra en nuestras fibras más sensibles. por el alto grado alcanzado en su creación musical, nos
parece a todo punto defendible que en Wagner se aplique prácticamente la intuición transei-
dética teorizada por Schopenhauer. como ha hecho notar cacciari, lo intuitivo y lo expresivo
se darían al unísono en la música romántica: «la filosofía romántica de la música radicaliza el
aspecto ideal de la producción artística: la obra de arte, absolutamente libre de toda obligación
mimética, realiza en su intuición-expresión la coincidencia del sujeto y del objeto»48.

por todo lo visto, concluiremos infiriendo que la metafísica schopenhaueriana sobre la
música, cuya realidad hemos venido identificando con una vía intuitiva propiamente transei-
dética, encuentra su cumplida ejemplificación práctica en las óperas wagnerianas, y más espe-
cíficamente en el ciclo de El anillo del Nibelungo. Quizás a Schopenhauer, si hubiera vivido casi
un par de décadas más, le habría sorprendido presenciarlas en bayreuth con toda la pompa y
el boato con que fueron acogidas. pero sea como fuere, a buen seguro que se habría sentido
satisfecho de haber pasado a la historia por haber prendido con su pensamiento metafísico la
llama del entusiasmo genial en el corazón de uno de los mayores músicos románticos de todos
los tiempos.

47 magee, b., Schopenhauer, op. cit., p. 373.
48 El dios que baila, op. cit., p. 111.

137

Schopenhaueriana. reviSta eSpañola de eStudioS Sobre Schopenhauer
2016. número 1
el círculo schopenhaueriano

Schopenhauer, WaGner y la intuición muSical




