SCHOPENHAUER, W AGNER Y
LA INTUICION MUSICAL

SCHOPENHAUER, W AGNER AND MUSICAL INTUITION

JOsE ANTONIO CABRERA RODRIGUEZ
UNIVERSIDAD DE SEVILLA

RESUMEN: En el presente trabajo analizamos la concepcion intuicionista de la musica compartida
por Schopenhauer y Wagner. Se expondra para el caso en qué consiste la «obra de arte total»
(Gesamtkunshwerk) como escenario perfecto para la composicion musical wagneriana. Compro-
baremos asi cémo influye Schopenhauer en uno de los grandes musicos romanticos europeos,
inspeccionando temas como el inconsciente, el suefio o la sexualidad, importantes todos ellos
en la mentalidad filoséfica contemporanea.

PALABRAS CLAVE: musica, intuicidn, inconsciente, obra de arte total.

ABSTRACT: In this paper we analyze the intuitionistic concept of music shared both by Scho-
penhauer and Wagner. We'll expose what is the meaning of «universal artwork» (Gesamt-
kunstwerk) as perfect stage for the Wagnerian musical piece. We will check how Schopenhauer
has influence upon one of the greatest European romantic musicians by studying topics such
as unconscious, dreaming or sexuality, which are important all of them for contemporary
philosophical mentality.

KEYWORDS: music, intuition, unconscious, universal artwork.

os grandes alemanes van histéricamente unidos de un modo u otro al pensamiento
de Schopenhauer: Goethe y Wagner. Si en Goethe encontrd nuestro autor la inspi-
racion personificada para modelar una teoria sobre la vision y los colores, mostran-
donos el semblante con el que se nos aparece la realidad a nuestros ojos, en Wagner encontrara
un epigono artistico de su propia filosofia, desde luego, y con ella de esa peculiar dignificacién

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 123



Jost: ANTONIO CABRERA RODRIGUEZ

de la musica que va a marcar un antes y un después en la concepcion de la 6pera europea. Y
es que las obvias afinidades entre las Operas wagnerianas y el pensamiento schopenhaueriano
responden a varios temas no poco suculentos. Entre ellos, por supuesto, se incluirfan el pesi-
mismo voluntarista, la metafisica del amor sexual o el sino tragico que depara a ciertos pro-
tagonistas. Pero donde, gnoseoldgicamente hablando, podria avizorarse un interés comun es
en el intuicionismo de la expresion musical.

Se ha discutido hasta qué punto el pensamiento schopenhaueriano ha trascendido verda-
deramente en las éperas wagnerianas; no faltan quienes han cuestionado que la repercusion
haya resultado tan grande, como le ocurre a Alessandro Pinzani en How much Schopenhaner is
there really in Wagner?' Sin embargo, a nuestro patecer no se podtia asimilar cabalmente la tras-
tienda filoséfica y metafisica de la obra wagneriana si no fuera por muchas de las ideas que
plante6 Schopenhauer, entre las cuales, por supuesto, se encuentra la de la metafisica de la
musica. Sea mayor o menor la intensidad con que Schopenhauer influyera en Wagner, lo cierto
es que no he conocido ningtn caso de artista mas leal a la teorfa musical del filésofo pesimista
que este. Asi pues, su encuentro con la filosofia schopenhaueriana fue uno de esos aconteci-
mientos que a Wagner mas le marcé durante toda su vida, viendo en la musica un acceso in-
tuitivo superior a la tragica esencia del mundo.

1. EL DESCUBRIMIENTO DE SCHOPENHAUER

Aun cuando el de Danzig nunca le hubo vaticinado un futuro honroso para la musica, Wagner
acabo personificando a ese genio metafisico con el que aquel identificaba al musico de pro.
En las pocas misivas intercambiadas entre ambos, Schopenhauer unicamente mostro cierto
apoyo a Wagner al reconocerle que pintaba maneras para la lirica. Wagner habia escrito ya en
1849 su ensayo La obra de arte del futuro, en la que anunciaba programaticamente las lineas prin-
cipales de la Gesamthunshverk, la «obra de arte total», que englobaba todos los mas altos géneros
artisticos, la mayoria de los cuales Schopenhauer habia encumbrado en la pirimide de las
artes: musica, danza, canto y lirica. Con la obra de arte total, Wagner habia agotado todas las
posibilidades artisticamente realizables sobre un escenario ante un espectador, pero siempre
bajo la supremacia indiscutible de la musica, cuyo lenguaje superaba en dignidad a todos los
demas. La Gesamtkunstwerk wagneriana constituiria as{ el vivo ejemplo de un espectaculo in-
superable, y por ende, lo maximo que se podria alcanzar en la creacion artistica romantica.
Por ello escogié Wagner el titulo tan revelador de «la obra de arte del futuro», por estar pen-
sando en el producto artistico mas consumado que aguardaria a las generaciones venideras.
En la produccién de Wagner, hay un arco tematico que oscilarfa entre las cloacas de un in-
consciente césmico —que Hartmann adiviné y al que Freud irfa haciendo cada vez mas cons-

' (- articulo en (consultado el 6 de marzo de 2016):
https://petiodicos.ufsc.br/index.php/ethic/article/viewFile/1677-2954.2012v1 1nesp1p211 /22999

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Nimero 1
124 El circulo schopenhaueriano



SCHOPENHAUER, WAGNER Y LA INTUICION MUSICAL

ciente— y la ensofiacion paradisiaca del kosmos noetds: ese es, en efecto, el que media entre el
Parsifaly El anillo de los nibelungos. En esta saniuda lucha de la voluntad consigo misma irfa cris-
talizando el quehacer musical wagneriano. Pero, como muchos de sus coetaneos, Wagner no
lleg6 a tener noticias de Schopenhauer hasta una vez iniciada la segunda mitad del siglo XIX.
Anteriormente, habfa sido seducido por las causas revolucionarias, socialistas y anarquistas,
por los reclamos propagandjisticos de la izquierda hegeliana, de Proudhon, Bakunin, Réckely
y sobre todo Feuerbach. Su escrito Arte y revolucion de 1849 deposita todas estas preocupacio-
nes de corte mas activista que metafisico. No fue hasta su exilio en Zurich en 1854 cuando el
poeta goethiano Georg Herwegh, a la sazon colega suyo, le aconsejo leer al filésofo de Danzig;
Sulectura de E/mundo, que también provocaria un gran impacto en el joven Nietzsche cuando
la leyera en Leipzig en 1865, removié todos sus esquemas previos sobre el arte musical. Si en
1849 la habia considerado un «arte ficticio» o «matematica del sentimiento», con ese toque
técnico-formalista del que con seguridad habia renegado Schopenhauer (pese a que algunos
estudiosos lo hayan tomado por precursor del formalismo)?, en La miisica del futuro de 1861 la
habria caracterizado como «un efecto absolutamente unico, irresistiblemente poderoso»’. Se
evidencia as{ el viraje que tomé su filosofia tras haber leido E/ mundo como voluntad y representacion
de Schopenhauer. La impetuosidad y efusividad con las que desde entonces hablaria de la
musica se hace visible en su ensayo de 1858 Sobre los poemas sinfinicos de Franz Liszt, donde
afirma: «Escuchad mi credo: independientemente de aquello a lo que esté vinculada, la musica
no puede dejar de ser el arte supremo, el arte redentom’. Asi pues, lo que la habtia supuesto
para la primera etapa de Wagner, adquiere dintornos muy metafisicos tras el descubrimiento
estelar del texto schopenhaueriano: por ello la 6pera transcribe para Wagner la relacion entre
la voluntad y representacién de Schopenhauer, ya desde un angulo artistico: «la accién simula
un mundo de experiencia, que es la manifestacion de la voluntad metafisica en forma de fe-
némenos, mientras que la musica es la expresion directa de esa voluntad (...) De este modo,
Wagner consideraria que él mismo estaba haciendo 7 concreto lo que Schopenhauer como fi-
l6sofo estaba haciendo 7 abstractoy.

Nunca mejor dicho: donde Schopenhauer puso la letra, Wagner puso la musica. A juzgar
por lo que Magee ha afirmado, el pensamiento schopenhaueriano le habria venido a Wagner

% Es el caso de Fubini, para quien «a concepcién de la musica que forja Schopenhauer viene a set sin duda,
por su riqueza, profundidad y competencia filosofica, una de las metas mas logradas del pensamiento romantico,
y no solamente eso sino [...] que aparece claramente orientada hacia una estética formalista: el principio de la au-
tonomia del lenguaje musical —que desarrollara Hanslick en un sentido antirromantico, algunas décadas mas tarde-
se halla contenido, implicitamente, en la afirmacién de que la musica no guarda relacién directa con los senti-
mientos, as{ como en la de que no puede ni debe suscitar sentimientos determinados en el oyente». Fubini, E., L.z
estética musical desde la Antigiiedad hasta el siglo XX, Alianza: Madrid, 2005, pp. 290-291.

* Cit. pot Magee, B., Schopenbaner, Catedra: Madrid, 1991, p. 375.
* 1d.
S 1d.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 125



Jost: ANTONIO CABRERA RODRIGUEZ

como anillo al dedo: «Schopenhauer es, si podemos decirlo asi, la filosofia que Wagner nece-
sitaba»®. Probablemente, tras el fiasco que se llevé con las causas politicas y sindicales, Wagner
habrfa estado en un momento de su vida en que la metafisica irracionalista le habria encendido
la bombilla. Asi, verbigracia, para Jack Stein el calado que Schopenhauer tuvo en la madurez
musical de Wagner habria sido realmente decisivo. Y hasta tal punto Stein lo cree asi que se
aventura la hipotesis de que toda su produccion posterior habria variado notoriamente si no
se hubiera topado con E/ mundo ylos Parerga’.

No obstante, al estrenarse £/ oro de/ Rin no todos hacfan una lectura positivamente scho-
penhaueriana, en el sentido de que Wagner impulsara una musica que fuera expresion misma
de la intuicién genial. Tal critica le harfa Peter Cornelius, al que, aun cuando apreciara de largo
la obra, le parecio ciertamente abstracta, por haberle concedido plena autonomia a la musica
frente al verso; él habria preferido una melodia derivada de la palabra, y no al revés. Pero a
pesar de las criticas, Wagner habria continuado la senda marcada por Schopenhauer, aun
cuando se dejen entrever ciertos movimientos mas apegados a esta preponderancia del texto
opetistico. El mismo lo confesarfa sin tapujos en su propia autobiografia cuando explica qué
fuentes le inspiraron a componer T7istdn e Isolda: «No cabe ninguna duda de que fue, en parte,
la seria disposicion mental surgida a raiz de mis lecturas de Schopenhauer —que entonces es-
taba exigiéndome que expresara, fascinado, sus rasgos fundamentales— la que me dio la idea
de Tristan e Isolda»®.

Sin embargo, ya antes de conocer a nuestro autor, Wagner habria avanzado sentimientos
e ideas que aquel habria admitido de buen grado segun el esquema de su ética y la sabiduria
de la vida por él aconsejada en sus Aforismos. Antes de E/ holandeés errante, estrenada el 2 de
enero de 1843, Wagner habia compuesto obras que habian seguido una directriz muy cons-
ciente, arquitectonicamente bien construida, con el ramplén fin de lograr fama y dinero; este
era el caso de Las hadasy La probibicion de amar. Sin embargo, con E/ holandés errante, Wagner
permitié que «sus intuiciones derivadas del inconsciente dirigieran su obra», ya que «se pro-
dujo un cambio radical en sus otientaciones intelectuales, por no decir su inversiony’. En las
escenas del navegante que se enfrenta a tempestades, ventiscas y remolinos, ya solo desea ter-
minar su existencia naufraga, y eso es lo que expresan los movimientos operisticos. Schopen-
hauer habia advertido claramente la contradiccion inherente a la expresion musical. Alabando
el trabajo del genial Beethoven, leemos: «en una sinfonfa de Beethoven se nos muestra la ma-
xima confusion basada, sin embargo, en el mas perfecto orden, la lucha mas violenta que en
el instante inmediato se configura en la més bella concordia: es la rerum concordia discors'.

¢ Magee, B., Wagner y la filosofia, Fondo de Cultura Econémica: México, 2014, p. 191.

7 Stein, ., Richard Wagner and the Synthesis of the Arts, Wayne State University Press: Michigan, 1960, p. 113.
§ Cit. por Magee, B., en Wagner y la filosofia, op. cit., p. 147.

? Ibid., p. 188.

10 Schopenhauer, A., E/ mundo como voluntad y representacion I (Complementos), Trotta: Madrid, 2005, p. 502.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Nimero 1
126 El circulo schopenhaueriano



SCHOPENHAUER, WAGNER Y LA INTUICION MUSICAL

Parejamente, en el Tanhdusser el protagonista homoénimo termina finalmente por desear
retirarse de la vida mundana, expresando una cierta noluntad que nos recordaria a la via as-
cética schopenhaueriana; y también pasarfa lo mismo en el Libengrin, cuaando el protagonista,
al haber sufrido un desamor, decide igualmente renunciar a los placeres sexuales y al comercio
mundano para posicionarse en una situacion supetior, de conciencia mejor, que le darfa ventaja
sobre los demas seres, si bien sin la presunta felicidad de que gozaria el comun de los seres
humanos.

Asimismo, Milton E. Brener comenta que en 1951, tres afos antes de conocer a Scho-
penhauer, Wagner escribe su manifiesto musical Opera y drama, que «contenia una sorpren-
dentemente legible explicacién de sus variadas teorfas, incluyendo la superioridad de la
musica».!' Pero no setfa hasta la composicion de la tetralogia del Anzllo cuando Wagner, con-
vencido por el sistema metafisico de Schopenhauer, plasmaria todo cuanto ya antes habia
atisbado de manera inconsciente y sin la fuerte base filoséfica que encontré en el de Danzig,
Para Magee, «esto nos lleva al meollo de lo que Wagner consideraba qué habia hecho por él
su descubrimiento de Schopenhauer: le habia permitido que emergieran del reino incons-
ciente, hasta su conciencia, sus intuiciones creativas de forma completa y explicita»'?. Incluso
la segunda esposa de Wagner, Césima, llegd a contarle a Nietzsche lo muy enfervorecido
que se mostraba leyendo a Schopenhauer, segin nos refiere efectivamente Magee: Wagner
«se dedicaba a la composicion de E/ ereprisculo de los dioses por las mananas y lefa a Schopen-
hauer por las tardes»'.

Basada en el viejo mito germano del Anillo de los Nibelungos, la tetralogia del Anz/lo legd
a encabezar uno de los mayores motivos de honra para un nacionalismo exacerbado hasta li-
mites insospechados en el nazismo. Ella fue, sin lugar a dudas, el mas acabado ejemplo musical
del pensamiento schopenhaueriano. Por ello se establece un fuerte enlace entre un artista con
preocupaciones filoséficas como Wagner y un filésofo con prerrogativas artisticas como Scho-
penhauer. Es asi como nos dice Magee que «E/ anillo, tal y como lo conocemos hoy, tiene en
efecto un final schopenhaueriano, pero este se expresa solo en términos musicales»'. Asi,
sera en la musica donde cifraran tanto el uno como el otro el privilegio propio del compositor:
aquel conocimiento intuitivo directo de la abstrusa voluntad césmica.

" «Opera and drama contained a surprisingly readable explanation of his vatious theoties, including the su-
periority of the music». Brener, M. E., Wagner and Schopenbauer: a closer look, Xlibris: USA, 2014, p. 33

12 Wagnery la filosofta, op. cit., p. 192.Y a renglon seguido acota: «Sus creencias filosoficas conscientes formaban
ahora, después de mucho tiempo, una unidad organica con sus intuiciones creativas, y también, en consecuencia,
con sus impulsos preconscientes e inconscientes de los cuales surgian aquellas intuicionesy (iden)

B Tbid., p. 362.

Y Tbid., p. 191.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 127



Jost: ANTONIO CABRERA RODRIGUEZ

2. LLA MUSICA COMO LENGUAJE INTUITIVO

En 1860, Wagner escribe una carta a Villot donde le confiesa su inclinacion al lenguaje intuitivo
para la creacion musical, alejandose de las escuelas formalistas y racionalistas a las que la téc-
nica y el calculo métrico del zempo les bastaria para componer buenas piezas musicales: «la
forma artistica ideal es aquella que puede ser enteramente entendida sin reflexion, la que pasa
directamente del corazon del artista»'®. Como ha advertido muy bien Stein, su teoria de la
musica obedece, pues, no tanto a un pensamiento dialéctico, cuanto a la intuicién del artista
que en si ya era: «su intuicion lo guiaba con mayor seguridad de lo que su dudosa dialéctica
jamds podtia hacerlo»'S.

A Schopenhauer se le antoja la musica un lenguaje puro y universal, como lo sera también
para Wagner, y ello porque expresa aquello comun a todos y no la mentira de la individuacion.
Efectivamente:

Todos los posibles afanes, excitaciones y manifestaciones de la voluntad, todos aquellos
procesos interiores del hombre que la razén lanza dentro del amplio concepto negativo
de sentimiento, pueden ser expresados por el infinito nimero de melodias posibles, pero
siempre en la universalidad de la mera forma y sin la materia, siempre segun el en si y no
segun el fendmeno, expresando, por asi decitlo, su alma intetior sin el cuerpo.!”

La comprension intuitiva concita también la asociacion de ciertos simbolismos a algunos
de los protagonistas de las dperas wagnerianas. Entre algunos de los que conforman el
elenco de personajes wagnerianos, Sigfrido acusa un muy evidente perfil romantico. Para em-
pezar, personifica al héroe tan querido por aquellos, un héroe cuya leyenda arrastrara tras de
sf la inevitable y tragica muerte que sufre a manos de Hagen, quien le clava una lanza en el
talon, el unico punto débil de su cuerpo por no haberlo embadurnado con la sangre del dragon
Fafnir, que le proporcionaba indemnidad en el combate. Para mas inri, a su muerte le siguié
la de su amada Brunilda, quien no soport6 quedarse a solas sin su amado. El ciclo del Anillo
wagneriano, inspirado en la leyenda del anillo de los Nibelungos, plasma pues con toda la
fuerza de la expresion operistica esta tragedia al mas puro estilo romantico. Comparandolo
con lo que Feuerbach habia explicado sobre la deidad como la sublimaciéon de las cualidades
humanas y su inalienable libertad, sentencia Safranski que en Sigfrido «puede hacerse intuitivo

15 Wagnet, R., Mis Ideas. Carta a Federico 1Villot. Biblioteca Selecta: Barcelona, 1904, p. 54.

16 «His artistic intuition guided him more sutely than his dubious dialectics ever could have». Richard Wagner
and the Synthesis of the Arts, op. cit., p. 150. Ya en la «Introduccién» asevera Stein rotundamente que Wagner era
del tipo de artistas puramente intuitivo: «Pero a pesar de su amplia teorizacién, Wagner era ante todo un artista
intuitivo» («But in spite of his extensive theorizing, Wagner was primarily an intuitive artist»). Ibid., p. 7.

7 El mundo como voluntad y representacion, op. cit., pp. 318-319.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Nimero 1
128 El circulo schopenhaueriano



SCHOPENHAUER, WAGNER Y LA INTUICION MUSICAL

qué le espera al hombre que se ha emancipado del poder de los dioses»'®. Acorde, pues, con
el sentir idolatrico romantico, Sigfrido aparecerfa cual héroe deificado, hasta el punto de que
«con la mirada puesta en los antiguos, Wagner habia resaltado la figura de Prometeo. Sigfrido
es para él un nuevo Prometeo, y también un nuevo Cristo».!” Wagner rescatatia una vez mas
este personaje tan bien acogido por los romanticos: su heroicidad lo convierte en un personaje
muy nietzscheano, en un superhombre capaz de conquistar y triunfar por sus propios medios
alla donde pisan sus pies. Segin Cacciari, en su autosuficiencia e independencia, este héroe-
dios «representa la heroica voluntad de poder “encantada”; él, ese Narciso siempre alerta, €l
que no cree mas que en las sensaciones “reales”, es la presa facil de las ilusiones y se ve su-
mergido en un suefio profundo a lo largo de E/ crepiisculo de los idolos»* Este setia el suefio de
la representacion schopenhaueriana, que Sigfrido habria tomado por su entorno verdadero y
genuino, con arreglo al sentido de la tierra nietzscheano, tnico dogma reverenciado por el
superhombre.

Dentro del ciclo del Awnillo, el Sigfrido constituiria no por casualidad el scherzo, el movimiento
jocoso, gracioso y alegre. En €1, la parte instrumental de la orquesta por fin superaria su rela-
ci6n de vasallaje con el canto, como bien afirma Magee: «lLa orquesta deja de ser el “acompa-
flamiento” o el “apoyo”; no esta subordinada a las voces, sino que esta emparejada con lo
que ocurte en la escena»?’. Pero alla donde Sigfrido personifica a este héroe endiosado, con
Wotan y Brunilda se harfan atin mas palmarios los temas schopenhauerianos del dolor, la com-
pasion y la intuicion. En concreto, Wotan, la germanizacion del dios Odin, propende mas bien
a encarnar valores como la potestad y el orden moral establecido; o como afirma Bernard
Shaw, Wotan simbolizarfa la divinidad y la majestuosidad, frente a un Loki que personifica la
imaginacion, la superchetia y el cinismo?. Puestos a elucubrar, ambos personajes podtian sig-
nificar tipos de intuicion distintas: el primero una intuicion sincera del mundo, ético-metafisica,
pues Wotan exhibe un excelente sentido moral; mientras que el segundo, como dios de la treta
y la engafiifa, se acercarfa mas bien a la intuicién de las mascaras bajo las que se oculta el mundo,
la intuicion de lo irreal tomado por real (el simulacro); por traidor y engafioso a toda costa, tal
vez fuera el homologo de la diosa purana Maya a la que se refiere Schopenhauer®.

'8 Safranski, R., Romanticismo: una odisea del espiritn alemdn, Tusquets: Barcelona, 2012, p. 238.
¥ Idem.

2 Cacciati, M., E/ dios que baila, «I.os mensajeros silenciosos: de la relacion Schopenhauer-Wagnet», Paidos:
Buenos Aires, 2000, p. 137.

21 Magee, B., Schopenbaner, op. cit., p. 379.
2 Shaw, B., E/ perfecto wagneriano, Alianza: Madrid, 2011, p. 75.

2 Schopenhauet, A., E/ nundo como voluntad y representacion I, Trotta: Madrid, 2004, p. 56. Con el ejemplo de
Wotan y Loki nos las vemos con un mitologema muy famoso y extendido entre tantas civilizaciones: el del dios
de la verdad versus el dios de la mentira, el dios del orden versus el dios del caos, el dios de la autoridad versus el
dios de la rebeldia. Incluso si apuramos la interpretacion, esto tendria que ver con la rebelion luciferina: su
envidia ante Dios todopoderoso hace que el angel Lucifer se subleve contra El en una apoteosis de egoismo,

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 129



Jost: ANTONIO CABRERA RODRIGUEZ

La concepcion wagneriana de la obra de arte fotal manifestaba una cohesion y solidez espe-
ciales. Para el musico, la 6pera es el resultado de una conjuncion de varios factores creativos
a partir, eso si, de una intuicion primera. Segun Magee, «tanto si Wagner seguia sus intuiciones
creativas como si ensamblaba las 6peras en su mente consciente, en ambos casos concebia la
creacioén de una 6pera como un proceso integrado, en el cual la musica, el drama y el verso
avanzaban conjuntamente»®’. Gracias a la pretension de unificacion en la obra de arte total, pues,
se facilita este ideal holistico del saber que la intuicién permite; y por ello, aunque a nivel de
ejecucion téenica distingamos entre las distintas formas de arte, asi como los ingredientes que
entran en juego a la hora de componer una 6pera, en su #otalidad esta manifiesta la intuicion
inconsciente de una realidad dificilmente admisible para una mentalidad puramente analitica.

Para apresar la verdad, la conciencia racional se bate en retirada frente al imperio de lo irra-
cional y la intuicion estética. Cuenta Magee que Wagner, en una carta enviada a August Roeckel,
le declara que, quien desee estar en posesion de la verdad, «es necesario que [...] la haya sentido
intuitivamente antes de comprenderla intelectualmente».® Esto nos instala ante un palmario
antirracionalismo, lo cual podria tomarse de dos maneras: por un lado, como un desplante
frontal a la filosofia de la conciencia culminante en Hegel, sin mas ni mas, y en tal caso Scho-
penhauer setfa el primer pensador contemporaneo stricto sensi®; pero también podtia tomarse
en un sentido positivo —no incompatible con el primero, desde luego, sino complementario a
¢l- como una prolongacién o ramal filoséfico del impulso romantico. Safranski irfa muy por
la linea de esta segunda apreciacion al clasificar a Schopenhauer y Wagner, ademas de Nietzsche,
como herederos del Romanticismo, y nosotros lo abonamos con absoluta conviccién:

La idea romantica de que el cono de luz de nuestro conocimiento no ilumina todos los ambitos de
nuestra experiencia, de que la conciencia no puede captar todo nuestro set, de que estamos unidos
con el proceso de la vida de una forma mas intima que la capacidad de percibir de nuestra razon,

arrastrando tras de si el pecado y la tentacién propia del ego que afecta a todos los seres humanos. En cierto
modo, esta comparacion simbolica supone un desdoblamiento para la intuicion: porque Schopenhauer remacha
el sentido ilusorio y falaz de nuestras representaciones empiricas en tanto que originadas en un animal con
sistema nervioso central que no deja de reafirmar su individualidad, y sobre todo tomadas como motivos para
la accién; pero aplaude la intuicion estética en el arte y la intuicion metafisica en la moral al comportar, cada una
a su manera, un olvido del ego, un descanso de la incesante pulsion conativa de la voluntad de vivir.

2 Cit. por Magee, B., en Schopenbauer, op. cit., p. 368.

5 Ibid., p. 199. No obstante, admitida que toda intuicién es intelectual, habtia que reformular ese «comprender
intelectual». Quizas habrfa afinado mas escribiendo «comprenderla racional o l6gicamente», pero dada la confusién
generalizada entre intelectualidad y racionalidad se le podra disculpar. Es moneda comun que se identifiquen
ambos términos y por ello sobreentenderemos lo que se quiere decir, si bien para Schopenhauer no existe preci-
samente la equipolencia entre entendimiento y razén: mientras que aquel lo compartimos con los animales supe-
riores, esta es una facultad especificamente humana que nos adentra en el orbe lingiifstico y conceptual.

% Fsta es, verbigracia, la hipétesis defendida por Javier Urdanibia en Las antibegelianos: Schopenhaner y Kierke-
gaard, Anthropos: Madrid, 1990.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Nimero 1
130 El circulo schopenhaueriano



SCHOPENHAUER, WAGNER Y LA INTUICION MUSICAL

es una conviccion que se ha expresado enérgicamente en la filosofia de la voluntad de Schopen-
hauer, y que sigue repercutiendo en Wagner y Nietzsche. En esto son romanticos, igual que lo fue
Schopenhauer.?’

3. LA INTUICION DE LO INCONSCIENTE: EL OCULTO SIMBOLISMO DE LA GESAMTKUNSTWERK

Como indica Safranski, los motivos del mal de amores o del crepusculo de los dioses que este
Wagner tan schopenhaueriano iba introduciendo en sus obras fascinaron a creadores poste-
riores de la talla de Huysmans, D’Annunzio, Mann, Schnitzler, Hofmannsthal o Mallarmé:
«para estos admiradores, los tornados de la orquesta y la melodia infinita hacen que el oyente
se hunda en el subsuelo psiquico y en sus oscuras promesas, que se encuentre en los ojos del
huracén, en el interior de los poderes de la forma».?® En la musica wagneriana presentimos el
torrente misterioso de la voluntad, nos aventuramos en los sotanos del inconsciente, cuya
voz intentd escuchar Freud mediante su método psicoanalitico. Buena parte de las inquietudes
intelectuales surgidas a principios del siglo XX recogen estas primeras perspicacias presentes
ya en una horquilla cronolégica que abarca desde Schopenhauer hasta Freud (pasando por
Wagner y Nietzsche), para quien la actividad de la voluntad irracional se intuye bajo las som-
bras de un eros y un #inatos, de una existencia umbria que también tematiza Wagner en el Cre-
prisculo de los dioses al recrear musicalmente el oscuro presagio del Gatzerdimmernng sobrevenido
por el Ragnarik (a saber, la destruccion del orden establecido por los dioses, causada por el
caos y el desenfreno de monstruos y gigantes)®. Esto ultimo precisamente estaria metafori-

7 Safranski, R., Romanticismo, op. cit., p. 246. Sin embargo, ¢por qué rompié Nietzsche finalmente su relacion con
Wagner, si mayormente toda su filiacién al Romanticismo se la debi6 a este? Probablemente lo hizo porque le habria
disgustado el giro que habfa dado su musica en comparacién con su primera etapa, ya que la inspiracion cristiana se
iba haciendo cada vez mas presente. Por eso tendtfa razén Safranski cuando interpreta que la critica de Nietzsche al
Romanticismo no es que venga motivada por un Romanticismo tragico y melodramatico, rebosante en las primeras
obras de Wagner, sino mds bien por una vertiente romantica que «pregona el retorno al cristianismon. Ibzd., p. 263.

% Ihid,, p. 248.

2 Cfr. las Edda poética (Edda Maior), de an6nima autotia (especialmente la I75/ispa o primera parte), y la Edda
prosaica (Edda Minor) de Snorti Sturluson. Cabria mencionar tal vez cémo, antes de esta batalla final entre fuerzas
del orden (dioses) y del caos (monstruos y gigantes), advendtia el Fimbulvetr o el «invierno mas grande», que ex-
terminarfa a la raza humana; pues es el frio, como la inhéspita voluntad, la que también acaba con las formas
ilusorias de la individuacién; esto bien lo ratificarfa Schopenhauer con su concepto de «voluntad« desapacible y
aspera, aun cuando creamos que el afan de vida que nos infunde parezca entregarnos al deleite y el placer. Al
final, es una voluntad que nos quita caprichosamente lo que nos da, una voluntad frfa e implacable que todo lo
va devorando a su paso, sin ninguna piedad. Porque la anomia, lo que no contempla teleonomia, nada sabe de
propésitos y sentidos; no se compadece de ninguno de sus individuos nacidos, ya que ellos son meras excusas
para su propia actividad: la produccion y reproduccion de los seres (de cualquier ser) en el mundo fenoménico
(de ahi la vieja idea de la creacion y destruccion de mundos tan repetida en las mitologfas de numerosos pueblos,
tras la que se oculta la veleidad de divinidades o entidades superiores —aunque en alguna ocasiéon, como para
Anaximandro y Heraclito, sea mas bien una abstracta ananké [necesidad]).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 131



Jost: ANTONIO CABRERA RODRIGUEZ

zando sobre lo que, traido a comparacion, habria enunciado Schopenhauer en su metafisica:
la voluntad cadtica siempre vuelve, y todo lo construido por nuestra ciencia y nuestra razon,
toda querencia de un orden, resulta absolutamente vana ante el pulso del sinsentido; nuestro
mundo conocido se torna representacion, mera ilusién, cuando nos percatamos del tragico
trasfondo que todo lo envuelve, haciendo afiicos la pretension de acotar, planificar y, en suma,
controlar cuanto sucede mediante una razon cientifica, técnica o incluso juridica. En los mo-
vimientos fluctuantes de la musica, la ley de la voluntad, anémica, se impone sobre la voluntad
de los hombres, pues estos no son mas que marionetas en manos de aquella, verdadera sobe-
rana del cosmos.™

Con esta conciencia del inconsciente evidenciada por Schopenhauer y tomada por Wagner
en sus dramas operisticos se abre, pues, una nueva etapa para la filosoffa, la cultura y las artes,
una etapa que va a definir alguna que otra direccién del pesimismo y el decadentismo deci-
mononico finisecular. La valquiria es, sin ir mas lejos, una concesion a las pasiones desatadas,
a un ¢go que se ha dado cuenta de que en él se alojan ocultos e invisibles huéspedes. Magee
sugiere que en La valguiria «Wagner abre el surtidor del inconsciente, y saca a la luz un flujo
de material diluido del ntcleo intimo del mundo del sentimiento humano [...] Las emociones
mas prohibidas se expresan de una forma absolutamente desinhibida y plena»’. La actitud
con la que debemos afrontar la comprensioén de una obra artistica como la que creaba Wagner
no puede ya basarse tan displicentemente en el analisis atento de la obra, en el juicio de un
critico que persigue los aspectos mas técnicos, estilisticos o innovadores de la misma, sino
que debe conectar con su significado organico, con los temas metafisicos abiertos al senti-
miento y la intuiciéon profunda. Y esto que aqui comentamos sobre Wagner ya lo habria adi-
vinado Enrico Fubini como indicio de la nueva era artistica, en gran medida deudora del giro
artistico dado con la musica romantica:

La incapacidad de aceptar al critico, como analista, anatomista, frio y distante, incapaz de «entender»
auténticamente el arte y la masica en particular, la cual, en cambio, se debe ofrecer como hecho
inmediato a la intuicién que capta globalmente, antes del analisis, es una actitud que se abre camino
desde fines del siglo XVIII y se hace cada vez mis frecuente.’

En nuestro pais, Antonio Machado llegé a opinar sobre la musica de Wagner, estimandola
con su habitual verbo tan pulcro «el poema sonoro de la total opacidad del ser, cuya letra me-
tafisica era la metafisica de Schopenhauer»™. Y es que a decir verdad, bajo la 6pera total de
Tristan e Isolda palpita nada menos que toda la metafisica del amor sexual abordada por Scho-

0 Cfr. Weyers, R., Arthur Schopenbaners: Philosophie der Musik, Gustav Bosse Verlag: Regensburg, 1976.
! Magee, B., Schopenbaner, op. cit., p. 360.

2 Fubini, E., E/ Romanticismo: entre miisica y filosofia, Universitat de Valencia: Valencia, 1999, p. 42.

» Machado, A., Antologia. 11: Prosa, Ediciones de la Torre: Madrid, 1999, p. 102.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Nimero 1
132 El circulo schopenhaueriano



SCHOPENHAUER, WAGNER Y LA INTUICION MUSICAL

penhauer en los Complementos, rematada por el tragico desenlace de los amantes, siguiendo el
tono pesimista con que Schopenhauer explica en su obra principal la existencia humana en
general y la del ser consciente en particular. La tragedia se ensafia asf con el ser consciente,
uno de cuyos grandes errores es la ejecucion del coito al alargar y reproducir en otro ser el
dolor inherente que pagaremos al nacer y cuya deuda solo saldaremos con la muerte. En par-
ticular, a Magee le parece que la pasion sexual es, junto con la musica, el tema schopenhaue-
riano que mas directamente justifica la metafisica que esta detras de Tristin e Isolda: la vida
cotidiana que mas nos acerca a un contacto directo con lo noumenal son el amor sexual y la
musica. Tristan e Isolda —la obra misma, por el hecho de existir— es una celebracion de esta afi-
nidad».** Esta 6pera lleva a un orgasmo acustico y musical al oyente, que ve reflejada la intui-
cion musical del espiritu genial de su compositor. Y es que bien lo describe Magee: Tristin e
Isolda no es sino la «celebracion extasiante del amor sexual»™. A tal respecto, Schopenhauer
habia sido tajante condenado como trapacera la pasion sexual, que sirve a los fines de la vo-
luntad de perpetuarse en las diversas especies pese a la aniquilaciéon de sus individuos. Asf:

El anhelo del amor, el Luepos que los poetas de todos los tiempos se han ocupado incesantemente
de expresar en innumerables formas sin agotar su objeto ni poder siquiera estar a su altura; ese
ansia que vincula a la posesion de una determinada mujer la representacion de una felicidad infinita,
y un dolor inexpresable a la idea de no conseguitla, ese anhelo y ese dolor de amor no pueden
tomar su materia de las necesidades de un individuo efimero; sino que son el suspiro del espiritu
de la especie, que ve lograr o perder aqui un medio insustituible para sus fines, y por eso suspira
profundamente.’

Igualmente, conviene parar mientes en los simbolos del dia y la noche con los que Wagner
metaforiza en su T7istin e Isolda. Consabido es ya que en su metafisica, Schopenhauer asocia
el simbolo del sol y el dia al conocimiento empirico, al enmascaramiento del ser en el velo de
Maya; mientras que la noche opaca (bien lo cotejamos con la metafora novalisiana) reina en
el crater magmatico de cuanto existe, porque es la misma realidad de la que nacen los verda-
deros acordes del drama. L.a noche simboliza «la unidad original, limitada y oscura del ser del
que nacemos y al que volvemos, cuyos reflejos se repiten en nuestro interior, que también es
ilimitado, oscuro, lo mas rotundo que hay en las profundidades de nuestro yo subconsciente».”
Si esto lo traducimos a la 6pera de Tristan e Isolda, imaginaremos la noche como un refugio
para su amor secreto, imposible de cara a la galeria, que lo reprueba y le pone mil y un impe-
dimentos. La noche silenciosa, sin embargo, es su confidente, vigia de su amor. En cierto sen-
tido, se podria decir que la vida de Tristan e Isolda esta condenada al ostracismo, no puede

* Schopenhaner, op. cit., p. 387.

5 17

% El mundo como voluntad y representacion I1, pp. 604-605.
3 Schopenhaner, op. cit., p. 384.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 133



Jost: ANTONIO CABRERA RODRIGUEZ

ser publica y notoria; pues si lo fuera, si se expusiera a todas las miradas, serfa censurada sin
piedad. Magee ha venido a interpretar que ambos no pueden ser nunca fenémenos, y que por
tanto solo les cabe subsistir como noumeno: «l.a noche funde a los amantes en uno solo, y
los une, pero en realidad sélo es en el ambito de lo noumenal donde ellos son literalmente,
es decir metafisicamente, uno»™. Sélo en la noche, y no a plena luz del dia, podra triunfar su
amor. Reaparece una vez mas la metafora nocturna, tan atractiva para los romanticos espe-
cialmente desde los Himnos de la noche novalisianos. Cacciari inscribe esta imagen en el personaje
mismo de Tristan, quien «concentra en ¢l voluntad nocturna y voluntad de olvido, representa
el naufragio de la Verneinung [aludiendo a la negacion de la voluntad)]»”. Esto desde luego des-
peja una trocha directa hacia la decision tomada por el asceta con la noluntad, transmutando
el fenémeno en un negativo fotografico, extirpando no ya el organismo individuado, como
sucede cuando muere el individuo, sino la pulsiéon desiderativa que por instinto afirmamos.

Por otro lado, cabria anadir brevemente un apunte relacionado con los suefios. Es intere-
sante hacer notar que, por un lado, Schopenhauer comentaba que los suefios profundos (los
que hoy tendriamos en fase REM) pertenecen a la esfera exclusiva de la actividad volitiva sin
intuicion externa, y que sélo algunos tramos sofiados podrian ser recordados; y que por otro,
el arte nos despierta a la conciencia mejor: «la liberaciéon que proporciona el conocimiento
[puro, artistico] nos saca de todo eso como lo hacen la dormicion y el suefio™. Hay algo in-
consciente, latente, en nosotros que puede darnos pistas sobre lo que nos pasa mientras dor-
mimos, y ello da mucho que pensar. A juicio de Magee, «los suefios que podemos recordar
constituyen algo intermedio mediante lo cual podemos conocer en alguna medida procesos
inconscientes a los que no podemos acceder de un modo directon. No debe extrafiarnos que
sobre este onirismo artistico apologice Wagner con gran pericia en el Acto 111 de Los maestros
cantores: «Amigo mio, esa es justamente la misién del poeta: / tomar nota de sus sueflos e in-
terpretatlos. / Créeme, la auténtica ilusion del hombre/ se le revela en suefios; / toda poesia
y creatividad artistica / no es sino interpretacion de suefios veridicos»*'. Por este ultimo punto
referente a la interpretacion de los suefios, podriamos incluso aducir junto con Magee la sem-
blanza inevitable que guardan las palabras de Wagner puestas en boca de Sechs con lo que
luego realizaria Freud en su psicoanalisis. Y ello, como no, debido nuevamente a la metafisica
de la inconsciencia ya anunciada por Schopenhauer:

% Magee, B., Wagner y la filosofia, op. cit., p. 226.
¥ Cacciati, M., E/ dios gue baila, Paid6s: Barcelona, p. 137.
Y El mundo como voluntad y representacion, op. cit., p. 252.

1 «Mein Freund, das grad’ ist Dichters Werk / dass et sein Traimen deut’ und merk’. / Glaubt mir, des
Menschen wahrster Wahn / Wird ihm im Traume aufgetan: / all’ Dichtkunst und Poeterei / ist nichts als
Wahrtraum-Deuterei» (la traduccion es mia), en Wagner, R., Die Meistersinger von Niirenberg (consultado el 21 de
septiembre de 20106):)

<http:/ /www.zeno.org/Literatur/M/Wagnet,+Richard/Musikdramen/Die+Meistersinger+von+N%C3%B
Crnberg/3.+Akt/2.+Szene>

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Nimero 1
134 El circulo schopenhaueriano



SCHOPENHAUER, WAGNER Y LA INTUICION MUSICAL

Todo esto presagia sorprendentemente muchas de las ideas de Freud; pero Schopenhauer destaca
expresamente el hecho de que esto significa que los suefios recordados tienen algo en comun
con el arte. Ambos son mundos creados intimamente que representan simbolicamente la realidad
noumenal a la que no podemos acceder directamente, y su creacion no depende de ningun acto
de voluntad.*

La musica hace, pues, las veces del suefio de la voluntad entera, y en tanto que escuchado
por nosotros, nos es posible radiografiar su alma interior. L.a musica como intuicion transei-
dética, puesto que ella va mas alla del plano en que captamos ideas (contrariamente a las res-
tantes artes), la musica como intuicion transeidética nos desvela asi el alma del mundo, lo que
no podemos captar fenoménicamente, pero que se deja acariciar en forma de sonidos. La
musica es a la voluntad lo que el suefo recordado a nuestra psique en estado inconsciente.
Por eso ella esta siempre mas alla de la palabra y el canto, es en sf un lenguaje sin palabras,
oculto al tiempo que lucido; ella es la que manda sobre la palabra. Desde luego que Wagner
cumplia a rajatabla el supeditar el texto operistico a la musica, como Schopenhauer habria su-
peditado toda articulacion de tipo verbal a esa intuicién transeidética (una vez mas encontra-
mos aqui cémo el Jggos resulta secundario frente a la intuicién pura musical). Comentando el
ensayo que Wagner escribiera sobre Beethoven®, afirma Dieskau Dietrich:

Wagner vincula su teorfa de la obra de arte global a las concepciones schopenhauerianas sobre el
simbolismo de los suefios y los rostros. La musica se celebra como superior a las demds artes por
su clairvoyance, y su relacién con la poesia se considera «totalmente ilusoria». Wagner postula que la
unién entre texto y musica debe producir siempre la total subordinacion del texto, aduciendo como
ejemplo que, en la Novena Sinfonia, al texto de Schiller se le ha puesto musica sin tener en cuenta
realmente la palabra.*

Por otro lado, y con ocasion del texto nietzscheano, brilla la interpretacion hecha por Sa-
franski sobre la tan arrinconada parcela a la que se veria reducida la zn#uitus ante el avance del
discurso cientifico:

Segtun Nietzsche, Wagner noté que el lenguaje estd enfermo, que el progreso de las ciencias ha
destruido las imagenes intuitivas del mundo. Por ejemplo, vemos a diario que el sol sale, pero sa-
bemos que no hace tal cosa. En lo grande y en lo pequeno, el reino de los pensamientos se extiende
hasta lo invisible. Pero a la vez la civilizacion se hace cada vez mas compleja e inaccesible a nuestra
intuicién.®

*2 Magee, B., Schopenbaner, op. cit., p. 392.

2 Cfr. Wagnert, R., Beethoven, William Reeves: Londres, 1903.

* Dieskau Dietrich, E, Wagner y Nietzsche. El mistagogo y el apdstata, Altalena, Madrid, 1982, p. 66.
* Safranski, R., Romanticismo, op. cit., p. 251.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 135



Jost: ANTONIO CABRERA RODRIGUEZ

Desde luego que esta interpretaciéon cobra aun mas vigor hoy dia, cuando la ciencia, apli-
cada a la tecnologia, nos convierte en hijos de una era tecnocientifica, de una sociedad fuer-
temente tecnificada, y cuando las mediaciones de la informatica y de las nuevas tecnologias
nos apartarian de esa sabidurfa estética cultivada por el genio romantico, cuyo estandarte mu-
sical en Wagner descuella tanto para la significacion metafisica codiciada por quienes buscamos
la verdad.

4. CONCLUSIONES

Aun con todo lo hasta aqui expuesto, el drama operistico con el que Wagner saca a relucir los
motivos mencionados mas arriba no exceptuarfa que exista una fase de racionalizacién puesta
al servicio de su dilucidacion integral. Es importante resefiar asi que aun cuando gracias a la
intuicion se capte en la 6pera el significado auténtico de los temas schopenhauerianos, no
deja de ser cierto que el proceso simbolico de atencion y racionalizacion que denotan los
textos allane el camino hacia esa intuicion radical que esta debajo. Asi nos lo ha hecho saber
por ejemplo Ramon Bau:

El objetivo de este drama [wagneriano] es ser captado por la intuiciéon personal y transmitir los
sentimientos humanos genéricos que forman parte del «alma» humana. No son pues obras desti-
nadas a dar «ideas» («conocimiento puro, racional, debido a las naturales condiciones de nuestro
entendimiento»). Lo que transmiten son temas humanos que la intuicién y el sentimiento pueden
captar plenamente. Pero el poema escrito debe pasar por la razén, no actia como un sentimiento
puro, necesita ser «razonable» para ser intuido luego en su esencia sensible. Y es ahi, en ese poema
escrito donde puede intentar observarse la parte racional e ideologica».*

Por tanto, bien es verdad que el texto lirico tendrfa un momento de comprension simbolica
a la que se ordenarfa la facultad lingtistica y conceptual, algo que la musica por si sola no ne-
cesita al ir directa al corazon, sin mas mediacién que la que logran los instrumentos dispuestos
para ejecutarla con dignidad. Sin embargo, por mas ideologia que persiga inculcarnos, siempre
es la intuicion latente la que le confiere su estatuto artistico, dado que el culmen de la obra de
arte total se siente intuitivamente en la musica sinfénica, mas alla de la parte vocal.

Aunque el espiritu del genio romantico del que apetecia Schopenhauer nimbaba a Wagner
como compositor especial, si es cierto que existirfan distingos insalvables entre el impulso
schopenhaueriano y el wagneriano para el arte. Magee anota los siguientes:

Wagner consideraba el arte como una celebracion de lo puramente humano, de la vida del hombre
en el mundo de la experiencia, mientras que Schopenhauer consideraba que esta vida era una

% Bau, R., en (consultado el 12 de enero de 2015): <http://www.archivowagner.com/21-indice-de-
autores/b/bau-ramon-1948/74-idea-e-intuicion-en-el-drama-wagnetiano>.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Nimero 1
136 El circulo schopenhaueriano



SCHOPENHAUER, WAGNER Y LA INTUICION MUSICAL

carga y este mundo un valle de lagrimas, y pensaba que el arte estaba relacionado con las Ideas
Platénicas y el noumeno; las teorfas de Wagner eran historicistas, cosa que Schopenhauer hubiera
despreciado; Wagner pensaba que el artista creador tenfa que orientarse hacia el pueblo, mientras
que Schopenhauer pensaba que solo una minoria era capaz de interesarse por el gran arte; Wagner
consideraba que la principal funcién del arte era de caracter expresivo, mientras que Schopenhauer
consideraba que era de caricter cognoscitivo.*’

Entre ellos, por su mayor interés, vamos a comentar la tltima diferencia. En principio no
hay por qué desligar la funcién expresiva del caracter cognoscitivo que la fundamenta. Hemos
visto que para crear sus melodias, Wagner se habfa inspirado en una metafisica que confiere
un hondo sentido a la vida: el amor imposible, la noche vigfa, la muerte o la renuncia al mundo,
anticipando la noluntad en la ética. Que exista una intencionalidad expresiva en la composicion
artistica no excluye en ningin caso que se pueda conocer con verdad qué sea el mundo: los
movimientos mismos del T7istin e Isolda o el Parsifal encierran esa voluntad tragica tal y como
vibra en nuestras fibras mas sensibles. Por el alto grado alcanzado en su creacion musical, nos
parece a todo punto defendible que en Wagner se aplique practicamente la intuicion transei-
dética teorizada por Schopenhauer. Como ha hecho notar Cacciari, lo intuitivo y lo expresivo
se darfan al unisono en la musica romantica: «la filosoffa romantica de la musica radicaliza el
aspecto /deal de la produccion artistica: la obra de arte, absolutamente libre de toda obligacion
mimética, realiza en su intuicion-expresion la coincidencia del sujeto y del objeto»®.

Por todo lo visto, concluiremos infiriendo que la metafisica schopenhaueriana sobre la
musica, cuya realidad hemos venido identificando con una via intuitiva propiamente transei-
dética, encuentra su cumplida ejemplificacién practica en las dperas wagnerianas, y mas espe-
cificamente en el ciclo de E/ anillo del Nibelungo. Quizas a Schopenhauer, si hubiera vivido casi
un par de décadas mas, le habria sorprendido presenciarlas en Bayreuth con toda la pompa y
el boato con que fueron acogidas. Pero sea como fuere, a buen seguro que se habria sentido
satisfecho de haber pasado a la historia por haber prendido con su pensamiento metafisico la
llama del entusiasmo genial en el corazén de uno de los mayores musicos romanticos de todos
los tiempos.

7 Magee, B., Schopenhaner, op. cit., p. 373.
8 El dios que baila, op. cit., p. 111.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 137






