CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO
POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

ROADS FOR THE RESEARCH OF AN UNDISCOVERED DIALOGUE:
SCHOPENHAUER AND BLUMENBERG

JOosera Ros VELASCO
UNIVERSIDAD COMPLUTENSE DE MADRID

RESUMEN: El nimero inaugural de la esperada revista Schopenhaueriana nace con el propésito de
dar a conocer los posibles didlogos establecidos o por descubrir entre el filésofo que da titulo
a la misma, Arthur Schopenhauer, y otros pensadores o literatos contemporaneos o receptores
de su filosoffa. En este contexto, aprovecharemos la oportunidad para dar a conocer algunas de
las claves de la relacion existente entre el pensador de la voluntad y su coterraneo, Hans Blu-
menberg, a partir de la recepcion schopenhaueriana en la obra publicada e inédita de este tltimo.
Asimismo, revisaremos los escasos acercamientos que han tratado de poner en comun a ambos
autores y abriremos de manera preliminar el camino a futuras investigaciones que podtian aven-
turarse a explorar el didlogo Blumenberg-Schopenhauer en mayor profundidad.

PALABRAS CLAVE: antropologia, Arthur Schopenhauer, Hans Blumenberg, Nachlaf.

ABSTRACT: The inaugural issue of the expected journal Schopenhaueriana born with the aim of
voicing the possible dialogues —known or undiscovered— between the philosopher who gives
its title to the journal, Arthur Schopenhauer, and other contemporary thinkers or writers, or
recipients of his philosophy. In this context, we will take the opportunity to introduce some
of the keys of the relationship between the thinker of will and his countryman, Hans Blu-
menberg, from the schopenhauerian reception of the latter, from both his published and un-
published work. Also, we will review the few approaches that have attempted to bring together
both authors preliminarily and we will open the way to further research that could venture
out to explore the Blumenberg-Schopenhauer dialogue deeply.

KEYWORDS: anthropology, Arthur Schopenhauer, Hans Blumenbetg, Nachiaf.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 53



JOSEFA ROs VELASCO

1. APROXIMACION A LAS LINEAS DE RELACION ENTRE BLUMENBERG Y SCHOPENHAUER:
INTRODUCCION Y METODOLOGIA

hopenhaneriana. Revista de estudios sobre Schopenhaner en espariol, nace en el afio 2016 de la

mano del ensayista, conferenciante y periodista Catlos Javier Gonzélez Serrano,' coin-

cidiendo con la fundacién de la Sociedad de Estudios en Espafiol sobre Schopenhauer
(SEES), de la que también es responsable. Se trata de una publicaciéon anual que pretende
reunir a los mas importantes especialistas en la figura del pensador aleman, asf como traducir,
desarrollar y propagar sus obras y textos principales. El nimero inaugural de la esperada re-
vista Schopenbaneriana tiene como objetivo dar a conocer los posibles dialogos establecidos o
por descubrir entre el filésofo que da titulo a la misma, Arthur Schopenhauer, y otros pensa-
dores o literatos contemporaneos o receptores de su filosoffa. Asi, siguiendo esta directriz,
en el siguiente trabajo exploraremos algunas de las claves de la relacion existente entre el pen-
sador de la voluntad y su coterraneo, el filésofo aleman Hans Blumenberg (1920-1996), a
partir de la recepcion schopenhaueriana en la obra publicada e inédita de este ultimo. Asi-
mismo, revisaremos los escasos acercamientos que han tratado de poner en comun a ambos
autores y abriremos de manera preliminar el camino a futuras investigaciones que podrian
aventurarse a explorar el dialogo Blumenberg-Schopenhauer en mayor profundidad.

Las recurrencias a la figura de Schopenhauer por parte del lubequés son infinitas a lo largo
de su obra editada y seran de referencia forzada en un primer momento en este analisis; ponen
de manifiesto, sin lugar a dudas, que entre ambos pensadores existen paralelismos incuestio-
nables y dejan rastro del constante interés que la filosoffa schopenhaueriana despertaba en
Blumenberg, De esta manera, el apartado que seguira de forma inmediata a esta breve intro-
duccién servira para recuperar la intima dependencia de las reflexiones schopenhauerianas
en muchos de los puntos de los conocidos planteamientos blumenberguianos en torno a la
antropologia, la metaforologia y la epistemologia. Un repaso por las alusiones que Blumenberg
ha hecho en su obra publicada al pensamiento de Schopenhauer nos llevara por obras tan es-
tudiadas como Arbeit am Mythos (1979) [Trabajo sobre el mito (2003)], Schiffbruch mit Zuschaner
(1979) [Naufragio con espectador (1995)], Lebenszeit und Weltzeit (1986) [Tiempo de la vida y tiempo
del mundo (2007)], Die Sorge gebt iiber den Flufp (1987) [La inquietud que atraviesa el rio (1992)], Hob-
lenansgange (1989) [Salidas de caverna (2004)], o las postumas Begriffe in Geschichten (1998) [Conceptos
en historias (2003)], Goethe zum Beispiel (1999) |Goethe, por ejemplo), Liowen (2001) [Leones|, Zn den
Sachen und zuriick (2002) A las cosas y vuelta|, Beschreibung des Menschen (20006) |Descripeion del ser
humano (2011)] y Quellen, Strime, Eisberge (2012) [Fuentes, corrientes, icebergs] —probablemente la

! Doctorando en Filosofia, licenciado en Filosofia pot la Universidad Complutense de Madrid, Méster en
Psicologia del Trabajo y de las Organizaciones y Gestion de Recursos Humanos y Master en Estudios Avanzados
en Filosoffa por la misma universidad, en la que es profesor honorifico.

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Namero 1
54 El circulo schopenhaueriano



CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

menos conocida de todas y, por el momento, sin traduccién al castellano—?, por citar algunas
de las mas representativas. Inevitablemente, el recorrido blumenberguiano por los presupues-
tos de la filosofia de Schopenhauer nos conducira en multiples ocasiones a sus trabajos Die
Welt als Wille und 1 orstellung (1819) y Parerga und Paralipomena (1851) y, por supuesto, a la péstuma Der
handschriftliche NachlaP (1985).

Sin embargo, la obra blumenberguiana publicada, en vida o de forma péstuma, no agota
la totalidad de sus acercamientos a la filosoffa de Schopenhauer. A pesar de la importancia
que ha cobrado en los ultimos afios la produccién blumenberguiana y el interés que ha des-
pertado entre los estudiosos de su pensamiento —seguidores, detractores e impasibles—, sus
publicaciones apenas alcanzan un pequefio porcentaje del total de sus esfuerzos filoséficos.
La proporcion restante descansa en forma de manuscritos y documentos inéditos en su Nach-
laf en el Deutsches Literaturarchiv (DLA) del pueblo Marbach am Neckar, en Stuttgart, que
siguen siendo practicamente desconocidos en la actualidad. Gracias a la concesion de sendas
becas de investigacion del Ministerio de Educacion, Cultura y Deporte espanol, del DAAD
(Deutscher Akademischer Austage Dienst) y del propio DLA, que me brindaron la oportu-
nidad de consultar aquel Nachlaff durante casi un afio entero, podremos dedicar un segundo
apartado en este estudio a la recepcion no exhaustiva del tratamiento inédito de algunos pun-
tos de la filosofia de Schopenhauer por parte de Blumenberg. En este momento nos encon-
traremos, sin embargo, con algunas dificultades. Por una parte, mi trabajo personal sobre
algunos de los documentos inéditos del Nachlaff sobte Schopenhauer fue en todo momento
casual —no buscado, si se quiere—y, por lo tanto, tan solo abarca una minima parte del material
existente sobre la cuestién que traemos entre manos. Asi pues, por su importancia y, sobre
todo, por su caracter inaccesible en la practica, vamos a volver sobre escritos como Grenzfor-
meeln [Formas fronterizas|, Schmerzensgeld und Ehrensold |Indemnizacion por darios personales y honorarios],
Die Gebiibr des Eremiten [Los impuestos del hermitasio), Der Efkel vom dem Riickblick verdirbt d unster-
blichkeir |El disgusto sobre la ganancia retrospectiva de la inmortalidad), Langeweile ist reflexive wahrneb-
mung des lebens von sich selbst [EEl aburriniento es la percepcion reflexiva de nuestra propia vida) o Das
Land der Langeweile [La tierra del aburrimiento), entre otros. Encontramos, como hemos com-
probado a propésito de la realizacién de este ensayo, muchos mas textos inéditos sobre Scho-
penhauer en el Nachlaff blumenberguiano, que tendremos oportunidad de revisar en un tltimo
apartado dedicado a la exposicion de posibles lineas de estudio futuras. Con todo, y aqui en-
contramos una segunda dificultad, ni siquiera un rastreo completo de los textos que versan
sobre filosoffa schopenhauetiana en el Nachlaf es posible a primera vista. Gran parte de su

2 Consultese opcionalmente la resefia en castellano: Ros Velasco, Josefa, «Quellen, Strome, Eisbetrge», en
Res Publica, 29, Madrid, 2013, pp. 127-131.

* Los errores ortograficos y la aplicacion del principio de economia del lenguaje han sido transcritos segtiin
aparecen en el manuscrito original sin alteraciones por parte de la autora. En los manuscritos futuros se respetara
igualmente este procedimiento y se advertira al lector mediante la llamada [sz].

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 55



JOSEFA ROs VELASCO

dedicacion a esta se presenta a través de lo que se denominan £urz essays [ensayos cortos| y
Kerteikarten [tarjetas] que se localizan con facilidad entre los Handschriften [manuscritos| del
Katalog OPAC Kallias del DLA al introducir en el buscador de texto libre [Frezzext] la palabra
«Schopenhauer. Son lo que he tenido a bien en llamar «inéditos a la vista». Existen, ademas,
lo que he considerado «inéditos escondidos», documentos que se encuentran avidamente
ocultos bajo titulos que no auguran la tematica en cuestion —algo que ya es frecuente en Blu-
menberg—, precisamente los que traeré a colacion en el segundo apartado, y que hemos citado
unas lineas mas arriba. Este hecho imposibilita a cualquiera que se adentre en el Nachlaff blu-
menberguiano con la intencién de rastrear todas las referencias a Schopenhauer que pueda
elaborar una busqueda absoluta puesto que es mas que probable que existan escritos sobre el
filésofo ocultos bajo titulos desconcertantes a los que no se tendra acceso a menos que se
explote el Nachlafl en su totalidad (y aun asi nuevos textos son catalogados constantemente y
dejarfan obsoleta la busqueda en poco tiempo). En este sentido, a diferencia de lo que ocurre
con otros bloques tematicos o autotes, como por ejemplo sucede con el caso de Adolf Hitler?,
Blumenberg no elaboré un indice de sus titulos sobre Schopenhauer. A pesar de lo expuesto,
este analisis no deja de merecer la pena en tanto que no solo advierte al lector de la existencia
de una nueva linea de investigacion que pone en comun a Blumenberg y a Schopenhauer a
través del estudio del Nachlaf del primero, sino que ademas nos permite ver una muestra de
tales inéditos y conocer un poco mas la filosofia de dos pensadores para los que toda pista o
indicacion afiadida es poca.

En tercer lugar, destinaremos una seccion a revisar los distintos intentos de los investiga-
dores a la hora de establecer el didlogo entre Schopenhauer y Blumenberg. En el ambito his-
panohablante contamos con los esfuerzos de autores como el catedratico de Filosofia Cirilo
Flérez Miguel (Universidad de Salamanca) (2003), el catedratico de Filosofia José Luis Villa-
cafas Berlanga (UCM) (2004a, 2004b), el Prof. Dr. Antonio Rivera (UCM) (2001, 2010), el
Prof. Dr. César Gonzalez-Cantén (CUNEF) (2004, 2009), el Dr. Manuel Pérez Cornejo (LE.S.
Matematico Puig Adam) (2004), el Prof. Dr. Alberto Fragio (Universidad Auténoma Metro-
politana-Cuajimalpa) (2012, 2013), el Prof. Dr. Patricio Miranda Rebeco (Pontificia Universi-
dad Catolica de Chile) (2012), o el Prof. Dr. Juan David Mateu Alonso (Universitat de
Valeéncia) (2013). Por su parte, desde el contexto internacional podemos rastrear acercamientos
como el de la Prof. Dr. Barbara Neymeyr (Universitit Freiburg) (1996), el de la Prof. Dr. Uwe
Steiner (FernUniversitit in Hagen) (2005), el de la Prof. Dr. Angela Carvalho (Universidade
do Porto) (2008), el de Christian Sommer (CNRS) (2012), el del critico literario Martin La-
gerholm (2012) o el de la Dr. Giulia Radaelli (Universitit Bielefeld) (2015), entre otros. Com-
probaremos, mediante este recorrido, que son verdaderamente escasos hasta el momento los

* En el Nachlafp podemos encontrar un documento titulado Kurzessays en el que aparece un indice que ocupa
varias tarjetas rosadas que recoge los titulos de los textos que Blumenberg escribi6 sobre Hitler bajo la denomi-
nacion «adolfiana.

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Namero 1
56 El circulo schopenhaueriano



CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

estudios que tratan de poner en comun a ambos pensadores o que han analizado el didlogo
entre ellos a través de la recepcion schopenhaueriana por parte de Blumenberg. Con ello, jus-
tificaremos en ultimo término la necesidad de plantear nuevos proyectos de investigacion que
traten de abordar esta pareja partiendo de la obra publicada y del propio NachlaP.

Esta tarea tltima dara lugar, como advertiamos anteriormente, a un cuarto y ultimo apartado
que, en su objetivo de dar a conocer las posibles lineas de analisis pendientes del pensamiento
schopenhaueriano-blumenberguiano, pasara por: 1) aquella revisién de la que hablamos en el
patrafo a prop6sito del segundo apartado; de algunos de los «inéditos a la vista» del Nachlafp
de Blumenberg con los que poder trabajar en mayor profundidad en el futuro para establecer
su relacion con Schopenhauer y de la revision de tres documentos publicados por Blumenberg
que versan de manera directa sobre Schopenhauer y que no han sido analizados en la practica
en ninguno de los intentos de conjugar a ambos pensadores; se trata —quiza el lector los re-
conocera— de Die Lampenputzerparabel. Hebbels Besuch bei Schopenhaner (1986) [La pardbola del lin-
pia lamparas. Hebbel visita a Schopenbauer], de Besuch ans der Schweiz. Schopenhaner verteidigt seine Welt
(1988) |La visita a Suiza. Schopenbaner defiende su mundo| y de Glossen zu Schopenbaner (1989) [Glosas
a Schopenhaner|, todos ellos de aparicion en el periddico Newe Ziircher Zeitung, 2) el planteamiento
de otros documentos del DLA que tratan acerca de la filosofia schopenhaueriana o de la
figura de Schopenhauer de manera directa, aunque no estén relacionados con la de Blumen-
berg, De esta manera, el punto nimero uno abordara textos como Schopenhaner iiber Kant | S cho-
penhaner sobre Kand], Schopenhauer gibt der Venns keine Chance |Schopenhaner no da ninguna posibilidad
a Venus|, Entscheidung gegen Schopenhauer |Decision contra Schopenbaner|, Ein Irrtum Schopenbaners
[Un error de Schopenhanen|) o Der alte Schopenhauer und die Farbenlebre | =] viejo Schopenhaner y la teoria
del color], por citar algunos; y el nimero dos recogera trabajos de autores como el escritor Rai-
mund Fellinger, el dramaturgo Gustav Hillard, el literato Ulrich Horstmann, el publicista, pin-
tor y teorico militar Rudolf Lohbauer o el filbsofo Heinrich Niehues-Probsting, ademas de
un vistazo sobre parte del epistolario de Johanna Schopenhauer, Adele Schopenhauer y el
propio Arthur Schopenhauer con algunas de las personalidades de la época.

En definitiva, a lo largo de este esquema planteado y siguiendo la metodologia propuesta,
pretendemos dar a conocer el estado de la cuestion del didlogo entre Schopenhauer y Blu-
menberg en la actualidad y remarcar la escasez de investigacién que se ha llevado a cabo en
el mundo académico sobre esta pareja, ofreciendo algunos puntos de partida para que dicho
vacio intelectual pueda ser socavado en el futuro mediante el desarrollo de un proyecto de
investigacion elaborado que bien podria tomar la forma, en su caso, de una propuesta pos-
doctoral a realizar en el seno del DLA. Tales son las pretensiones del presente estudio pre-
liminar-bibliografico que damos comienzo.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 57



JOSEFA ROs VELASCO

2. LA RECEPCION SCHOPENHAUERIANA EN LA OBRA PUBLICADA DE HANS BLUMENBERG:
DOS PREGUNTAS KANTIANAS

La filosofia de Hans Blumenberg que conocemos a través de las obras publicadas hasta el
momento es, sin duda, deudora en muchos planteamientos del pensamiento schopenhaue-
riano. Schopenhauer y Blumenberg son dos pensadores que, perteneciendo a épocas distintas,
se encuentran intimamente unidos por su interés en llevar la filosofia kantiana hasta sus limites
y por repensar las claves del idealismo y de la antropologia occidental. En este sentido, el lu-
bequés se ha servido de la obra schopenhaueriana para abordar principalmente dos cuestiones
que anclan sus raices en la Kritik der reinen Vernunft (1781, 1787) [Critica de la razin pural y en
la _Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798) [Antropologia en sentido pragmatico (1935, 1991)]
respectivamente; la que se pregunta acerca de qué podemos conocer y, quiza la mas importante
para Blumenberg®, aquella mediante la cual tratamos de definirnos a nosotros mismos: «;qué
es el ser humano?».

Cuando Blumenberg comenz6 a interesarse por la dltima de estas preguntas, por el mo-
mento en el que publicaba los resultados de su primera aproximacién a la antropologia en
Wirklichkeiten, in denen wir leben (1989) |Las realidades en que vivimos (1999)], coincidia con
Schopenhauer en que se trataba de una cuestion que podia resolverse desde dos perspec-
tivas: desde la de la antropologia negativa que concibe al ser humano como un ser inaca-
bado cuya naturaleza no esta determinada biolégicamente, carente de mecanismos innatos
de respuesta mediante los que establecer un mapa de la realidad; y desde la de la positiva,
que piensa al hombre como un ser capacitado para crear esquemas mediante los que inte-
grar lo desconocido y convertirlo en lo familiar con el fin de mantener un orden que ga-
rantice su supervivencia y evite la desorientacién en medio del caos y la incertidumbre. A
partir de estas dos caras de una misma moneda el ser humano habia sido definido tradi-
cionalmente por su capacidad creativa o por sus carencias constitutivas, esto es, «por aquello
que le falta o por el simbolismo creador con que esta alojado en sus mundos particulares»®.
Blumenberg, y asi también Schopenhauer, se habria decantado por considerar al hombre
como un set al que «el apremio de sus necesidades»’ le habia obligado a ser creativo. En
un momento posterior, que podemos identificar con la publicacion postuma de Beschreibung
des Menschen, Blumenberg consideré mas apropiado sustituir la pregunta acerca de «iqué es
el ser humano?» por la de «;cémo es posible el ser humano??®, siguiendo el giro antropo-

> «En materia de intereses lo més proximo al ser humano es él mismo y lo mas alejado es el mundo». Blu-
menberg, Hans, Descripcion del ser hunano, edicién péstuma a cargo de Manfred Sommer. Traduccion de Griselda
Marsico y Uwe Schoor, FCE: México, 2011, p. 23.

¢ Blumenberg, Hans, Las realidades en que vivimos, introduccion de Valetiano Bozal. Traduccion de Pedro Ma-
drigal, Paid6s: Barcelona, 1999, p. 115.

7 Idem.

8 Cfr. Blumenberg, Hans, Descripcion del ser humano, op. cit., p. 381.

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Namero 1
58 El circulo schopenhaueriano



CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

légico gehleniano’. Entonces empezd a preocupatle, como en su dia a Schopenhauer, tal y
como habia reconocido en Die Sorge geht iiber den Fluf afios atras', que el ser humano y el mundo
que habita existian como podtian no haberlo hecho: «Esto en principio y sobre todo implica no
suponer como sobreentendido y necesariamente dado que el ser humano exista y que en cierto
modo no se pueda pensar el mundo haciendo abstraccion de ese hecho. Modificar el planteo
puede por lo pronto y por lo menos acercarnos a la contingencia del ser humano: no es necesario
que exista y no es necesario que sea como es»'’.

En este punto Blumenberg ha recurrido una y otra vez a Schopenhauer para explicar que
lo que a un mismo tiempo define al ser humano y hace posible su existencia es la razén, el
intelecto si se quiere, que ha sido impulsado por la voluntad de «querer existi'%. Asi, un ser
tan improbable como el que somos, caracterizado por la condicion de la fragilidad en un en-
torno siempre cambiante y amenazador, ha sido posible gracias a que el desarrollo de la
razén le ha permitido adaptarse al medio y abandonar su precaria situacion inicial en el
mundo. Si hemos logrado sobrevivir y escapar de un callejon sin salida'?, apuntaria Blumen-

? Cfr. Gehlen, Arnold, Anthropologische Forschung, Rowohlt: Hamburg, 1961. 17d. Blumenberg, Hans, Descripcidn
del ser bumano, op. cit., p. 162: «Gehlen modificé consecuentemente el tema de la antropologfa: lo unico que se
puede y hay que preguntar todavia es como es capaz de existir el ser humano. La productividad de este planteo
se basa en haber descubierto que en ninguna otra especie de sistemas organicos la supervivencia es tan poco
obvia como en este; su grado de improbabilidad es directamente un desafio».

10" d.a “inquietud” de que habla Schopenhauer, “que mantiene en movimiento el perpetuo reloj de la meta-
fisica, la constatacién de que la no existencia de este mundo es tan posible como su existencia”, fue extrafia a
todas las formas de reflexion de la Antigliedad. Precisamente en esta formula anida la sospecha de que el mundo,
aun si puede contarse una cosmogonia verosimil que justifique su existencia, satisface tan poco la exigencia de
sentido que no resulta impensable coquetear al menos con la posibilidad de su no existencia. Este es el punto
en el que se expresa toda insatisfaccion y en el que ninguna contradiccion puede rivalizar en serio con aquello a
lo que se refiere». Blumenberg, Hans, La inquietud que atraviesa el rio. Ensayo sobre la metafora, traduccion de Jorge
Vigil y Manuel Garcfa Serrano, Peninsula: Barcelona, 2001, p. 49.

' Blumenberg, Hans, Descripcion del ser humano, op. cit., p. 381.

12 «(@La experiencia de si de la voluntad no es una exquisitez extravagante y poco frecuente que se dé unica-
mente recién en el contexto de actitudes tedricas. Su familiaridad propia del mundo de la vida esta fundada en
el sencillo hecho de la autoconservacion tan poco planeada y obvia para este ser, que constantemente tiene que
hacer uso de la facultad de querer algo y de poner cada querer en el contexto de actos de voluntad mas amplios.
Si esto implica 0 no un acto de voluntad ultimo y mas amplio, un guiero existir, es algo que no afecta al hecho de
que los actos de voluntad de ninguna manera aparecen aislados». 1bid., p. 124. El autor esta inspirandose en las
palabras de Schopenhauer que aparecen, segin su propia cita que respetamos en contenido y forma, en la obra
Handschriftlicher NachlaB, 111, 517 y 574 (1829). En adelante, siempre que hagamos alusién a las obras schopen-
hauerianas citadas por Blumenberg, mantendremos la manera en la que él mismo lo ha hecho.

13 «La vieja idea de que la raz6n es aquel poder externo que desde hace mucho esta sacando al ser humano
de su salvajismo original y domesticandolo para celebrar finalmente en la Ilustracion o en el Cédigo General de
Prusia su triunfo definitivo sobre las debilidades y las resistencias de su 6rgano nos ha bloqueado por entero el
acceso a la pregunta de si no es igualmente posible que la raz6n haya sido la ultima escapatoria y el artilugio de-
sesperado de este sistema organico para vencer las adversidades de un callejon sin salida de sus condiciones de

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 59



JOSEFA ROs VELASCO

berg inspirandose en los presupuestos schopenhauerianos, ha sido gracias a la evoluciéon de
nuestro aparato racional, un érgano que actua conservadoramente'®, un medio util al capri-
cho de la voluntad®. Por tanto, rescata Blumenberg de Schopenhauer, la razén queda al
servicio de la voluntad, es un instrumento de la conciencia cuya labor esta ligada a la evo-
lucién del ser humano que es el dltimo punto evolutivo a todas luces para Schopenhauer!S:
se trata de un 6rgano mas de nuestro cuerpo'’ al servicio de la autoconservacion necesaria
para sobrevivir. Definitivamente, la autoconservacion es la funciéon que asigna la voluntad

existencia con el que se habia encontrado y que representaba un peligro mortal». Blumenberg, Hans, Descripcidn
del ser humano, op. cit., p. 389.

1 «Considero que la ventaja del fendmeno de la voluntad para una teoria de la conciencia estd en que repre-
senta la simetrfa de retencidn y protencion mejor que el cggizo de una impresion originaria meramente receptiva,
en la que la retencioén siempre tendrd preeminencia y agrega la protencion por analogfa. La desventaja de esta
operacion selectiva esta en que convierte todo lo que es “razén” en funcién de la voluntad vy, por lo tanto, en
organizacioén instrumental del material de la conciencia. Esto nos genera cierto malestar “humanistico”. Pero
facilita la tarea teérica de entender qué es la razon. Y también la admision de que al menos por los presupuestos
de su funcion estd ligada a la evolucion del Homo sapiens, y por lo tanto se basa en los presupuestos de su cons-
titucién organica. Dicho de otro modo: la razén serfa superflua si el cuerpo no necesitara de ella para poder
existir; y el cuerpo debe poder existir porque la voluntad se quiere en este organismo que se manifiesta en tanto
el fenémeno de su individuacion. La razén es el 6rgano de la autoconservacion de lo asi querido, del cuerpo de
la visibilidad, cuyo riesgo ha asumido voluntariamente ella en cierto modo amortigua». Iid., p. 124. Nuevamente,
Blumenberg conduce estas palabras desde la obra anteriormente citada de Schopenhauet, Handschriftlicher NachiaP,
111, 517 y 574 (1829).

15

«lLa voluntad, nicleo primordial de nuestro ser aparente como por lo demas de todo fenémeno, es en
Schopenhauer una constante de la vida que se sustrae a toda influencia y tiene al intelecto por cosa meramente
util para proveer de mantenimientos posibles. Desde el primer instante de la vida, y por supuesto ya en el impulso
sexual vivo en cuantos procrean, la voluntad se aplica a hacer del organismo y su organizacion cerebral un medio
de su capricho». Blumenberg, Hans, Salidas de caverna, traduccion de José Luis Arantegui, Antonio Machado Li-
bros/La Balsa de la Medusa: Madrid, 2004, p. 493. Blumenberg nos lleva en este punto a las siguientes referencias
de la obra schopenhaueriana: Die Welt als Wille und Vorstellung, 11 (1844), 19 (Samtliche Werke, ed. W. v. Lohneeysen,
11, 304); Die Welt als Wille und Vorstellung, 1 (1819; 2%, 1844), § 31 (Samtliche Werke, 1 246-248); Die Welt als Wille und
Vorstellung, 1, 3, § 50 (Samtliche Werke, 1 337); Die Welt als Wille und Vorstellung, 1, 3, § 36 (Sdmtliche Werke, 1 272).

16 Segtin considera Schopenhauet, y asi lo expresa Blumenberg, ninguna evolucion puede it jamas mas all4
del hombre, porque cualquier tipo supetior serfa incapaz de soportar la vida: «En la segunda mitad del siglo
pudo aparecer en Schopenhauer el pensamiento capital de que ninguna evolucién puede conducir mas alla del
hombre, porque todo ser de tipo superior al suyo no podtia soportar la vida, tal y como esta ha sido y no ha po-
dido ser de otro modo, y le darfa fin a la primera percepcion de su insoportabilidad». Blumenberg, Hans, La 7n-
quietud que atraviesa el rio, gp. cit., p. 115.

7 «Schopenhauer trabaja con una metifora absoluta: no es el cuerpo el que se concibe metafétricamente
como cosidad, como mera existencia, sino que, a la inversa, todo lo césico-existente se concibe bajo la metafora
absoluta del cuerpo, dado que este es disposicion de la voluntad en valor limite: es su manifestacion misma. El
cuerpo es, si se quiere, la maxima exageracion de la voluntad, que se crea el movimiento, la expresion y finalmente
incluso el soporte mismo de la expresion. Entre el sujeto y su cuerpo existe una simbiosis singular que se exhibe
especificamente en la capacidad de expresion». Blumenberg, Hans, Descripcidn del ser humano, op. cit., p. 126.

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Namero 1
60 El circulo schopenhaueriano



CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

ala raz6n'®. Tanto Blumenberg como Schopenhauer, a quien el primero debe infinidad de
citas que apoyan su argumentacion, rechazan la apelacion a la causa sui para justificar la
existencia de la razén, motivando que ya solo pueda hablarse de esta en sentido antropo-
logico. Blumenberg se sirve de ello para hacer frente en su Beschreibung des Menschen a la
afirmacion fenomenologica hussetliana de que el hombre es un sujeto puro contraponiendo
que es un sujeto reflexivo que lleva a cabo las funciones de autoconservacion. Pero mas
alla de ello, la pregunta que irrumpe entonces y que nos dara la respuesta a aquella por las
posibilidades de conocimiento del hombre es la que sigue: ¢de qué manera actda la razén
conservadoramente?

Las funciones de autoconservacion de la razoén se llevan a cabo mediante la regulacion y
la estabilizacion para obtener un discurso coherente de la realidad, produciendo, en las palabras
de Schopenhauer que Blumenberg recoge en Hoblenansginge, las apariencias que podamos
aprovechar para ello'. La raz6n nos permite configurar una imagen total de lo existente para
poder relacionarnos con lo absoluto, con la realidad prepotente y desconocida que nos hace
sentir desconcertados e incomodos, ante la que experimentamos un desajuste que Blumenberg
atribuiria en Lebenszeit und Weltzeit a nuestra percepcion de la desproporcion que se da entre
nuestro tiempo de vida como seres mortales y el tiempo requerido para la consecucioén de
nuestros deseos y pretensiones, el tiempo del mundo?. Realidades tan inabatrcables como la
muerte, que nos sobrepasan en todo sentido, han de ser reguladas, insertadas en el espectro
de lo familiar de algun modo, para vivir con cierto sentido; por ejemplo, como propondria
Schopenhauer —asi lo afirma Blumenberg en la obra anteriormente citada—, a través de la
justificacion de la permanencia del sujeto en la voluntad®! una vez que el individuo alcanza
su inevitable destino®. Ahora bien, sen qué consiste este acto de regulacion y estabilizacion,
esa estrategia de distanciamiento, que la razén nos permite llevar a cabo para corregir las di-

'8 «... la autoconservacion de la existencia corporal es la funcién que la voluntad asigna a la razén...». Blu-

menberg, Hans, Salidas de caverna, op. cit., p. 499. Blumenberg esta empleando la obra de Schopenhauer Der
Handschriftliche Nachlafp [Legado manusctito], I11, 183, billete de 1824.

1 Cfr. Blumenberg, Hans, Salidas de caverna, op. cit., p. 493.

% ... en el fondo y en su raiz no se trata de otra cosa que la incipiente divergencia entre tiempo de la vida y

tiempo del mundo, provocada por el desajuste entre el horizonte de las necesidades y el de las condiciones de
su satisfaccion». Blumenberg, Hans, Tiempo de la vida y tiempo del mundo, traduccion de Manuel Canet, Pretextos:
Valencia, 2007, p. 67.

2l «En la version mas sintetizada del remedio contra el desconsuelo, ofrecida por Schopenhauer, se dice: “el

horror a la muerte se basa en la falsa idea de que el yo desaparece ahora, mientras que el mundo permanece. La
idea contraria es la acertada: el mundo desaparece, pero el nicleo mas profundo del yo, en cuya representacion
existe el mundo, se queda: la voluntad”». Ibid., p. 67. Blumenberg esta trabajando sobre la obra de Schopenhauer
Handschriftlicher NachlaP (1828), A. Hubscher (ed.), Frankfurt, 1966 ss., I11, 516.

2 ... el mundo ha podido elaborar de tal manera una sabidutria asi, que “el individuo alcanza su destino, sea

cual sea la situacion y el tiempo en que pueda encontrarse”». Blumenberg, Hans, 7bid., 206, citando a Schopen-

havet, Handschriftlicher Nachlafl, A. Hibscher (ed.), Vol. IL, 9.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 61



JOSEFA ROs VELASCO

sonancias y evitar que estas crezcan desmesuradamente hasta conducirnos al sin sentido y
al caos?

Para soportar el malestar que provoca la realidad absoluta no podemos por menos que
tratar de distanciar esta al maximo «a través de una serie de artimafias [como] la suposicion
de que hay algo familiar en lo inhéspito, de que hay explicaciones en lo inexplicable, nombres
en lo innombrable»”, en tanto que no podemos tener una relacion directa con la misma. Por
ello recurrimos a las formas simbdlicas, para poder transformar las partes de la realidad que
nos resultan desconocidas y amenazantes en partes constatadas y accesibles, identificando lo
desconocido por medio de la denominacion de ello. La creacién de formas simbolicas permite
a los hombres «enfrentarse a aquello que llamamos la realidad objetiva de las cosas, y se man-
tiene contra ella en plenitud independiente y con fuerza original, un mundo de signos e ima-
genes de creacion propian*. La sentencia blumenberguiana es clara: la relacion del hombre
con la realidad esta condenada a ser «indirecta, complicada, aplazada, selectiva y, ante todo,
metaférican”™, y es necesario dar siempre rienda suelta a nuestra propia obra.*® Si somos un
ser despojado de todo fundamento, conseguimos a pesar de todo adaptarnos y sobrevivir gra-
cias a nuestras creaciones simbolicas que hacen de intermediarias entre el sujeto y la realidad.
En resumen, somos el “animal symbolicum” que dirfa Cassirer para el que «el mito, el arte, el
lenguaje y la ciencia aparecen como [...| fuerzas que crean y establecen, cada una de ellas, su
propio mundo significativo»”’. La funcién principal de nuestro intelecto, sostiene Blumenberg
siguiendo nuevamente al neokantiano®, no es otra que la de crear significaciones mediante
las cuales organizar los objetos del mundo para hacer accesible el todo caético, aportando, a
un mismo tiempo, algo a la propia realidad y creando nuestra propia objetividad. La razén
nos distingue de los animales, segiin Schopenhauet?, porque permite crear simbolos y meta-
foras para poder comprender lo que experimenta. Es precisamente la mediaciéon que se esta-
blece a través del edificio simbolico entre el hombre y la realidad, posibilitada por el desarrollo
de la razon, la que permite que el mundo represente y signifique un escenario con sentido
para nuestra especie y que podamos esbozar algun tipo de conocimiento sobre el mismo. En
ultima instancia, es desde este presupuesto antropolégico desde el que debemos partir para
abordar la pregunta acerca de qué podemos conocer.

# Blumenberg, Hans, Trabajo sobre el mito, Paid6s: Barcelona, 2003, p. 13.

2 Cassiter, Ernst, Esencia y efecto del concepto de simbolo, FCE: México, 1989, p. 163.

# Blumenberg, Hans, Las realidades en que vivimos, op. cit., p. 125.

% Cfr. Benlliure, Rafael, «Creacion ontoldgica y comprension historica en Hans Blumenberg y Cornelius
Castoriadis. Una lectura aproximativa», en Fragio, Alberto y Bruno, Giordano, Hans Blumenberg. Nouvi Paradigmi
d'analisi, Aracne: Roma, 2010, p. 311.

7 Cassirer, Ernst, Mito y lengnaje, Nueva Vision: Buenos Aires, 1973, p. 14.

3 Cfr. Cassiret, Ernst, Substance and Function (and Einstein’s Theory of Relativity), Dover: Chicago, 1953.

% Cfr. Blumenberg, Hans, Nanfragio con espectador. Traduccion de Jorge Vigil. La Balsa de la Medusa: Madrid,
1995, p. 73.

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Namero 1
62 El circulo schopenhaueriano



CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

Retomando desde esta argumentacion la primera de las cuestiones que interesaron a Blu-
menberg y que aquel abordé teniendo en cuenta en todo momento la postura schopenhaue-
riana, habriamos de responder que lo que puede conocer el hombre es la realidad mediada
por el intelecto. Al examinar la antropologia humana sobre la base del simbolismo creador,
queda determinado asimismo el objeto de estudio de la ontologia, en tanto que lo que el hom-
bre dice que hay, no sobrepasa bajo ningin concepto los limites de su propio constructo. Lo
que hay, objeto de estudio de la ontologia, no es para el hombre mas que lo que él mismo
provoca que haya, a través de su facultad imaginativa y el simbolismo creador que lo caracte-
riza. Esta perspectiva sitda el estudio ontolégico en intima dependencia del antropologico:
de los supuestos de esta dltima disciplina dependen los de la primera. En otras palabras, el
caracter que Blumenberg atribuye al poder configurativo del hombre le define y, a su vez, nos
advierte de los limites en los que se circunscribe el estudio del conocimiento humano. Nuestro
trato con una realidad hostil, mediado por el simbolismo, nos proporciona conocimiento
acerca de como son las cosas y nosotros mismos. En ultimo término, cada vez que ponemos
la vista en la realidad, no estamos sino interpretandonos a nosotros mismos, en tanto que
esta no es mas que el resultado de la funcién formativa de nuestra razén. Con todo, dirfa
Schopenhauer®, empleando la metifora del iceberg que Blumenberg analiza en Quellen, Strimee,
Eisberge’, sobtre nosotros solo conocemos una parte minima que no satisface nuestras expec-
tativas puesto que, como ya habia advertido Blumenberg, siguiendo una vez mas a Schopen-
hauer, el hombre siempre quiere mas de lo necesario para la mera supervivencia, siempre
desea «mas y mayor*%.

¢Significaba esto para Schopenhauer o para el propio Blumenberg que el hombre no puede
conocer la verdad porque solo puede saber acerca de lo que el mismo ha creado a través de
la raz6n? Para ninguno de ellos tendrfa sentido separar entre lo real y lo ideal, entre lo absoluto
y lo elaborado, pues lo mismo serfa el ser que el pensar y lo mismo lo objetivo que lo subje-

¥ «Es decit, que la parte que conocemos de nuestro set no solo no es el todo, no solo es la parte mis pequefia

segun Schopenhauer, sino que ademas es precisamente la parte que contiene o representa lo improductivo desde
la perspectiva antropologicar. Blumenberg, Hans, Descripeidn del ser hunmano, op. cit., p. 194, siguiendo a Schopenhauer
en Handschriftlicher Nachlaf, 1826, ap. cit., 111, 283 (la obra citada a la que Blumenbetg se refiere es la de A. Hubscher
[ed.] Frankfurt, 1966).

3! «Schon fiir Schopnehauer gentigte Kants Begtiff, daP wir uns durch Selbstaffektion nur als Erscheinung
in der inneren Erfahung gegeben sind, nicht meht. Die Spitze des BewuPtseins, die allein der Reflexion zugin-
glich sein sollte, waren die Willensakte. Hingegen das Substrat von allen diesem, das Wollende und Erkennde, ist uns gar
nicht uginglich: wir seben blof nach AuPen, Innen ist alles finster Demnach ist der Teil unseres Wesen, den wir erkennen, bei
weitern nicht das ganze, sondern wenigstens eben so viel, ja viel mebr, bleibt uns ganzlich unbekannty. Blumenberg, Hans,
Quellen, Strome, Eisberge, edicion de Ulrich von Bilow y Dorit Krusche, Suhrkamp: Frankfurt am Main, 2012,
p. 237. Blumenberg esta citando a Schopenhauer mediante la siguiente referencia: Nachiaf 111, 283; refiriéndose
ala obra Der handschriftliche Nachlaf, Bd. 3: Betliner Manuskripte 1818-1830. Edicion de Arthur Hiibscher. Frank-
furt am Main: Kramer, 1970.

2 Blumenbertg, Hans, Descripcion del ser humano, op. cit., pp. 202 y 400.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 63



JOSEFA ROs VELASCO

tivo™. De esta manera, explica Blumenberg volviendo sobre Schopenhauet, lo objetivo es
aquello que nos resulta imprescindible para la autoconversacion®, esto es, nuestras artimarias
procedentes de la capacidad racional. A través de las formas simbdlicas nos relacionamos
con la realidad y recibimos una concepcion total de las cosas configurando la tnica objeti-
vidad posible, obteniendo una especie de suelo firme o un «starting-point»”. Las creaciones
simbdlicas permiten a los hombres llegar a un consenso sobre lo que es verdad en la realidad,
en funcién de lo que les resulta util para sobrevivir, y tratan de garantizar que no haya con-
tradiccion ni ruptura en lo aceptado, de manera que cunda el contagio de ello generando
una base de convicciones comunes®. Se trata de un medio para alcanzar un tipo de verdad
que adquiere su valia a través de su eficacia para proporcionar horizontes de sentido que
distancien la realidad absoluta. La eficiencia simbolica no es una alternativa elegible a la ver-
dad absoluta, sino que esta es lo tnico que tiene el hombre. No serfa justo entonces presen-
tarla como un medio con el que nos conformamos y que usamos en un sentido urgente para
evitar la pérdida de sentido y fundamento fruto de nuestro trato con la realidad absoluta: no
es sin mas un sustituto de la verdad, sino toda la verdad que le cabe esperar al hombre: «tan
pronto como deja de haber lo que se tenfa por real, las sustituciones mismas se convierten
en lo real””.

Schopenhauer muestra esto mismo con un ejemplo que Blumenberg gusta de recordar en
sus obras, el del hombre que tenfa un reloj que daba la hora correcta pero distinta a la del
resto del pueblo: «Schopenhauer ofrece en tres renglones una historia que habria de ilustrar
de modo rotundo la soledad del hombre lacido que se encuentra entre puros trastornados:
este hombre tiene el unico reloj que va bien en una ciudad en la que los relojes de sus torres
no estan en hora; solo él conoce la hora verdadera. El chiste de la historia esta en esta breve
pregunta: “:De qué le sirver”»*. Con esta narracion muestran que la verdad, al estar fuera de
la convencion, es inservible. En definitiva, sostendra Schopenhauer, las verdades de la razén

» «El mismo contenido de la expetiencia puede ser considerado como subjetivo y objetivo, en funcion de
cémo este sea concebido desde sus diferentes posibles puntos de referenciar, Cassirer, Ernst, Substance and Fune-
tion, op. cit., p. 286.

* «Se puede seguir con toda la confianza a Schopenhauer en cuanto a que objetivable solo tiene que set lo
que es propiedad del género; y esto a su vez solo porque es indispensable para la autoconservaciény». Blumenberg,
Hans, Descripcidn del ser humano, op. cit., p. 202.

» Cassirer, Ernst, Substance and Function, op. cit., p. 94.
* «Ante este resultado, es comprensible que una y otra vez, y bajo propuestas siempre distintas, cunda el

contagio de la necesidad de una “base de convicciones comunes™». Blumenberg, Hans, [as realidades en que vivinos,
op. ¢it., p. 128.

57 Ibid., p. 129.

% Blumenberg, Hans, a inguietud que atraviesa el rio, op. cit., p. 131. La historia se repite en otras obras como
Conceptos en historias, Sintesis: Madrid, 2003, p. 155; y Tiempo de la vida y tiempo del mundo, op. cit., p. 240.

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Namero 1
64 El circulo schopenhaueriano



CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

son algo particular del individuo®. Schopenhauer, y en ello le sigue Blumenberg, mantiene
un argumento acerca de la verdad del conocimiento contrario a Platon, que va desde la apa-
riencia a la constitucion de la objetividad y no al contrario®. Las imagenes que creamos del
mundo, procedentes del «flujo inconsciente de nuestro humot [unbewufter Einfluf anf nnsere
Stimmung)»*', son tan reales que ya no percibimos el simbolismo que constituye nuestro arti-
ficio y ello nos conduce a rechazar las figuras de las que nos servimos. A su juicio, somos ca-
paces de hacer que cualquier sistema parezca natural a través de nuestras producciones. Pero
la realidad es que el simbolismo configura todo lo que el hombre entiende como lo que hay,
«es aqui el instrumento para cualquier perspectiva espiritual del mundo, el medio a través del
cual ha de pasar el pensamiento antes de hallarse a si mismo y poder conferirse una determi-
nada forma teérican*™. Todo lo que conocemos estd ya bajo nuestra simbolizacion, los objetos
han pasado ya por la preformacion simbolica, que los unifica otorgandole al caos inabarcable
el caracter de la totalidad aprehensible. Nuevamente, al igual que la pregunta por el ser humano
conducia a sus posibilidades de conocimiento, estas ultimas vuelven sobre la definicién de
hombre; a partir de nuestra relaciéon con lo que hay acabamos por comprender qué tipo de
ser somos: «un ser limitado, inadaptado, fictico y gratuito»”, necesitado de un sentido y un
equilibrio que ha de proveerse por sus propios medios, por la razon.

Blumenberg afirma que uno no puede entonces experimentarse a si mismo de manera dis-
tinta a como se experimentan el resto de las cosas del mundo, porque yo soy el sujeto portador
y mi relacién con la realidad es una relaciéon conmigo mismo*. Una de las consecuencias l-
timas que podemos extraer de nuestro acceso antropolégico es que el propio ser humano no
puede tener una relacién directa o puramente interior consigo mismo, de la misma manera
que no la tiene con el resto de la realidad en la que se encuentra inmerso, pues su autocom-
prension siempre se da desde la estructura de la autoexterioridad, mediada por los procesos

¥ «Sonst ist ein solcher Satz wie der Schopenhauers, fiir sich genommen, ohne Sinn: Jede Wabrheit deren Grund
kein Beweis ist, ist der welche einen Beweis zum Grunde hat vorzuziehn». Blumenberg, Hans, Quellen, Strome, Eisberge, op. cit.,
p. 41; referencia la cita a Schopenhauer como sigue: 1817, Nachiafp 1 454; refiriéndose a la obra Der handschriftliche
Nachlaf. Bd. 1: Frihe Manuskripte (1804-1818). Edicién de Arthur Hibscher. Frankfurt am Main: Kramer: 1966.

¥ «Die Umbildung eines platonischen Arguments, denn Plato hatte gerade darauf, daf3 die Wel nur Erschei-
nung von etwas ist, das wahrer wire als sie selbst, die Verurteilung jeder dsthetischen Nachbildung der Erschei-
nung als einer Mimesis zweiter Stufe gegrindet, deren Qualitit also vom metaphysischen Hintergrund her
entwertet; Schopenhauers Argument verfihrt genau umgekehrt, geht von der édsthetischen Evidenz der nach-
bildenden Objektivitit und Naivitit aus, um der ihr vorausliegenden Wirklichkeit Wahrhaftigkeit zu zusprechen,
obwohl sie auch fir ihn Erscheinung ist». Blumenberg, Hans, Quellen, Strime, Eisberge, op. cit., pp. 42-43; citando
el NachiaP 1, 116-117, correspondiente al Der handschriftliche Nachlaf citado en la nota antetior.

" Blumenberg, Hans, Quellen, Strime, Eisberge, op. cit., p. 47.

2 Cassirer, Ernst, Mito y lenguage, op. cit., p. 40.

# Feron, Olivier, «Anthropologie et contingence dans la phénoménologie de H. Blumenbetgy, en Fragio,
Alberto y Bruno, Giordano, Hans Blumenberg, op. cit., p. 216.

* Cfr. Blumenberg, Hans, Trabajo sobre el mito, op. cit., p. 293.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 65



JOSEFA ROs VELASCO

simbélicos. No es solo que la situaciéon del hombre con respecto a la realidad haya de ser
siempre mediada por figuras simbélicas, sino que esta mediacion es parte de su propia cons-
titucion e incluso delimita su identidad cuando hace uso de ella para compararse con algo ex-
terno a si mismo con el fin de comprenderse mejor. Reflexionamos sobre nosotros mismos
y nos damos cuenta de que somos visibles para los demas como estos lo son para mi, los
otros «yoes» me conciben como otro «yo» desde su posicion y se conciben a si mismos como
otros «yoes» gracias a sus recuerdos. En este punto sigue Blumenberg a Schopenhauer al re-
conocer que el recuerdo cumple una razén fundamental en la constitucién de la identidad
personal®. Ante una situacion de mutua visibilidad, la razén nos ayuda a conocernos a noso-
tros mismos, a objetivarnos y a prever posibles amenazas para lograr sobrevivir entre los pe-
ligros de un mundo inhoéspito. El hombre se comprende a si mismo, refleja su propia
visibilidad, constituye una imagen propia, una identidad que sera a su vez vista por los demas
y por €l mismo.

Una muy breve revision de los puntos mas sobresalientes de la recepcion que Blumenberg
ha llevado a cabo de la filosoffa schopenhaueriana en su obra publicada podria detenerse en
lo expuesto: su intima dependencia a la hora de abordar las cuestiones relativas al ser humano
y a su capacidad cognoscitiva. Podrfamos analizar algunas otras cuestiones pormenorizadas
respecto de las cuales Blumenberg ha recurrido a Schopenhauer para justificar sus argumen-
taciones; pero esta tarea distarfa del objetivo del presente trabajo: remarcar grosso modo 1a lo-
calizacion bibliografica de la relacion Blumenberg-Schopenhauer. En cualquier caso, en los
siguientes apartados tendremos oportunidad de familiarizarnos con las cuestiones que en este
quedan en el tintero; por el momento, nos contentamos con ofrecer un posible punto de par-
tida desde los recursos de los que disponemos —desde mi propia lectura— con el que poder ini-
ciar ]a busqueda del dialogo entre ambos autores a partir de la obra blumenberguiana publicada,
una labor que sin duda esta por hacer. En el siguiente apartado, haciendo eco nuevamente de
mi propio acercamiento, trataremos de establecer otro posible camino para abordar a la pareja,
esta vez desde algunos de los manuscritos inéditos del Nachlaff blumenberguiano, a pattir de
su interés comun por el fenémeno del aburrimiento.

3. SCHOPENHAUER EN EL NACHLAf BLUMENBERGUIANO:
REFLEXIONES SOBRE EL ABURRIMIENTO

En este apartado, como anticipabamos, vamos a dar cuenta de algunos de los textos del
Nachlaf blumenberguiano en los que la figura de Schopenhauer es central, teniendo siempre
presente las dificultades a las que aludimos en su momento: que solo se trata de una pequefia
muestra fortuita del material que descansa en el DLA, cuyo propésito es dar a conocer al

45

«LLa verdadera salud del espiritu consiste en recordar perfectamenter. Blumenberg, Hans, Descripcidn del ser
humano, op. cit., p. 119. Blumenberg extrae la cita del Handschriftlicher Nachlaf, 111, 208 (1825).

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Namero 1
66 El circulo schopenhaueriano



CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

lector algunos trazos desconocidos. Mi paso por el DLA me permitié recoger algunas ano-
taciones blumenberguianas a proposito de Schopenhauer sobre las cuestiones tratadas en
el apartado antetrior; como por ejemplo aquella en la que Blumenberg cita el Nachlaff scho-
penhaueriano para explicar que la férmula optima para conocer es la razén y que esta re-
presenta mas bien un deseo de conocer®. Asimismo, en algunos textos hemos encontrado
referencias a Schopenhauer acerca de su odio al dinero y a su capacidad para invertir el
proceso de civilizacién humana®’. Sin embatgo, los lugares en los que hemos localizado
mas frecuentemente la referencia al pensamiento schopenhaueriano han sido aquellos en
los que Blumenberg ha tratado de una cuestion que ha sido de vital importancia para ambos:
el aburrimiento.

Blumenberg apenas ha dedicado a esta cuestiéon una veintena de paginas en su obra publi-
cada, pero su Nachlaf esta plagado de manuscritos acerca del aburtimiento que nos permiten
hablar de una verdadera teorfa, no expresada de manera sistematica, que hasta ahora solo
habia sido enunciada mediante frugales pinceladas. El tratamiento blumenberguiano del abu-
rrimiento es en gran parte deudor de las reflexiones kantianas. Entre ambos autores encon-
tramos ciertos paralelismos incuestionables respecto a la importancia que han concedido en
sus filosoffas o, mas concretamente, en sus antropologias, al estudio de la fuerza motriz del
aburrimiento. Asi, en la Anthropologie kantiana reconocemos que el aburrimiento aparece en
el momento en que hemos alcanzado una comodidad o una adaptacién excesiva a la que nues-
tra especie y todas las criaturas tienden de forma inevitable®, para sacarnos de dicha situacion.

¥ «Fur das Verhiltnis von theorie und Praxis gibt es viele Formeln, Formeln umstindlicher Vermittlung

oder direkter Transformation, hemlicher, aber verzégerter Identitit — und eigentlich nie geht es um eine nach-
prifbare Wahrtheit, eher um die Formulierung eines Wunsches, den andere und méglichst viele als Pramise fur
Méglichkeiten ansehen méchten. Eine Grenzformel fiir das Verhiltnis von Theorie und Praxis hat Schopenhauer
gegeben, und kaum je wird sich jemand anheischig machen, sie zu Gberbieten: Welche Methapysik hinge so
genau mit der Moral zusammen wie meine? Ist doch das Leben jedes edeln Menschen nichts anderes als meine
Metaphysik in Thaten ausgedriicktly (Nachlass 111 504). Blumenberg, Hans, Grengformeln, estuche [«Schuber»] 1,
carpeta [«Mappe»| 3, UNF 284, DLA Marbach. Las siglas UNF han despertado cierta polémica entre los estu-
diosos de la obra blumenberguiana que tratan de establecer que o bien se refieren a «Unerlaubte Fragmenten»
[fragmentos no autorizados] o «Unfertigy [inacabado].

Y7 Cfr. Blumenberg, Hans, Schmerensgeld und Ebrensold, estuche 4, carpeta 4, UNF 1386-1390, DLA Marbach.
Anteriormente llamado «Tarifliches Schmerzensgeld», titulo tapado después por el propio Blumenberg con un
papel pegado encima; y Blumenberg, Hans, Die Gebiibr des Eremiten, localizado en la carpeta GLD (las siglas pro-
bablemente responden a la palabra «Geld» [dinero]), UNF 2958, DLLA Marbach.

¥ Cfr. Kant, Inmanuel, Antropologia en sentido pragmatico. Traduccion de José Gaos, Alianza: Madrid, 2004,
p. 46. Blumenberg vuelve sobre los pasos kantianos explicando que somos «un ser que no esta totalmente pla-
nificado por un biograma ni sometido totalmente a éb (Téempo de la vida y tiempo del mundo, op. cit., p. 534) y que,
por lo tanto, sufrimos un «desdoblamiento del tiempo de la vida ocupada en una parte por las exigencias de la
autoconservacion y, en otra, por un libre margen temporal de realizaciones indeterminadasy» (ider). E1 mismo
queda entonces dividido en «tiempo del debet» (MuPzeid), el que empleamos en satisfacer nuestras necesidades
primarias, y el «tiempo del poder» (Kannzei), el que queda restante una vez que aquellas estan cubiertas. La ten-

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 67



JOSEFA ROs VELASCO

Aquel «pertenece a las pasiones impulsoras mas fuertes del hombre [der starksten Antriebskrifien
des Menschen»* que actua al principio como una fuerza paralizante pero que a continuacion
desencadena «una repulsion violenta [eine Kraft heftigster Abstossung)»™ ante la situacion que lo
provoca. En este sentido, el aburrimiento nos impulsara siempre a emprender un movimiento
para desasirnos de €l, a expandir la vida atrayendo lo nuevo hasta nosotros, rompiendo con
la quietud en que nos sumerge, activando el mecanismo que nos hace despertar para sentir
después el placer de dormirnos® y disfrutar del juego entre «taediumy» y «voluptas»®®. Y ello,
explica Blumenberg, porque cuando acontece se experimenta bajo la sensacion de lo desa-
gradable y de la escasez que se desea dejar atras. El aburrimiento nos hace sentir una irritacion
provocada por una «conciencia de si que se torna incoémoda: como conciencia de un s mismo
en punto muerto, superfluo, que no se considera aludido y que no se ha pronunciado sobre
nada»*® que, como el propio autor indica, puede llegar a experimentarse como una quietud
parecida a la muerte, siguiendo su metafora absoluta del «tédliche Langeweile» (aburrimiento
mortal)>’.

En este contexto, Blumenberg vuelve en su Nachlaff sobte los pasos de Schopenhauert.
Para este ultimo, la voluntad se encargaba de empujar al hombre a satisfacer necesidades y a
buscar nuevas cuando las viejas estuviesen satisfechas para no incurrir en un «anhelo vacio,
en la languidez, en el aburtimiento [leres Sehnen, languor, Langeweile». De este modo, el abu-
rrimiento era una de las dos derivaciones posibles de la necesidad. Pero también en este sen-

dencia que seguimos consiste en tratar de disminuir el tiempo del deber para ganar tiempo del poder. Sin em-
bargo, concuerdan Blumenberg y Kant, cada vez que conseguimos reducir el primero en favor del segundo se
producen vacfos que reportan un «fastidioso aburrimiento» (iden). Se produce la paradoja de que «librar la vida
de las molestias clasicas, cuya desventaja consiste en que se producen contra toda voluntad, solo es posible al
precio de nuevas torturas, que no lo parecen tanto porque se las acepta y uno se somete a ellas libremente» (7bzd.,
p. 251).

*# La cita pertenece a una tatjeta sin titulo y sin numerar que se encuentra en la Zettelkasten 26 U-Welt, DLA
Marbach.

50 Thid., DILA Marbach.

3! «La naturaleza misma ha dispuesto, sin duda, que entre las sensaciones agradables y que entretienen el es-
piritu se deslice, sin ser llamado, el dolor y haga asf interesante la vida. Pero intencionadamente, por el gusto de
cambiar, introducitlo en ella y hacerse dafio; hacerse despertar para sentir de nuevo el placer de dormirse...».
Kant, Inmanuel, Antropologia, op. cit., p. 73.

32 «El sentimiento que impulsa al sujeto a PERMANECER en el estado en que se encuentra es agradable; el
que le impulsa a ABANDONARLO, desagradable. Acompanado de conciencia, dicese el primero deleite (voluptas),
el segundo hastio (taedinm)». Ibid., p. 185.

53 Blumenberg, Hans, Descripcion del ser humano, op. cit., p. 528.

3 Cfr. Blumenberg, Hans, Langeweile, Kurzpveil, en la carpeta Konvult Text-und Materialsammlung Langeweile
(LGW), DLA Marbach.

3 Schopenhauert, Arthur, Die Welt als Wille und Vorstellung, F. A. Brockhaus: Leipzig, 1819, p. 374; Parerga y
Paralipimena, 1, traduccion de Pilar Lopez de Santa Marfa, Trotta: Madrid, 2006, p. 369.

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Namero 1
68 El circulo schopenhaueriano



CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

tido el aburrimiento se estarfa considerando como una pulsién que mueve a la accién con el
fin de ser evitado. Blumenberg recupera el Nachlaff de Schopenhauer en el suyo propio para
expresar como el aburrimiento entra en escena cuando desaparece la preocupacion por la
conservacion de la vida®, como uno de los motores més fuertes del hombre que condena la
inactividad, como una fuerza de repulsion violenta™.

Sin embargo, que el aburrimiento ponga en movimiento la existencia no es algo pro-
piamente positivo en la filosoffa schopenhaueriana, pues lo deseable respecto al drama
que causa la voluntad no es mas que su supresion para renunciar asi a sus vaivenes. Debido
a estos, la vida del hombre se convierte en «una carga insoportable [sezn Wesen und sein Da-
seyn selbst wird ibm ur unertriglichen Lasf)»® porque oscila como un péndulo entre «el dolor
y el aburrimiento [dem Schmers und der Langenweile]»*, «los dos polos de la vida humana [de

% «Der Schmerz des Lebens lisst sich nicht abwilzen. Alle Bemithungen dazu leisten nichts als das ser seine

Gestalt verdndert. Diese ist urspringlich Mangel, Noth, Sorge um Erhaltung des Lebens. Kaum in dieser Gestalt
verdringt erscheint der Schmerz successive als Geschlechtstrieb, Liebe, Eifersucht, Neid, Ehrgeiz, Geiz, Sorge,
Hass, angst, Krankheit und so in noch unzihligen Gestalten: hat man ihn in allen Gberwunden, so nimmt er zu-
letzt die der Langeweile an: und gelingt es diese zu besiegen, so wird es schwerlich geschehn ohne wieder den
Schmerz in einigen der vorigen Gestalten einzulassen und so den Tanz von vorne zu beginnen». Blumenberg,
Hans, tarjeta sin titulo y sin numerar perteneciente a la Zettelkasten 13/2 Terminologie; citando a Schopenhauer,
Nachlaf 1 (K 10283.1, I 368), 1816. En esta misma «caja» (Kasten) se encuentran dos tatjetas con titulos que
versan sobre Schopenhauer pero sobre las que apenas se desarrolla nada: 1a primera de ellas, titulada Schopenbaner:
Verdruf und Langeweile unter lenter Pack, iba a tratar sobte el volumen IV de la obra Nach/aff de Schopenhauer, 1,
84; la segunda, titulada Sechgp Nachlaf 111, 328, vuelve sobte la idea anterior de que el aburrimiento entra en
escena cuando desaparece la preocupacion por las necesidades mas primarias; o, como dirfa Blumenberg, cuando
reducimos el tiempo del deber en funcién del tiempo del poder: «die Langeweile, die eintritt, wenn die Sorge
um das Leben gerade nicht antreibt, bezeugt den Mangel eines Grundes f d Existenz; sobald das Leben gesichert
ist, hat es keinen Inhalt mehm» [s7].

57 Blumenberg esta citando el Nachiaff schopenhauetiano, IV/1, 153 f.: «Was in der Beschreibung der Lan-
geweile verkannt worden ist, ist ihre Zugehorigkeit zu den Leidenschaften, zu den stirksten Antriebskriften des
Menschen. Sie wirkt wie eine lihmende und zur Untitigkeit verdammende trige Masse. In Wirklichkeit ist sie
eine Kraft heftigster Abstossung, die etleiden zu kénnen zu den Disziplinen und Tugenden héchster Kulturs-
tufen gehort. Sie als Antriebskraft des Menschen mit Bedtirfnis und Bosheit gleichzustellen, ist eine der Errun-
genschaften von Schopenhauer. Schon die blosse Furcht vor ihr treibt den Menschen aus seinen faktischen
Zustinden heraus und ldsst ihn nicht ruhen, Vorbereitungen zu ihrer Vermeidung auf Vorrat zu betreiben. Was
an ihr aktiviert, ist der Horror Vacui der Zeit, analog dem des Raumes». Blumenberg, Hans, tarjeta sin titulo y
sin namero localizada en la Zettelfasten 26 U-Welt, DLLA Marbach. En esta caja encontramos una segunda tarjeta,
titulada Das Land der Langeweile, a prop6sito de Schopenhauer, WWV 1 4, 400 (se refiere a Die Welt als Wille und
Vorstellung) con una breve anotacion sin desarrollar: «Die Langeweile aber ist nichts weniger als ein gering zu
achtendes Ubel: sie malt zuletzt wahre Verzweiflung auf das Gesicht... Auch weden iiberall gegen sie, wie gegen
andere allgemeine Kalamititen, 6ffentliche Vorkehrungen getroffen, schon aus Staatsklugheit».

3% Schopenhauer, Arthur, Die Welt als Wille und Vorstellung, op. cit., p. 374.
9 Ibid, 374,

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 69



JOSEFA ROs VELASCO

beiden Pole des Menschenlebens)»®. El aburrimiento que queda entre la aparicion del deseo y la
satisfaccion de un objetivo aparente hace que la lucha sea tan angustiante como la propia
angustia contra la que se lucha®. Es por ello por lo que Simmel concluia que para Scho-
penhauer la existencia humana se presentaba como una monotonia insoportable, no como
un dolor positivo que habria acunado Kant y habria acogido Blumenberg, sino como mero
aburrimiento paralizante del dia a dfa y del transcurrir de los afios que dibujaba su absoluto
pesimismo.®

Encontramos en el Nachlaf, a pesar de esta diferencia con el planteamiento blumenbet-
guiano respecto al aburrimiento, un par de puntos en los que vuelven a reconciliarse. Por una
parte, para ambos, el aburrimiento conduce a la reflexiéon en dltima instancia. Blumenberg
coincide en sus anotaciones inéditas con Schopenhauer en que, a pesar de lo repugnante del
aburrimiento, descansa en €l la posibilidad de la abstraccién: pagamos un precio alto pero no
en vano.” Por otra parte, el aburrimiento estaria también a un paso de ser considerado la
fuente misma de la sociabilidad que «pone al ser humano en la situacion ética de relacionarse
con otros».* Tal y como lo entiende Schopenhauert, el aburtimiento «hace que setes que se
aman tan poco como los hombres se busquen unos a otros»®. Los hombres se aburren
cuando estan solos: «no pueden reirse solos [...] porque la risa es solo una sefial para los demas
y un mero signo, como la palabra [sie dnnen nicht allein lachen (...) Ist denn das Lachen etwas nur ein
Signal fiir Andere und ein blofes Zeichen, wie das Worfj»®®. Es en este punto en el que podemos ras-
trear con mas fuerza la unién Blumenberg-Schopenhauer, toda vez que siguiendo los dicta-
menes schopenhauerianos, el aburrimiento es un impulsor de las relaciones sociales, una

% Schopenhauet, Arthut, «Zur Philosophie und Wissenschaft der Natum, en Schopenhauet, Arthur, Samsliche
Werke in zwolf Bénden, . G. Cotta’sche: Stuttgart, Berlin, 1895, p. 281.

0 Cfr. Schopenhauer, Arthur, Die Weit als Wille und Vorstellung, op. cit., p. 452.

2 «When I inspect Schopenhauet’s depictions and evaluations of human life, I sometimes get the impression
that deepest substance of his pessimism is not drawn from positive pain so much as it is deriven from ennui,
the dulling monotony of days and yearsy. Simmel, Georg, Schopenhaner and Nietzsche, traduccién de Hemult Lois-
kandl, Deena Weinstein y Michael Weinstein, Illini: Chicago, 1991, p. 8.

% «Eine Philosophie hohen Astraktionsgrades, wie die Schellings und seiner Epigonen, ist deshalb “so wi-
detlich langweilig” (Schopenhauer, Nachlass 111 23, 68; 1820) weil durch Abstrakta vieles gedacht werden kann,
im Grenzfall alles, un dadurch de facto im Umgang mit dem hohen Abstraktionsgrad nur weniges zu denken
erwungen wird. Andererseits kann man sagen, dass gerade hierin das Eindrucksvolle des Abstraktionsgras bes-
teht, das ser vieles und vielerlei, im Grenzfall alles zu denken gestattet, was auf andere Weise tberhaupt nicht
gedacht werden kénnte. Der Preis der Langeweile ist also hoch, aber doch nicht vé6llig vergeblichy». Blumenberg,
Hans, Abstraktion und Langeweile, Zettelkasten 13/2 Terminologie, DLA Matbach. Cfr. Blumenberg, Hans, Lan-
geweile ist reflexcive wabrnebmung des lebens von sich selbst, Zettelkasten 6, I, DLLA Marbach.

6 Retana, Camilo, «Consideraciones acerca del aburtimiento como emocion morals, en Kdzina, Rev. Artes y
Letras, Univ. Costa Rica, 35, 2, p. 185.

% Schopenhauet, Arthut, Parerga y Paralipdmena, op. cit., p. 371.
% Schopenhauer, Arthur, «Zur Philosophie und Wissenschaft der Natury, gp. cit., p. 288.

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Namero 1
70 El circulo schopenhaueriano



CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

condicion que la pseudo-teoria del aburrimiento blumenberguiana ha sostenido firmemente
y que podemos rastrear en sus inéditos de manera constante®.

Nuevamente, y aunque en esta ocasion el material es escaso, ponemos de manifiesto un posible
camino a través del que seguir de cerca el didlogo entre Schopenhauer y Blumenberg, partiendo
una vez mas de nuestra lectura y trabajo propio, a través de algunas notas inéditas del Nachlaff
blumenberguiano. En su caso, esta linea de recepcion tampoco ha sido abordada por los investi-
gadores hasta el momento —quiza sea la mas descuidada debido a su caracter menos accesible—y
es de la que en cierto modo me encargo con mas premura en la actualidad. A pesar de que no
existe en la actualidad ningun trabajo de investigacion robusto que aune el pensamiento de estos
autores ni desde su union a través de la reflexion sobre el fenémeno del aburrimiento, ni desde
los parametros de las obras publicadas —lo que conforman los caminos que estamos tratando de
dar a conocer—, algunos scholars han recuperado de manera superficial algunos de los momentos
en los que Blumenberg y Schopenhauer se dan la mano a partir de la obra publicada del primero.
Un repaso de estos acercamientos es necesatio, y dara forma al préximo apartado, en un estudio
que trata de establecer el estado de la cuestion de la investigacion de las relaciones Blumenberg-
Schopenhauer para elaborar una futura propuesta de trabajo de mayor envergadura.

4. LA INVESTIGACION EN TORNO AL BINOMIO SCHOPENHAUER-BLUMENBERG

La puesta en conjunto del pensamiento schopenhaueriano y blumenberguiano en los aparta-
dos anteriores justifica por si sola la necesidad de un trabajo de mayor alcance que trate de
explorar hasta sus limites el didlogo establecido entre ambos pensadores. A lo sumo, el si-
guiente apartado, que tratard de dar a conocer brevemente los distintos intentos de los inves-
tigadores de poner en comuin a Schopenhauer y a Blumenberg, reforzard esta justificacion al
poner de manifiesto que son verdaderamente escasos hasta el momento los estudios que se
han aventurado en esta tarea. Un rastreo de la red facilita el reconocimiento de los mismos,
que seran abordados desde su naturaleza geografica: por una parte, como advertimos, encon-
tramos en su mayoria asociaciones que proceden del ambito hispanohablante; por otra, algunas
que desde el contexto internacional tratan de hacerse cargo de esta pareja; siempre y unica-
mente a partir de la obra publicada de Blumenberg,

Comenzando esta breve revision bibliografica de los estudios que han tratado la relacion
Blumenberg-Schopenhauer en algiin punto por el marco hispanohablante, damos con que la
primera referencia que se hizo a la pareja en un trabajo de investigacion al amparo de una
institucion universitaria espafiola procede del catedratico de Filosofia Cirilo Flérez Miguel,
de la Universidad de Salamanca, en el ano 2003. En un articulo que escribié para la revista

7 Que el aburtimiento impulsa la accién comunicativa entre los hombres, desde la perspectiva de Blumen-
berg que puede conocerse a través de sus inéditos, es la clave de la tesis doctoral que realizo en la actualidad en
la UCM, titulada E/ aburrinziento como presion selectiva en Hans Blumenberg, dirigida por ya el citado José Luis Villacafias
Berlanga, y cuyos resultados seran defendidos y publicados a lo largo del préximo afio.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 71



JOSEFA ROs VELASCO

Agzafea, titulado «Hans Blumenberg: los margenes de la hermenéutica», Florez explica que
Blumenberg ha sido el responsable de atribuir a la filosofia schopenhaueriana la transforma-
cion de la metafora del teérico en la del genio que domind la filosofia del siglo XIX. No nos
conduce, sin embargo, al lugar en el que tal atribucién se produce en la bibliografia blumen-
berguiana®®. Al afio siguiente, el catedritico de Filosofia José Luis Villacatias (UCM), volvia a
poner en comun a ambos pensadores en un trabajo titulado «Gracian en el paisaje filoséfico
aleman: una lectura sobre Walter Benjamin, Arthur Schopenhauer y Hans Blumenbergy, que
conformaria un capitulo del libro de Miguel Grande Yafiez y Ricardo Pinilla Burgos Gracidn:
barroco y modernidad. Villacanas vuelve sobre la obra blumenberguiana Dze Lesbarkeit der Welt
(1979) [La legibilidad del nundo (2000)] para comparar la lectura que Blumenberg y Schopen-
hauer hacen del escritor espanol Baltasar Gracian. Asfi, explica, «Schopenhauer recomendaba
que se leyera la novela de Gracidn como si estuviera escrita en 1840»%, mientras que «Blu-
menberg nos invita a leerla como si estuviera escrita en 2001»™. Se estan refiriendo, claro esta,
a la novela E/ Criticon (1651), que Blumenberg ha tratado «como una exacerbacion de la ale-
gotia platénica de la caverna». Este mismo afio acogia la publicacion de otro de los trabajos
de Villacanas, «De nobis ipsis silemus. Reflexiones sobre Hans Blumenberg, lector de Kant»,
esta vez en la revista Daimon, en el que cita la critica de Blumenberg a Schopenhauer a proposito
de la malinterpretacion que este ultimo hace del argumento critico contra la teorfa del progreso
kantiana, toda vez que supone que en aquella existe «una instrumentalizacion de los hombres

% «Una de las grandes transformaciones que ha tenido lugar en la filosofia del siglo XIX es la que tiene
lugar en torno a la metafora del “genio”, que es la que pasa a primer plano en la teorfa del arte del idealismo.
Hsta metafora sustituye a la del teérico, que como contemplador del universo se limitaba a imitar los modelos
que contemplaba en ese universo. El genio, en cambio, no imita ningiin modelo, sino que crea formas que no
se encuentran en la naturaleza y que por lo tanto ningin contemplador puede haber visto. Esta transformacion
podemos situarla, apoyandonos en la interpretacion de Blumenberg, en la filosoffa de Schopenhauer, en la cual
lo que caracteriza al genio es que “este no forma parte de la vida, por cuanto esta lleno por completo del cono-
cimiento puro en cuanto distancia de la vida™». Florez Miguel, Cirilo, «<Hans Blumenberg: los margenes de la
hermenéutica», en Azafea Revista de Filosofia, 5, 2003, p. 270.

9 Villacafias Betlanga, José Luis, «Gracian en el paisaje filos6fico aleman: una lectura sobre Walter Benjamin,
Arthur Schopenhauer y Hans Blumenbergy, en Grande Yafiez, Miguel y Pinilla Burgos, Ricardo, Gracidn: barroco
y modernidad, Universidad Pontifica de Comillas: Madrid, 2004, p. 300. EI mismo trabajo apatreceria en el mismo
afio en otro volumen, el del catedratico de Teorfa de la Literatura y Literatura Comparada Pedro Aullon de Haro,
titulado Barroco (Verbum: Madrid, 2004, pp. 697-717).

0 Este breve pasaje en el que se nos insta a relacionar las miradas de Schopenhauer y Blumenbetg sobre Gracian es
remarcado en la pagina 28 de la «Introducciony al volumen, elaborada por uno de los editores, Grande Yafez.

" Ibid., p. 300. Algunos afios después, el Prof. Dr. Juan David Mateu Alonso (Universitat de Valéncia), vol-
verfa sobre la relacion de Schopenhauer con la obra de Gracian, y recurrirfa a Blumenberg para explicar que,
desde su punto de vista, el atractivo que el primero sentia por el segundo, por E/ Criticin especialmente, se debia
a que «<ambos son pensadores “de talento alegérico”. Mateu Alonso, Juan David, «Schopenhauer y Gracian:
arte de prudencia y sabiduria mundana», Endoxa. Series Filosdficas, 32, 2013, p. 68. Citando a Blumenberg, Hans,
La legibilidad del mundo. Traduccion de Pedro Madrigal, Paidés: Barcelona, 2000, p. 115.

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Namero 1
72 El circulo schopenhaueriano



CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

del presente por los del futuro»’. La critica blumenberguiana, en su caso, es remitida a la obra
Lebenszeit und Weltzeit, en la que Blumenberg esta refitiendo al Nachlaff schopenhauetiano (11,
9) mediante una cita que nosotros mismos hemos empleado con anterioridad, que «el individuo
alcanza su destino en cualquier situacion y tiempo en que se encuentre»’. En esta misma linea,
el Dr. Manuel Pérez Cornejo (I.E.S. Matematico Puig Adam), aludia en la «Introducciéon» a la
edicion del libro Lecciones sobre metafisica de lo bello de Schopenhauer de la Colleccid estetica &
critica de la Universitat de Valencia (2004), al hecho de que Blumenberg habia observado en
Hoblenansginge’ que la filosofia schopenhauetiana se basaba en una reinterpretacion kantiana
del mito de la caverna. Una ultima referencia de esta misma época la realiz6 César Gonzalez
Cantén en su tesis doctoral La metaforologia en Blumenberg, como destino de la analitica existencial
(2004), cuando recupera lo que Blumenberg dice de la obra de Schopenhauer, que «se puede
vivir con ella, y eso es algo maravilloso»™. En la tesis de Gonzilez Cantén podemos encontrar
otra referencia que Blumenberg hace a Schopenhauer en su obra postuma Drze 1 0llzihligkeit der
Sterne (1997) |La integridad de las estrellas|, cuando emplea la imagen schopenhaueriana de «la luz
del sol, a la que hay que dejar entrar hasta el dltimo rincon, de la cual se depende totalmente
para vivit, y a la que, “como un benefactor demasiado efusivo”, no se le puede mirar a los
0jos»’® para describir al Dios soberanamente bueno. Afios més tarde, en 2009, Gonzalez Cantén
traerfa nuevamente a colacion, junto con Stéphane Dirschauer, una cita de Blumenberg sobre
Schopenhauer, en su resefa inglesa de la obra Beschreibung des Menschen. En la misma, Blumenberg
pone como ejemplo la teorfa de la voluntad schopenhaueriana para mostrar que los postulados
metafisicos conducen a profundas observaciones fenomenolégicas’.

™ Villacafias Betlanga, José Luis, «De nobis ipsis silemus. Reflexiones sobre Hans Blumenberg, lector de
Kant», en Dainmon, 33, 2004, p. 76.

 Cfr. nota a pie de pagina nimero 22. En su caso, Villacafias esta empleando la edicion en italiano Tempo
della vita e tempo del mondo, 11 Mulino: Bologna, 1986, p. 270.

™ Pérez Cornejo, Manuel, «Introducciény, en Schopenhaver, Arthur, Lecciones sobre metafisica de lo bello, Uni-
versitat de Valéncia, Colleccié estetica & critica: Valencia, 2004, p. 23. Citando a Blumenberg, Hans, Hob/e-
nansgange, Suhtkamp: Frankfurt am Main, 1989, pp. 600-609; Salidas de caverna, op. cit., pp. 493-503.

> Gonzalez Canton, César, La metaforologia en Blumenberg, como destino de la analitica existencial, Servicio de Pu-
blicaciones de la UCM: Madrid, 2004,, 315. Citando la obra péstuma de Blumenberg Lebensthenen. Aus denr Nach-
laf, Reclam: Stuttgart, 1998, p. 32. La cita de Gonzilez Cantén fue recuperada posteriormente por el Prof. Dr.
Patricio Miranda Rebeco (Pontificia Universidad Catélica de Chile), en su obra La precomprension de lo humano en
la sociologia de 1ubmann (Ediciones Universidad Alberto Hurtado: Santiago de Chile, 2012).

¢ Blumenberg, Hans, Die Vollzibligkeit der Sterne, Suhrkamp: Frankfurt am Main, 1997, p. 177. Citado en
Gonzalez Canton, César, La metaforologia en Blumenberg, como destino de la analitica existencial, op. cit., p. 112.

" «Blumenberg cites the example of Schopenhauet’s theory of the will, whose metaphysical postulates ac-

tually lead to deep phenomenological insights». Gonzalez Cant6n, César; Dirschauer, Stéphane, «Hans Blumen-
berg’s Beschreibung des Menschen, en Irzs, 1, 2, 2009, p. 556.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 73



JOSEFA ROs VELASCO

Desde la tltima alusion de Gonzalez Cantén a la pareja de filésofos, se abre un nuevo pe-
riodo temporal en el que los investigadores hispanohablantes han referido de una u otra manera
a los puntos en que ambos autores se unen en la filosofia blumenberguiana. En 2010, el Prof.
Dr. Antonio Rivera (UCM) escribia «Reflexiones sobre el concepto filosofico de absolutismo:
retérica y mito en Blumenbergy™, un texto en el que testimoniamos la vuelta a la obra Begriffe
in Geschichten para recuperar como Blumenberg retoma la historia schopenhaueriana del hombre
que tenia el reloj que daba la hora buena en una ciudad en la que los campanarios estaban
todos equivocados, a partir de la que Blumenberg muestra que «el nucleo del absurdo |[...] no
esta en quienes salen en la historia, sino en quien la cuenta, en Schopenhauer, pues éste parecia
suponer que alguien puede tener el tiempo verdadero mientras que los demas pueden estar
equivocados»”. En los afios que siguieron, el Prof. Dr. Alberto Fragio (Universidad Auténoma
Metropolitana-Cuajimalpa), trabajaba en un punto de su articulo «Wittgenstein segin Blumen-
bergy» sobre esta misma cuestion, mostrando que aquel que tenia la hora verdadera ««casi se ri-
diculizaria a si mismo |..., insistiendo en una verdad que, al objeto de hacerla aplicable, tendria que falsificar
constantementon®™ para poder danzar al unisono del resto de ciudadanos. Asi, retornando a la
afirmacion blumenberguiana que recogia Rivera, Fragio vuelve a hacerse eco de aquella: lo que
habia mostrado Schopenhauer con esta historia era su «insensato afin de proselitismo»®!, pues
su historia no ilustraba la situacién de «un hombre lucido circunstancialmente aislado y mere-
cedor de ser imitado por los demas, sino un trastornado que mejor hatfa en sincronizar su reloj
a la hora que todos llevan»®. Dos afios mas tarde, en 2012, Fragio volvia a hacer acopio de

8 Se trata de un capitulo del citado libro de Fragio, Alberto; Bruno, Giordano, Hans Blumenberg. Nuovi para-
digmi d’analisi, op. cit., pp. 129-150.

 Rivera, Antonio, «Reflexiones sobre el concepto filoséfico de absolutismo: retdtica y mito en Blumenbergy,
en zbid., 151. Afos atras, en 2001, Rivera escribi6 un articulo para la revista Postdata, titulado «El héroe del cielo:
religién y politica en Baltasar Graciany, en el que los nombres de Blumenberg y Schopenhauer aparecen juntos
en un mismo parrafo, pero no de manera relacionada entre si, por lo que su examen ha sido excluido del cuerpo
del texto. Cf. numero 23, pp. 31-40.

8 Fragio, Alberto, «Wittgenstein segtin Blumenbergy, Lagos. Anales del Seninario de Metafisica, 42, 2009, p. 207.
Citando a Blumenberg, Hans, Die Sorge gebt iiber den Fluf, Suhtkamp: Frankfurt am Main, 1987, pp. 169-170. El
articulo en cuestion puede encontrarse asimismo en Fragio, Alberto, Destruccion, cosmos, metifora. Ensayos sobre
Hans Blumenberg, Lampi di Stampa: Milano, 2013, p. 174. Cfr. Ros Velasco, Josefa, «Alberto Fragio, Destruccion,
cosmos, metafora. Ensayos sobre Hans Blumenbergy, en La Torre del Virrey, 15, 1, 2014, pp. 33-37.

8 Fragio, Alberto, «Wittgenstein segun Blumenbetgy, gp. ¢it., p. 208. Citando a Blumenberg, Hans, Die Sorge
gebt diber den Flup, op. cit., p. 132.

82 Fragio, Alberto, «Wittgenstein segtin Blumenbergy, gp. cit., p. 208. Citando a Blumenberg, Hans, Die Sorge
gebt diber den Fluf, op. cit., p. 132. En esta obra, ademds, Fragio recupera una anécdota aislada sobre Schopen-
hauer y el musico Rossini, que reproducimos en nota a pie porque dista en cierta medida de la tematica en
cuestién, pero que no deja de mostrar el tratamiento blumenberguiano de Schopenhauer: «A Schopenhauer,
el fisonomista de gran estilo metafisico, le tuvo justamente que pasar algo parecido. Su ideal musical, la suma
de sus entusiasmos reproducida en flauta, era Rossini. A propésito de la visita de este a Frankfurt tras tomas
las aguas en Bad Kissingen el verano de 1856, el propio Schopenhauer cuenta que Rossini se senté en la mesa

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Namero 1
74 El circulo schopenhaueriano



CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

una referencia blumenberguiana a Schopenhauer, en «Hans Blumenberg: Las dificultades de
la Tlustracion a través de sus metaforas». En este trabajo apuntaba a la tipologia que Blumenberg
habfa elaborado en Beschreibung des Menschen de los desenlaces posibles que histéricamente se
habian atribuido a la escena originaria de la «fictio pufendorfiana»®. Frente a la hipotesis de
que un sujeto pudiera encontrarse con otro miembro de su especie por primera vez, descono-
ciendo que existian mas como ¢él, Blumenberg especulaba que Schopenhauer habria propuesto
el desenlace que sigue: el sujeto habria pensado simplemente: «jYo otra vezly.

En lo que queda por delante respecto al ambito hispanohablante, inicamente hemos localizado
algunas breves referencias a la relaciéon Blumenberg-Schopenhauer en estudios de menor enver-
gadura como los Trabajos fin de grado de Ana Marfa Rosas Rodriguez (Pontificia Universidad
Javeriana, Bogota) y de Carolina Angulo Orozco (Universidad de Cartagena de Indias, Colom-
bia)*. En el primero de ellos, E/genio y el santo en Schopenhaner. Dos vias de liberacion del teatro del mnndo
(2014), la candidata para optar al titulo de Grado en Filosoffa recupera el analisis que Blumenberg
hace de la metafora del naufragio en Schopenhauer, en el que sefiala que la identidad del sujeto
se descifra en la posicion del que naufraga y del que contempla®. En el segundo, titulado Rezdrica
e interpretacion en Friedrich Nietzsche (2011), Angulo Orozco retoma la alusion de Blumenberg a
Schopenhauer cuando el primero explica, apoyandose en el segundo, que la razén, «al contratio
de lograr su pretension de conseguir la calma de los espititus, logra ponetle fin a su reposo»™.

en el Englischen Hof cerca de €, pero que él no quiso serle presentado. “Le dije al cantinero: “Es imposible
». Blumenberg, Hans, 7bid., p. 178. Citado en Fragio, Alberto,

29,

que este sea Rossini; este es un francés gordo
ibid., p. 206.

8 «lLa fictio del jutista e histotiador aleman Samuel Pufendotf [1632-1694] pasaba por la siguiente pregunta:
«sQué sucede cuando un ser humano encuentra por primera veg, a otro ser huniano sin tener conocimiento de la existencia de sus se-
mejantesty. En el experimento mental de Pufendorf se imaginaba este primer encuentro arcaico como base para
la filosoffa del derecho y del Estado». Fragio, Alberto, «<Hans Blumenberg: Las dificultades de la Ilustracion a
través de sus metaforasy, en Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, 29, 2, 2012, p. 678. El lugar en el que
encontramos esta referencia a Beschreibung des Menschen son las paginas 247 y ss. y 185 y ss., segin anota el propio
Fragio, de la edicion alemana de Suhrkamp: Frankfurt am Main, 2006. Por su parte, al articulo de Fragio puede
encontrarse asimismo en su libro Destruccidn, cosmos, metdfora.

8 La tesis doctoral de Angel Octavio Alvarez Solis (Universidad Iberoamericana de México), titulada I«
rebelion de los tropos. Historia, metodologia y epistemologia de los lenguages politicos (2013), fue consultada en linea hace
algiin tiempo con motivo de la realizacion de este articulo y se comprobé que en la pagina 6 del prélogo habia
una mencion a la relacién entre Schopenhauer y Blumenberg. Sin embargo, actualmente no es posible consultar
la misma en la web por motivos de inexistencia de la pagina en la que se encontraba (anteriormente <www.te-
siuami.izt.uam.mx>, de la que dejamos constancia por si en el futuro estuviese activa de nuevo).

8 Rosas Rodriguez, Ana Matia, FE/genio y el santo en Schopenhaner. Dos vias de liberacion del teatro del mundo. Trabajo
fin de grado en Filosoffa, Pontificia Universidad Javeriana, Bogota, 2014, 18. [Consulta: 28.03.2010].
<http://repository.javetiana.edu.co/bitstream/10554/16423 /1 /RosasRodriguezAnaMatia2014.pdf>
Citando a Blumenberg, Hans, Naufragio con espectador, op. cit., p. 81.

8 Orozco Angulo, Carolina, Refdrica e interpretacion en Friedrich Nietzsche. Trabajo fin de Grado en Filosofia.

Universidad de Cartagena de Indias, Colombia, 2011, p. 35. Publicado posteriormente en Conceptos. Revista de Fi-

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 75



JOSEFA ROs VELASCO

Por lo que respecta al otro marco de investigacion, el internacional, hemos conseguido
rastrear una variopinta muestra de casos en los que los estudiosos han abordado la relacion
entre Blumenberg y Schopenhauer. En este caso, y a diferencia del esquema cronolégico se-
guido a proposito de los scholars hispanohablantes, expondremos brevemente sus tratamientos
siguiendo nuevamente un criterio geografico. Como cabe esperar, el contexto que mas resul-
tados arroja es el germano, remitiéndonos a momentos mucho anteriores de los que conta-
bamos en nuestro pafs. Ya en el afio 1996, la Prof. Dr. Barbara Neymeyr (Universitit Freiburg),
se estaba haciendo cargo de la relacién entre los filésofos. En su obra Asthetische Autonomie als
Abnormitit, relaciona el empleo de la metafora nautica de Schopenhauer del «mar en calmay
[Meeresstille) en Die Welt als Wille und 1 orstellung (1, p. 558) con su recepcion en la obra blu-
menberguiana Schiffbruch mit Zuschaner en una nota a pie de pagina en la que deja constancia
de los lugares en los que el propio Blumenberg ha encontrado dicha metafora nautica en la
obra schopenhauetiana®. Respecto a la duplicidad de la conciencia que implica la metafora
del naufragio con espectador, constata Neymeyr, dice Schopenhauer que provoca un dese-
quilibrio que parece ser la condicion sine gua non de lo sublime, que la autora tiene a bien en
comparar con el «desafio trascendentaly [transgendentalen Trofz) que ditia Blumenberg®. Por
su parte, la autora alemana Uwe C. Steiner volvi6 a poner en el mismo lugar a ambos pen-
sadores casi una década después en su ponencia «Ist die Wahrheit nackt am schénsten? Der
Schleier als Metapher der Metapher und das Problem des Stils als Kategorie der Erkenntnis»
para el XI Internationalen Kongresses der Deutschen Gesellschaft fiir Semiotif, celebrado los dias
24-26 de junio de 2005 en la Europa Universitit Viadrina, pero esta vez a partir de la me-
tafora de la verdad. En un momento de su discurso, explicaba que Schopenhauer habia re-
conocido que, inspirados por el eros platénico del conocimiento, la pregunta por «la verdad
desnudax (die nackte Wabhrheif) nos ha acabado deparando una decepcion significativa y que

losofia, 3, 5, 2013, pp. 42-606, en una version abreviada que no contiene alusion alguna a Blumenberg o Schopen-
hauer, aunque ambos aparecen referenciados en la bibliografia, en sus obras La inquietud gue atraviesa el rio y E/
mundo como voluntad y representacion respectivamente. [Consulta: 26.03.2016]
<http://190.25.234.130:8080/jspui/bitstream /11227 /1628 /1 /Ret%0C3%B3rica%20e%020Interpretaci®C3
%B3n%20en%20Friedrich%20Nietzsche%020-%20Tesis%020de%20.pdf>
Citando a Blumenberg, Hans, a inquietud gue atraviesa el rio. 1o quizd perdido. Un ensayo sobre la metdfora. Tra-
duccioén de Jorge Vigil y Manuel Garcfa Serrano, Peninsula: Barcelona, 1992, p. 53.

$7 Cfi. Neymeyr, Barbara, Asthetische Autonomie als Abnormitit. Kritische Anabysen u Schopenhaners Asthetik im Horizont
seiner Willensmetaphysik, Walter de Gruyter: Berlin, Nueva York, 1996, p. 145. Citando a Blumenberg, Hans, Schifforuch
mit Zuschauer. Paradigma einer Daseinsmetapher, Suhrkamp: Frankfurt am Main, 1988: 58-62. Las referencias a la obra
de Schopenhauer son las que siguen: WWV 1, p. 429; I, pp. 139, 291-292, 429, 482 y 533; y, en PP 11, p. 336.

8 «Die subjektinternen Opponenten im Rahmen seiner Bewusstseinsduplizitit befinden sich demnach wohl
nicht in einer Balance der Krifte. Vielmehr scheint ein charakteristisches Ungleichgewicht die conditio sine qua
non fiir jenes Spezifikum des Erhabenen darzustellen, das Hans Blumenberg durchaus treffend als “transzen-
dentalen Trotz” bezeichnet». Neymeyr, Barbara, Asthetische Autonomie als Abnormitit, op. cit., p. 370. Citando a Blu-
menberg, Hans, Schiffbruch mit Zuschaner. Paradigma einer Daseinsmetapher, op. cit., p. 59.

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Namero 1
76 El circulo schopenhaueriano



CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

dicha «verdad desnuda» no era mas que una metafora con una larga tradicién, cargada de
asociaciones lascivas. Aquellas, apuntaba la autora, podian ser rastreadas en la obra blu-
menberguiana Paradigmen zu einer Metaphorologie (1960) [Paradigmas para una metaforologia
(2003)]*. Mas recientemente, justamente otra década mas tarde, una tercera investigadora,
la Dr. Giulia Radaelli (Universitit Bielefeld), dedicaba un trabajo a la relacién entre Scho-
penhauer y Gracian, en el que una vez mas aparecera la imagen de Blumenberg a propésito
del andlisis de aquella®.

Desde el pais vecino, un par de autores franceses han hecho alusién a la recepcion blu-
menberguiana del pensamiento de Schopenhauer. El investigador Christian Sommer (CNRS,
Archives-Husserl Paris, ENS-Ulm) escribi6 en 2012 la «Présentation» introductoria al volumen
especial de la revista Les Etudes philosophigues dedicado a Schopenhauer. En un punto de este
trabajo menciona la figura del Blumenberg fenomendlogo, que localiza en las obras Zu den
Sachen und zuriick y Theorie der 1ebenswelt (2012) [Teoria del mundo de la vida)®', a quien reconoce
manifiestamente deudor de la filosofia schopenhaueriana: «Sin duda podemos decir, por otra
parte, que es uno de los pocos fenomenologos del siglo pasado, con Michel Henry, quien ve
en Schopenhauer un recurso importante en el desarrollo de su propia problematica, haciendo
caso omiso de la resistencia heredada de los discipulos de Husserl en relacién con el autor de
E/ mundo»’*. Segiin apunta Sommer, Blumenberg lleg6 a considerar la metafisica de la voluntad

¥ Steiner, Uwe, «Ist die Wahrheit nackt am schonsten? Der Schleier als Metapher der Metapher und das
Problem des Stils als Kategorie der Erkenntnis», XTI Internationaten Kongresses der Dentschen Gesellschaft fiir Semiotif,
24-26 de Junio de 2005, Europa Universitit Viadrina. Publicado en el volumen 24 de la Universititsschriften —
Schriftenreihe de la Europa Universitit Viadrina, p. 2. [Consulta: 15.03.2010]

<http:/ /www.semiotik.cu/kongress2005/pdf/Steiner.pdf>

La referencia a Blumenberg corresponde, como advertimos, a la obra «Paradigmen zu einer Metaphorologie»,
en Archiv fiir Begriffsgeschichte, 6, 1960, pp. 47 y ss.

% Radaelli, Giulia, «Lebenstegeln fur Ausnahmemenschen. Gracidn und Schopenhauer», en Radaelli, Giulia;
Schumm, Johanna, Gracidns Kiinste, Bachmann: Berlin, 2015, pp. 123-159. No hemos accedido directamente al
libro en cuestion, sino que sabemos de la existencia de esta relacion a través de la breve resefia que Dem. S. es-
cribié para la revista Komparatistik Online. [Consulta: 16.03.2016]

<http:/ /www.komparatistik-online.de/2014-1-7>

o' Cfr. Sommer, Christian, «Présentation», Les FEtudes philosgphiques. Schopenhaner. Nouvelles lectures, 3, 102, 2012,
pp- 291-296. Citando a Blumenberg, Hans, Zu den Sachen und zuriick, Suhtkamp: Frankfurt am Main, 2000, pp.
158-159; Theorie der Lebenswelt, Surhkamp: Berlin, 2010, p. 197. El articulo de Sommer puede encontrarse en la
red y la numeracion de las paginas corresponde con la de este ejemplar online (1-10). [Consulta: 29.03.2016]

<https:/ /www.cairn.info/revue-les-etudes-philosophiques-2012-3-page-291.htm>

2 «Sans doute peut-on dire, d’ailleurs, que c’est au dernier si¢cle I'un des seuls phénoménologues, avec
Michel Henry, a voir dans Schopenhauer une ressource importante pour développer sa propre problématique,
passant outre la réticence pour ainsi dire héréditaire des disciples de Husserl a I’égard de I"auteur du Mornde».
Sommer, Christian, #bid., p. 5 (online). Se refiere a Ie Monde comme volonté et représentation, la traduccion al
trancés de Die Weit als Wille und Vorstellung que el propio Sommer realizd, anoté y edit6 en 2009 para Gallimard,
Coleccion Folio Essais, Parfs. También se ha encargado de la traduccion de Die beiden Grundprobleme der Ethik:

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 77



JOSEFA ROs VELASCO

schopenhaueriana como una forma prehistorica de fenomenologia™, y habia tomado de la pet-
cepcion del intelecto desde su perspectiva antropologizada al servicio de la autoconservacion
de Schopenhauer, a partir de una nota suya de 1816, la idea de que el ser humano era el fe-
némeno mas importante del mundo®. De esta manera, Blumenberg reintroduce al ser hu-
mano en el centro de la reflexiéon fenomenoldgica, a juicio de Sommer, a través de
Schopenhauet, como ya lo habia hecho previamente Gehlen™. Por otra parte, el escritor y
critico de arte Alain Paire dedic en su pagina Galerie d’art una entrada a la obra péstuma de
Blumenberg Lawen (2001) [Leones|, titulada «Un livre déconcertant, “Lions” de Hans Blumen-
bergy, en el ano 2014, en la que resefiaba las claves de la obra y anotaba la alusién blumen-
berguiana a la figura de otro mamifero que al filésofo le resultaba importante y que extrafa de
la obra de Schopenhauer, la del elefante, aunque no hacia referencia del lugar en el que este
ultimo hablaba de ello.

Un salto a la lengua anglosajona nos lleva directamente hasta dos alusiones a la relacion
Blumenberg-Schopenhauer en la web de la mano de dos blgggers: Aretino, gestor del blog

Ueber die Freiheit des menschlichen Willens, Ueber das Fundament der Moral al francés: Les Deux Problémes fondamentanx:
de ['éthique: 1a liberté de la volonté; 1.e fondement de la morale, Gallimard: Parfs, 2009.

% (Blumenberg A qualifier la métaphysique de la volonté de « forme «préhistorique» de la phénoménologie...»
Sommer, Christian, 7bid., 7 (online). Citando a Blumenberg, Hans, Zu den Sachen und uriick, op. ¢it. 159, 128-
130, 158-169, 241-242; Beschreibung des Menschen, op. cit., pp. 163-168, pp. 259-260.

% «Dans la perspective blumenbergienne d’une anthropologisation de la conscience intentionnelle, ou de
Pintellect au sens schopenhauétien, au service de 'autoconservation, la «métaphore absolute» du ez comme
visibilité et autodonation de la volonté, permet de penser, a rebours de Husserl, la possibilité d’accéder au
principe de tous les phénomenes, a la natura naturans, cest? a-dire a I'essence (ezdos) du monde, par le “phé-
nomene le plus signifiant du monde” qu’est ’étre humain, selon la formule schopenhauérienne dans une note
de 1816». Sommer, Christian, ibid., p. 7 (online). Citando a Blumenberg, Hans, Zu den Sachen und uriick, op. cit.,
pp- 160-161. La nota a la que se refiere se encuentra en Schopenhauet, Arthur, Der handschriftliche Nachlaf. Edicion
de Arthur Hibscher, I, DTV: Munchen, 1985, p. 366.

95

«Cette réintroduction blumenbergienne, #zz Schopenhauer, de I’étre humain au centre de la réflexion phé-
noménologique (qui en avait exclu au nom de la réduction transcendantale impliquant 'Entmenschung était
préparée, il est vrai, par anthropologie philosophique allemande, singulicrement par Gehlen qui a pu faire de
Schopenhauer, et de ses “résultats”, 'un de ses précurseursy. Sommer, Christian, 7bzd., p. 7 (online). Citando a
Blumenberg, Hans, Beschreibung des Menschen, op. cit., pp. 9-10; y a Gehlen, Arnold, «Die Resultate Schopenhauersy,
en Gehlen, Arnold, Gesantansgabe, IV, Klostermann: Frankfurt am Main, 1938, p. 27.

% «Ailleurs, Blumenberg s’intéresse directement 2 un autre mammifére imposant et commente inoubliable
phrase de Schopenhauer: “I’idée d’éléphant est impérissable™. Paire, Alain, «Un livre déconcertant, “Lions”
de Hans Blumenbergy, en Galerie d’art, 29.07.2014. [Consulta: 30.03.2010]

<http:/ /www.galerie-alain-paire.com/index.phproption=com_content&view=article&id=329:un-
livre-deconcertant-glionsg-de-hans-blumenberg&catid=7&Itemid=109>

La obra original de Blumenberg se publicé en aleman bajo el titulo Léwen (Suhrkamp: Frankfurt
am Main, 2001); pero Paire esta empleando su traduccién al inglés en 2014 Lions, de Gérard Marino,
para la editorial Les Belles Lettres, Paris.

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Namero 1
78 El circulo schopenhaueriano



CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

Dilettante scholar, dedicado a la resefia de libros filoséficos y cientificos; y Joe (Josh Harri-
son), administrador de la pagina Chakira, empleada para la exposicion del pensamiento
judio. El primero de ellos realiz6 una resefia pormenorizada de la edicion inglesa de Sehiff-
bruch mit Zuschauer [Shipwreck with Spectator (1996)]”” en la que retomaba el empleo blu-
menberguiano de la metafora nautica en Schopenhauer para explicar que naufrago y
espectador son la misma cosa’. El autor de la resefia constata que la obra blumenber-
guiana pone de manifiesto la importancia de la memoria en la concepcién de la felicidad
de Schopenhauer”, asi como la capacidad del espectador para mirar al futuro'. Asi-
mismo, muestra como Blumenberg recurre a la descripcion schopenhaueriana del hombre
dual mediante la metifora del teatro''. Por su parte, Harrison escribié en 2012 «Hans
Blumenberg: No Matter When?», una entrada breve en la que examina las obras blumen-
berguinas Lebenszeit und Weltzeit y Die Legitimitit der Neuzeit (1966) [La legitimidad de la Edad
Moderna (2008)] y traduce al inglés el capitulo «Gleichgiiltig wann? Uber Zeitindifferenz»
de la obra Lebensthemen. En este tltimo, el autor recoge como Blumenberg sitia a la figura
de Schopenhauer como responsable involuntaria de la emergencia del neokantismo'”
Sabemos, sin embargo, de la existencia de algunos otros trabajos en lengua inglesa que
trabajan sobre la pareja Blumenberg-Schopenhauer, como son el caso de «Introduction
to Blumenbergy» de Robert Wallace; «Blumenberg and the Philosophical Grounds of His-
toriography» de David Ingram; o la resefia de Willis G. Regier de la version inglesa de
Arbeit am Mythos [Work on Myth (1985)], titulada «Reviewed Work: Work on Myth by Hans

" Blumenberg, Hans, Shipwreck with Spectator: Paradigm of a Metaphor for Existence. Traduccion de Steven Ren-
dall, MIT Press: Cambridge, 1996.

% «Now we take up with the shipwreck-with-spectator metaphor in Schopenhauer. Schopenhauer makes
the distancing of reason from the turmoil of life the key to his (all-too-Hegelian, according to Blumenberg)
philosophy. The human being is both an agent of will, entangled with the pursuit of life, and a subject capable
of detachment from this struggle. Appropriately, as Schopenahuer uses the metaphor in his exposition, the dis-
tinction between sufferer and spectator is extinguished; man is both at the same time». Aretino, «Hans Blumenberg,
Shipwreck with Spectator: Chapter 5, “The Spectator Loses his Position”», en Dilettante scholar, 14.08.2010.
[Consulta: 13.03.2010]

<http://dilettantescholar.blogspot.com.es/2010/08 /hans-blumenberg-shipwreck-with.html>

Citando a Blumenberg, Hans, Shipwreck with Spectator, op. cit., pp. 59-61.

% Atentino, idem, Blumenberg, Hans, ibid., pp. 61-63.

1% Arentino, idem, Blumenberg, Hans, #bid., p. 63.

1 «Schopenhauer also describes his dual theory of man with another spectator metaphor, this time drawn

from theater — man as one who is both an actor in a drama and a spectator». Arentino, zdes, Blumenberg,
Hans, ibid., pp. 64-66.

102 Harrison, Josh, «<Hans Blumenberg: No Matter When?», en Chakira, 28.10.2012. [Consulta: 13.03.2016]

<http://chakira.org/2012/10/28 /hans-blumenberg-no-matter-when/>

Citando a Blumenberg, Hans, «Gleichgiiltig wann? Uber Zeitindifferenz», en Blumenberg, Hans, Lebensthensen.
Aus dem Nachlap, op. cit., pp. 19-28. Publicado originalmente en el Frankfurter Aljgemeine Zeitung, 30.12.1987.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 79



JOSEFA ROs VELASCO

Blumenbergy, por citar algunos, pero su acceso privado ha limitado su inclusion en este
analisis'®,

Nos queda por presentar dos acercamientos procedentes del marco portugués y sueco.
Desde Portugal, la Prof. Dr. Angela Carvalho (Universidade do Porto), publicé en 2008 un
articulo titulado «O naufragio em Camilo Pessanha» al que daba comienzo con una cita de

Blumenberg sobre Schopenhauer perteneciente a Naufragio con espectador.

[Para Schopenhauer] Sin duda, lo que el espectador ve es su propio pasado, por cuanto ha podido
llegar a ser espectador, aprender a amar la «sabidurfa» de la condicién alejada de la vida. Pero aquello
que ve estd frente a €l, en el futuro, como lo inevitable mismo que surge de la vida, la cual es #
mar lleno de escollos y remolinos. Fl los evita con prudencia y circunspeccion, aunque sabe que preci-
samente el €xito de fodos los esfuerzos y del arte de escurrirse le aproxima al punto en el que su naufragio
resulta inevitable. El sabe que precisamente asi se aproxima, con cada paso, al nanfragio mis grande, al nan-
[fragio total, inevitable ¢ irreparable que lleva rumbo a la muerte. Esta no es solo la meta final de la fatiga,

sino algo peor que todos los escollos que se han sorteado.""*

Carvahlo ahondarfa mas adelante en su trabajo en la idea de que el sujeto poético es espec-
tador de naufragios y, a un mismo tiempo, siguiendo en este punto Blumenberg a Schopenhauer,
puede ser un especticulo para los otros'”

tacar el articulo del critico literario sueco Martin Lagerholm para el diatio Svenska Dagbladet,

. Finalmente y para concluir este apartado, cabe des-

«Biografiska luckor fylls 1 nya tyska romaner (2012) [«Las lagunas biograficas que llenan las

nuevas novelas alemanasy| en el que analiza los trabajos de Schopenhauer, Blumenberg y Kafka

y los relaciona mediante su condicion de escritores que han trabajado sobre los poetas'™.

193 Tos citamos, a pesar de todo, por si pudiesen ser de utilidad en cualquier sentido: Wallace, Robert, «In-
troduction to Blumenbergy, en New German Critigue, 32, 1984, pp. 93-108; Ingram, David, «Blumenberg and the
Philosophical Grounds of Historiography», en History and Theory, 29, 1, 1990, pp. 1-15; Regier, Willis, «Reviewed
Work: Work on Myth by Hans Blumenberby, en Comparative Literature, 101, 5, 19806, pp. 1242-1244.

104 Carvalho, Angela, «O naufragio em Camilo Pessanha», en Linguas e Literaturas, 11, XXIII, 2008, p. 221. La
cita blumenberguiana reproducida pertenece a Naufragio con espectador, op. cit., p. 77. La autora emplea la version
portuguesa, en Naufigrio com Espectador. Paradigma de uma metdfora da existéncia, Vega: Lisboa, 1990, pp. 84-85. En
ambos casos, el lugar al que Blumenberg se esta refiriendo con la cursiva a la obra de Schopenhauer es el Nachlass

[en este caso no se cita como Nachlaf), 1, 489 (Dresde 1818), segun lo cita el propio autor. El texto, reconoce,
es casi idéntico al que aparece en Die Welt als Wille und Vorstellung IV, § 57 [Werke, 1, 429]).

105 «Chegamos assim 2 ideia de inevitabilidade a que ja me referi antetiormente. Uma inevitabilidade que — do

mesmo modo que o sujeito poético é espectador de naufragios — pode vir a servir de espectaculo a outro “eu” ou

a si mesmo (cf. “Soneto de Gelo”), utilizando a mesma configuragio de Schopenhauer, referida por Hans Blumen-

berg, “[da] identidade do sujeito humano [que se decifra] perfeitamente nas duas posicoes, na do naufrago e na do

que contempla”. Carvalho, Angela, ibid., p. 228. Citando a Blumenberg, Hans, Naufrigio com espectador, op. cit., p. 81.
1% En su caso, el autor no llega a interrelacionar a los autores mas alld de por esta condicion. Lagerholm,

Martin, «Biografiska luckor fylls i nya tyska romaner», Svenska Dagbladet, 09.03.2012. [Consulta: 29.03.2016].
<http:/ /www.svd.se/biogtafiska-luckor-fylls-i-nya-tyska-romaner>

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Namero 1
80 El circulo schopenhaueriano



CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

5. MATERIALES PARA UN FUTURO PROYECTO DE INVESTIGACION

Una vez finalizado el examen del estado de la cuestion de la investigacion sobre el par Blumen-
berg-Schopenhauer, y habiendo sefialado algunos de los posibles caminos desde los que podria
partir un estudio competente de la relacion entre ambos pensadores —bien desde el analisis de
la obra blumenberguiana publicada, bien desde algunos documentos inéditos—, que por su ine-
xistencia queda de antemano justificado, no nos queda sino ofrecer una revision en la medida
de lo posible de algunos de los documentos todavia desconocidos del Nach/aff blumenberguiano
y del DLA Marbach que podrian servir para emprender la tarea de abordar la recepciéon blu-
menberguiana de Schopenhauer en un sentido mas amplio. Asf las cosas, este cuarto y dltimo
apartado tiene como objetivo dar a conocer las posibles lineas de analisis pendientes del pensa-
miento schopenhauetiano-blumenberguiano desde el Nachlaff del DLLA Marbach.

Antes de adentrarnos en las profundidades del DLLA Marbach, es preciso mencionar tres
textos cortos de Blumenberg sobre Schopenhauer que, aunque fueron publicados en su dia e
integrados en sus obras mas reconocidas, han pasado practicamente desapercibidos a los inves-
tigadores y deben ser tomados en cuenta de cara a la realizacién de un hipotético trabajo fun-
damentado; se trata de los que mencionamos en la introduccion: Die Lampenputzerparabel. Hebbels
Besuch bei Schopenbaner, Besuch aus der Schwezz. Schopenbauer verteidigt seine Welty Glossen zu Schopenhaner.
Entre ellos, quiza Die Lampenputzerparabel. Hebbels Besuch bei Schopenhaner sea el mas conocido
porque a pesar de su aparicion en el Newe Ziircher Zeitung (NZ'Z) el 22 de febrero del afio 1986,
fue publicado un afio después en Dire Sorge geht iiber den Fluf, bajo el titulo «Hebbel bei Schopen-
hauer»'”®. Este mismo narra la visita de Hebbel a Schopenhauer mediada por «el teutonizante
renovador de los Nivelungos»'”, Wilheml Jordan, segin lo caractetiza el propio Blumenberg,
movido por la inabordabilidad de los filésofos y, especialmente, de Schopenhauet'’. A pesar
de que Besuch aus der Schwerz. Schopenbaner verteidigt seine Welt y Glossen zu Schopenhauer también fue-
ron publicados en el periddico Newe Ziircher Zeitung, no se encuentran tan a la vista en las obras
publicadas ni tampoco se localizan bajo estos titulos entre los manusctitos del DLA Marbach''".
Si pueden, sin embargo, consultarse alli mismo junto con otras publicaciones del autor.

17 Blumenberg, Hans, «Die Lampenputzerparabel. Hebbels Besuch bei Schopenhauet», en Newe Ziircher Zei-
tung, 44, 22.02.1986, p. 6.

1%8 En la edicion en castellano el apartado se traduce como «Hebbel en casa de Schopenhauer», Blumenberg,
Hans, La inquietud que atraviesa el rio, op. cit., pp. 143-149. El manuscrito que se localiza en el DLLA, una version
temprana, ostenta el titulo Ezz Besuch bei Schopenbaner (estuche 2, carpeta 4C, UNF 878-882).

199 Blumenberg, Hans, a inguietud que atraviesa el rio, op. cit., p. 144.
10 Tdem.

" Blumenberg, Hans, «Glossen zu Schopenhauet», en Newe Ziircher Zeitung, 81, 08.04. 1989, p. 68; Blumenberg,
Hans, «Besuch aus der Schweiz. Schopenhauer verteidigt seine Welts, Newe Ziircher Zeitung, 42, 20.02. 1988, p. 66.
Hstos han sido trabajados, aunque no de manera exclusiva, en el articulo de Adams, David y Behrenberg, Peter, «Bi-
bliographie Hans Blumenberg zum 70. Geburtstagy, en Zeztschrift fiir philosgphische Forschung, 44, 4, 1990, pp. 647-661.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 81



JOSEFA ROs VELASCO

Respecto a los manuscritos blumenberguianos sobre Schopenhauer que podemos pro-
poner para un futuro analisis en el DLA Marbach, nos limitamos a presentar aquellos que
coincidimos en denominar ‘inéditos a la vista’ del Nach/af (los unicos «inéditos escondidos»
alos que podemos referir son aquellos que ya se trataron en el segundo apartado). Un listado
exhaustivo deberia incluir, al menos, los que citamos como ejemplo en la introduccion: Sebo-
penhaner iiber Kant (localizado en el Konvult MET IV), Schopenhaner gibt der Venus keine Chance
(estuche 4, carpeta 4, UNF 1368-1369), Entscheidung gegen Schopenhaner (estuche 2, cartepa 1,
UNF 400-402), Ein Irrtum Schopenhauers (estuche 4, carpeta 4, UNF 1374-13706) y Der alte
Schopenhauer und die Farbenlehre (estuche 2, carpeta 1B, UNF 514-515)""% al que se suma W7
Hegel vom Schnupfer zum Trinken wurde,'
la referencia a Schopenhauer, lo trata de hecho y asi nos informa la ficha del mismo en el
DLA Marbach. Ademas, serfa preciso revisar las «cajas de tarjetas» (Zettelkasten) 12:Sch-T, 31:
Zu eigenen Werken | Kurzessays A-Z | Mottiy y 24: lose Karteikarten N-S, en las que, segun la des-
cripcion del DLA Marbach, aparecen constantes referencias a Schopenhauer. Como adver-
timos, estos textos no representan la totalidad de documentos en los que Blumenberg aludié
a Schopenhauer, pues muchos de ellos estan camuflados bajo titulos desconcertantes y, en

un inédito que, aunque no deja entrever en el titulo

ocasiones, Schopenhauer solo es introducido brevemente a propédsito de alguna cuestion
particular.

El DLA Marbach cuenta, a lo sumo, con toda otra serie de manuscritos sobre Schopen-
hauer que, aunque no han sido escritos por Blumenberg, podrian resultar de gran interés
al investigador interesado en la filosofia schopenhaueriana. Son ejemplos de ello el texto
que el editor aleman Raimund Fellinger present6 en la Schopenhauer-Gesellschaft el 12 de
enero de 1990, Arthur Schopenhaner und Thomas Bernhard, el de la escritora Elisabeth Franke-
Hollenbach, Arthur Schopenbaner als Mensch, que recoge cartas, notas y conversaciones con
y acerca de Schopenhauer; el de Bernhard Heidtmann, Arthur Schopenhaner, recogido en la
carta que este escribié a Siegfried Kracauer el 23 de julio de 1965 a proposito de Die Welt
als Wille und Vorstellung, el del dramaturgo Gustav Hillard, Der Metaphysik der Erfabrung, Zu
Arthur Schopenbaners 100. Todestag, del 21 de septiembre de 1960; el que escribia en 1984 el
investigador literario Ulrich Horstmann, Expeditionen ins Menschenleere. Anthropofugales Denfen
nach Schopenhaner; el de Rudolf Lohbauer, Schopenhauer (sigla Cm 54); los del filésofo Heinrich
Niehues-Probsting, Dasselbe iiber dasselbe'* (1980) y Selbstbewnpisein, 1eib und Zeit bei Schopen-

2 Este inédito, ademas de versar sobre Schopenhauert, trata sobre la figura del que fue secretatio de Goethe
y reconocido filélogo Friedrich Wilhelm Riemer.

'3 Este texto aparece subtitulado en el DLA Martbach como «Bierwirisphysiognomie» Schopenhaner iiber Hegel
(WWT1”752),y fue publicado en la obra blumenberguiana Die Verfiibrbarkeit des Philosgphen, Suhrkamp: Frankfurt
am Main, 2005. Esta inspirado en la carta de Blumenberg al critico literario Marcel Reich-Ranicki, del 25 de oc-
tubre de 1985. Se le atribuyen las siglas UNF 290-292a, UNF 1237, UNF 947, UNF 947-949, UNF 2577-2581,
UNF 1020, UNF 1093-1095, EVL, WTG y VPH.

4 El manusctrito trata sobre Schopenhauer, Platén y Nietzsche.

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Namero 1
82 El circulo schopenhaueriano



CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

haner', ambos de 1980; y, finalmente, el del histotiador del arte Reinhard Piper, Bemerkungen
zu Schopenhaners « Transzendenter Spekulation» iiber die anscheinende Absichtlichkeit im Schicksal des
Einzelnen.

En la misma linea, el DLLA Marbach acoge parte del epistolario de la familia Schopenhauer
que, aunque en su mayotia se trata de copias del original, puede deparar sin duda alguna que
otra sorpresa y habra de resultar interesante al schopenhaueriano. Del filésofo propiamente
podemos leer dos copias de una carta a Heinrich Karl Abraham Fichstidt, del dfa 6 de enero
de 1821 y dos de una carta dirigida a un receptor «desconocido» (Unbekannt) del 26 de agosto
de 1855. De su hermana, Adele Schopenhauer, hay dos copias de una carta a August von
Hartmann del 1 de octubre de 1825'¢ remitidas desde Weimar, una carta dirigida a ‘Schuchart’
(sin mas datos, fecha ni lugar) y una carta del 10 de septiembre (afio desconocido) a uno de
los editores del diario Das Morgenblatt fiir gebildete Stinde (hasta el afio 1837 conocido como
Morgenblatt fiir gebildete 1 eser), Hermann Hauff, enviada desde Bonn'"". A este mismo diatio di-
rigi6 desde Bonn otras tantas cartas, en las fechas 17 de junio, 22 de septiembre, 10 de sep-
tiembre, de las que se desconoce el afio. Por ultimo, de su madre, Johanna Schopenhauer,
localizamos una serie de cartas enviadas a la editorial J.-G.-Cotta’sche (Stuttgart) desde el 24
de noviembre de 1811 hasta el 30 de enero de 1838, una carta del 9 de octubre de 1821 al
poeta Georg von Reinbeck; una destinada a un receptor «desconocido» un lunes por la ma-
fiana, dos copias de una carta enviada al citado secretario de Goethe, Friedrich Wilhelm Rie-
mer; otras dos de una enviada a la esposa de Friedrich von Schiller, Charlotte von Schiller; y
dos cartas destinadas a la pintora de la corte del Gran Duque de Weimar y confidente de Go-
ethe Caroline Louise Seidler, una sin fecha y la otra del 27 de febrero de 1813, todo ello en-
viado siempre desde Weimar.

Este computo de material, junto con el expuesto en apartados anteriores —obras publicadas,
inéditos y recepciones—, debe haber sido de ayuda al lector interesado en dar un paso mas
hacia el conocimiento y el descubrimiento de la pareja Blumenberg-Schopenhauer y debe ha-
berle sugerido algunos escenarios clave desde los que partir y hacia los que encaminarse al
emprender esta tarea. Por el momento, reiteramos, este articulo solo tenfa por objeto mostrar
el estado de la cuestion que nos competia, las lineas bibliograficas a las que atender y los lu-
gares a los que acudir para rastrear el dialogo entre Blumenberg y Schopenhauer. Quiza la
tarea de explorar hasta sus limites la recepcion schopenhaueriana del lubequés no ha sido to-
davia emprendida porque a ambos se les siga considerando filésofos poco serios. El propio
Blumenberg reconocia que a Schopenhauer no se le habia considerado como una fuente seria

5 Este documento resulta de por si interesante porque fue enviado por Nichues-Probsting a Blumenberg
en una carta el 9 de septiembre de 1980.
16 Segtin informa el propio DILA Marbach sobre este documento la fecha podtia no ser cotrecta [Jahr fraglich].

7 En el articulo de Anja Peters «“Wir in Weimar”. Adele Schopenhauer im Briefwechsel mit Johann Wolfgang
von Goethe» (en Colloguia Germanica, 39, 3/4, 2006, pp. 291-315) se encuentra una referencia a esta correspondencia.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 83



JOSEFA ROs VELASCO

118

en su tiempo ni tampoco en el siglo pasado''®, probablemente porque su antropologia y sus

pretensiones epistémicas no lo habfan hecho digno de ser leido como un motor del progreso
cientifico y filoséfico. A Blumenberg tampoco se le reconocié como el filésofo que hoy sa-
bemos que era; asi lo reconoce él mismo en una carta que escribié a Neukirchen con fecha
del 22 de febrero de 1945: «aun se me distingue como al mal filésofo que no se dirige hacia
su Magnum Opus [Das kenngeichnet mich wiederum als schlechten Philosophen und als einen, der nicht 3n
seinem Magnum Opus kommi» (DLA Marbach). Incluso hay quienes consideran, como en el

caso de Fragio, que el mismo Blumenberg no habria tomado demasiado en serio a Schopen-

119

hauer, aunque evidentemente le fascinaba'"”. O quiza el motivo por el que nadie se ha atrevido

con este reto reside en que estamos ante pensadores que exigen un esfuerzo y dedicacion
magnanime, asf lo mostraba Blumenberg de Schopenhauer en Goethe, zum Beispiel, cuando cita

las palabras que este dltimo se referfa: «Quien quiera entenderme, tendra que leerse hasta la

120

ultima linea»'”", y es algo que bien podia aplicarse a si mismo. Sea cual fuere la razén que des-

8 «(Notiert sich Schopenhauer bei seiner Lektiire des Frihwerks Schellings “Von der Wertseele”, das 1798
in Hamburg erschienen war, zu einer Stelle den lakonischen Satz: Auf den Gipfeln kinnen keine Quelle seyn, so wirk
diese >Entdeckungc noch ohne Kenntnis des Zusammenhangs erntichternd, Miftrauen erweckend, vernichtend.
Gelegentlich sollte man den Dingen nicht weiter nachforschen, um einen schénen Tiefsinn nicht leichtfertig zu
gefihrdeny. Blumenberg, Hans, Quellen, Strome, Eisberge, op. cit., p. 47; citando el Nachlaf 11 324; Studienhefte
1811-1818), que refiere a la obra Der handschriftliche Nachlaf. Bd. 2: Kritische Auseinandersetzungen (1808-1818).
Edicién de Arthur Hubscher. Frankfurt am Main: Kramer, 1967.

9 Fragio alude a este hecho a propdsito de la pregunta de si Blumenberg se tom6 en serio a Wittgenstein;
ante lo que responde que probablemente no todo lo que cabria esperar y que esto mismo le sucedié con otros
pensadores entre los que incluye a Schopenhauer: «:Se tomé en serio Blumenberg a Wittgenstein? [...] pese al
indudable dominio que demuestra de la obra y el pensamiento del filésofo austriaco, no parece habérselo tomado
completamente en serio, no al menos en el sentido en que cabria esperar. Esto, desde luego, también podria ser
dicho de otros muchos autores, como Schopenhauer o Lichtenberg, de los que Blumenberg se ha ido ocupando
en diversos momentos de su trayectoria intelectual, con un aire exquisito de penetrante frivolidad. Por afiadidura,
la presunta “falta de seriedad” podrfamos eventualmente asimilarla como una caracteristica y consecuencia clave
de la metaforologfa: la distancia irénica». Fragio, Alberto, «Wittgenstein segiin Blumenbergy, op. ¢iz., p. 263.

120 Schopenhauer, Arthur, Samtliche Werke. Edicion de Wolfgang von Lohneysen, II, Darmstadt, 1961, p.
589. La cita esta extraida de Gonzalez Canton, César, La metaforologia en Blumenberg, como destino de la analitica exis-
tencial, op. cit., p. 8. Aunque no deja constancia del lugar en el que podemos encontrar esta referencia en Goetbe,
zum Beispiel, nuevamente en la pagina 337 repite la cita y esta vez la redirige a las obras blumenberguianas Le-
bensthemen. Aus dem NachlaP (op. cit., p. 29) y Arbeit am Mythos (Suhrkamp: Frankfurt am Main, 1979, p. 95). En la
obra Goethe, zum Beispiel, que no es abordada en este trabajo, Blumenberg deja constancia de la relacién que
Schopenhauer tenfa con el escritor que da titulo a esta. Consultese opcionalmente la resefia de Geret Luhr, ti-
tulada «Minima Goethiana oder die philosophische Triftigkeit eines Beispiels. Hans Blumenberg herausragendes
Buch iiber den alten Goethe als Jedermanny, publicada en el Rezensionsforum de la web Literaturkritik.de: «*Go-
ethe zum Beispiel” ist ein Werk tiber das Altern und den Tod und in diesem Sinn ein entschiedenes Spitwerk.
Immer wieder kreisen die Gedanken Blumenbergs aus verschiedenen Blickwinkeln um dieselben Episoden aus
Goethes letzten Lebensjahren: um das Ulrike-Drama von 1823 und den scheinbar stoisch etlebten Tod des Soh-
nes von 1830. Eckermann und sein Beitrag zur Vollendung des Werks, die Freundschaft mit Zelter, das Verhaltnis

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Namero 1
84 El circulo schopenhaueriano



CAMINOS PARA EL ESTUDIO DE UN DIALOGO POR DESCUBRIR: SCHOPENHAUER Y BLUMENBERG

cansa tras la inexistencia de un trabajo que aborde los presupuestos schopenhauerianos de la
filosoffa blumenberguiana, merece la pena descubrirla realizando el esfuerzo que llene este
vacio; y con este acercamiento esperamos haber despertado la curiosidad de los valientes.

zu Schopenhauer - diese Figuren geben den Hintergrund ab fir das Portrait vom alternden Goethe, das Blu-
menberg entwirft, um unsere Sicht auf Goethe grundsitzlich zu verindern». [Consulta: 20.03.2010]
<http:/ /wwwliteraturkritik.de/public/rezension.phprrez_id=5988&ausgabe=199911>

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2016. Numero 1
El circulo schopenhaueriano 85






