
En torno a la «dEvaluación» dE la

historia En schopEnhauEr

about schopEnhauEr’s so-callEd dEvaluation of history

fErnando MartínEz hErrEra

doctor En filosofía por la univErsitat dE barcElona

RESUMEN: Tradicionalmente se ha venido hablando de la relación de Schopenhauer con la
historia como de una relación fundamentalmente negativa: Schopenhauer, además de ser un
«antihistoricista» enemigo de la filosofía de la historia, habría llevado a cabo una radical «de-
valuación» de la historia como ciencia. El presente artículo examina dicha tradición, comen-
zando por mostrar el modo como establecieron sus fundamentos intérpretes como Kuno
Fischer y Georg Lukács, para proceder a contrastar dichos fundamentos con los textos de
Schopenhauer a los que presuntamente responden. Una lectura minuciosa de tales textos
muestra que la tradición, aunque justificada hasta cierto punto, ha abusado radicalizando y
exagerando los aspectos negativos de la relación de Schopenhauer con la historia. Este resul-
tado no solo invita, pues, a revisar los juicios hasta ahora vigentes sobre el tema, sino que
puede abrir nuevas perspectivas para la interpretación de una relación que, como se prueba
en el artículo, no fue de hecho tan negativa.

PALABRAS CLAVE: Arthur Schopenhauer, filosofía de la historia, Georg Lukács, historia, his-
toricismo, Kuno Fischer.

ABSTRACT: A long tradition speaks about Schopenhauer’s relation with History as a basically
negative one — Schopenhauer, as well as being an «antihistoricist», an «enemy» of  Philosophy
of  History, would have put into practice a radical «devaluation» of  History as a science. This
article examines the foresaid tradition —it starts studying the way scholars like Kuno Fischer
and Georg Lukács laid its foundations, and then it proceeds to verify the accuracy of  these
foundations in comparison with the main passages on History from Schopenhauer’s works
that are supposed to be their basis. A close reading of  Schopenhauer’s texts proves that the

205

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia



tradition, as plausible as it might be, went too far in the radicalisation and hyping of  the ne-
gative aspects of  Schopenhauer’s relation with History. This result means therefore an invi-
tation to review thoroughly the hitherto prevailing judgements on the matter and can also
possibly open new perspectives for the interpretation of  the not so negative, as proven, rela-
tion that Schopenhauer had with History.

KEYWORDS: Arthur Schopenhauer, Georg Lukács, History, Historicism, Kuno Fischer, Phi-
losophy of  History.

INTRODUCCIÓN

Fue, según todos los indicios, Kuno Fischer quien, en las postrimerías del siglo XIX, en el
monográfico consagrado a Schopenhauer de su Historia de la filosofía moderna, dio inicio a
la larga tradición que presenta al filósofo como campeón del denominado «antihistori-

cismo» y aun como una suerte de despreciador, enemigo, «destructor» incluso, de la historia,
cuya «devaluación» —el término lo introdujo, por cierto, el propio Fischer— Schopenhauer ha-
bría defendido y puesto en práctica de forma sistemática y radical en sus escritos. Algo más de
medio siglo después, Georg Lukács, en su célebre obra Die Zerstörung der Vernunft (conocida en
lengua española como El asalto a la razón), prosiguió y terminó de asentar los tópicos fijados por
Fischer, llevándolos algo más lejos y sobre todo popularizándolos, en virtud del éxito del que
gozó su libro. Fueron ante todo estos dos autores, pues, quienes establecieron los fundamentos
de dicha tradición, en la cual algunos habrían de emular el tono acusatorio que se asociaba a la
interpretación de aquellos, mientras que, por el contrario, otros optarían por seguir una línea
opuesta de contestación, tomando partido en defensa, cuando no a favor, de la presunta actitud
negativa de Schopenhauer frente a la historia: por ejemplo, paradójicamente, como una opción
mucho más «a la altura de los tiempos», a saber, de los nuestros. Hay un aspecto, sin embargo,
que incluso los que se opusieron a Lukács —que terminó por hacer sombra a su egregio pre-
cursor— descuidaron poner en tela de juicio, a saber, el de hasta qué punto eran firmes, justo,
aquellos fundamentos. En el presente trabajo nos proponemos examinar precisamente esta cues-
tión y revisar, pues, las bases de dicha tradición1.

1 En el presente artículo, citaremos las obras de Schopenhauer remitiendo a la edición de Arthur Hübscher:
Sämtliche Werke, VII vols., Brockhaus: Leipzig, 1988 (4ª ed.), en la que cada obra presenta paginación
independiente aun en los casos en que un solo volumen recoge varias. En referencia a esta edición, empleamos
las siglas W I y W II para los dos tomos de Die Welt als Wille und Vorstellung; KKP, para el apéndice de W I
(«Kritik der Kantischen Philosophie»); WN, para Über den Willen in der Natur; BGE, para Die beiden Grundprobleme
der Ethik; SzG, para la edición de 1847 de Über die vierfache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde; y P I y P II
para los tomos de Parerga und Paralipomena. La abreviatura «Diss.» remite a la primera edición (1813) de Über die
vierfache Wurzel..., incluida en el vol. VII de las Werke en la edición citada y netamente distinta a la versión de
1847. Por su parte, la sigla HN, seguida por números romanos, remite a los cinco volúmenes (el cuarto, en dos
partes) de Der handschriftliche Nachlass, ed. de A. Hübscher, DTV: Múnich, 1985. Para las Philosophische Vorlesungen

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia206



Comenzaremos por repasar brevemente lo que afirma la tradición aludida, centrándonos
sobre todo en lo que al respecto establecieron Fischer y Lukács (§ 1). Para poder enjuiciar lo
correcto de las tesis básicas de tal tradición, echaremos un vistazo a lo que contienen los
principales pasajes de Schopenhauer respecto al tema, que constituirían la fuente de aquella
(§ 2): veremos después, examinando esos textos más de cerca, cuál es el alcance real de la
«devaluación» de la historia llevada a cabo por Schopenhauer (§ 3). Puesto que, aunque la
tradición a menudo lo ha pasado por alto (hecha excepción de K. Fischer), Schopenhauer
también dedicó algunos pasajes a defender un «valor de la historia» que compensaría aquella
«devaluación», nos detendremos en la cuestión de si unos y otros pasajes son compatibles
entre sí o bien implican una cierta contradicción (§ 4). Finalmente, nos referiremos a la relación
de Schopenhauer con la filosofía de la historia, la cual debe distinguirse de la relativa a la historia
misma, con la cual, sin embargo, la tradición con frecuencia ha tendido a confundirla (§ 5). 

§ 1. LA TRADICIÓN SOBRE LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

En las primeras décadas en que la filosofía de Schopenhauer comenzó a ser objeto de estudio
por parte de los «filósofos de profesión»2, la cuestión del lugar de la historia en aquella apenas
se tematizó mucho más allá de las inevitables referencias a las implicaciones del consabido
«pesimismo» del autor en relación con, por ejemplo, la fe en el progreso humano. El influyente
Rudolf  Haym, ciertamente, denunció en 1864 una «completa falta de sentido histórico» en el
pensamiento de Schopenhauer3, afirmación que repitió en 1886, quizá siguiendo a Haym,
Nietzsche4. Ni uno ni otro, sin embargo, fueron mucho más lejos de expresar dicho punto de

aus dem hanschriftlichen Nachlass, según la edición de V. Spierling (4 vols., Piper: Múnich-Zúrich, 1984-1986)
empleamos las siglas: TgV (Bd. 1: Theorie des gesammten Vorstellens, Denkens und Erkennens); MdN (Bd. 2: Metaphysik
der Natur), MdSch (Bd. 3: Metaphysik des Schönen) y MdS (Bd. 4: Metaphysik der Sitten). La sigla GBr, en fin,
corresponde a la edición de Hübscher de las Gesammelte Briefe, Bouvier: Bonn, 1987. Las traducciones de las citas
de Schopenhauer son nuestras salvo que indiquemos lo contrario.

2 Prescindiendo de las pocas recensiones de las obras de Schopenhauer que aparecieron antes de la década
de 1850, puede situarse el inicio de los «estudios schopenhauerianos» académicos en los años que siguieron a la
publicación de Parerga y Paralipómena y en particular al famoso artículo de John Oxenford en la británica Westminster
Review (1853), con su adaptación al alemán para la Vossische Zeitung debida a E. O. Lindner (cfr. Hübscher, A.,
Denker gegen den Strom, Bouvier: Bonn, 1988, pp. 243 y ss. y la nota 63 en p. 336). En 1856, la Universidad de
Leipzig convocó un premio sobre la filosofía de Schopenhauer que ganó Rudolf  Seydel (con Schopenhauers
philosophisches System, dargestellt und beurtheilt, Leipzig, 1857): al respecto, cfr. Kamata, Yasuo, Der junge Schopenhauer.
Genese des Grundgedankens der Welt als Wille und Vorstellung, Verlag Karl Alber: Friburgo-Múnich, 1988, pp. 89 y ss.

3 Haym, R., «Arthur Schopenhauer», en: Preußische Jahrbücher, nº 14, 1864, p. 238; tomamos la cita de Y. Kamata,
op. cit., p. 106.

4 Cfr. Nietzsche, F. W., Jenseits von Gut und Böse, Leipzig, 1886, § 204: «[Schopenhauer] hat es mit seiner
unintelligenten Wut auf  Hegel dahin gebracht, die ganze letzte Generation von Deutschen aus dem
Zusammenhang mit der deutschen Kultur herauszubrechen, welche Kultur, alles wohl erwogen, eine Höhe und
divinatorische Feinheit des historischen Sinns gewesen ist: aber Schopenhauer selbst war gerade an dieser Stelle

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

207



vista a través de breves afirmaciones categóricas, sin ulterior desarrollo ni argumentación. El
estado de la cuestión cambia drásticamente al entrar en escena Kuno Fischer, el influyente
historiador de la filosofía, procedente de la escuela hegeliana. En su monográfico sobre
Schopenhauer, de 18935, cobra repentinamente un papel decisivo la relación negativa del
filósofo de Danzig con la historia, idea en torno a la cual Fischer articula su crítica y juicio del
sistema schopenhaueriano: pues, en efecto, según él, se trataría del Grundgebrechen, el «defecto
fundamental», del mismo6. Fischer, por cierto, habla de sí mismo como pionero en esta crítica:
de ahí la relativa rotundidad con la que en la introducción le hemos atribuido el papel de
fundador de la tradición al respecto7. Kuno Fischer se sirve, además, de esa crítica para
explicar, al menos en buena medida, la polémica de Schopenhauer con Hegel, cosa en la cual
también parece haber sido pionero8: y así, significativamente, un apartado del libro se titula
«La devaluación de la historia. La antítesis entre Schopenhauer y Hegel»9. La conexión entre
una cosa y otra —«devaluación» de la historia y crítica de Schopenhauer a Hegel— será, como
veremos, un tema de gran recurrencia, y peso, en la tradición; por ese motivo, aunque lo que
aquí nos hemos propuesto es fundamentalmente hablar de la relación de Schopenhauer con
la historia, será inevitable tener que detenernos de vez en cuando también en lo relativo a su
discusión con Hegel y su escuela, en la medida en que la tradición liga la polémica al
«antihistoricismo» schopenhaueriano.

Sin entrar en los detalles de la exposición de Kuno Fischer, digamos en general que: 

bis zur Genialität arm, unempfänglich, undeutsch» (hay trad. de A. Sánchez Pascual: Nietzsche, Más allá del bien y del
mal, Alianza Editorial: Madrid, 1972, p. 141). Nótese cómo, adelantándose a Fischer, Nietzsche relaciona la presunta
falta de sentido histórico de Schopenhauer con la enemiga de este contra Hegel. Conviene contrastar la cita, sin
embargo, con lo que afirma Nietzsche sobre Schopenhauer y el «sentido histórico» en el § 357 —correspondiente
al libro V, redactado en 1886 y por ende después de Jenseits...— de Die fröhliche Wissenschaft. Por lo demás,
sugeríamos que Nietzsche pudo tomar de Haym el tema del «sentido histórico» de Schopenhauer atendiendo a
la amplia influencia del artículo de Haym en la época, según Kamata, op. cit., p. 16.

5 Fischer, K., Geschichte der neuern Philosophie. 9. Bd. Schopenhauers Leben, Werke und Lehre, 4. Aufl., Carl Winter’s
Universitätsbuchhandlung: Heidelberg, 1934; reimpr.: Kraus Reprint: Nendeln-Liechtenstein,  1973. La primera
edición de la obra data de 1893.

6 Cfr. Fischer, K., op. cit.,  cap. 21, «Die Kritik der Lehre Schopenhauers», secc. I: «Das Grundgebrechen des
ganzen Systems», pp. 495-501.

7 Cfr. op. cit., p. 501: «Die widerspruchsvolle Rolle, welche die Geschichte in der Lehre Schopenhauers spielt,
haftet nicht bloß an der Stelle, wo wir sie aufgedeckt haben, sondern charakterisiert das ganze System». El subrayado
es nuestro. A pesar de que no podemos afirmar de forma tajante que Fischer haya sido el primero en abrir esta
perspectiva de interpretación, sí que podemos asegurar, de la mano de Kamata, la decisiva influencia de su
monográfico en general (cfr. Kamata, op. cit., p. 108s). Desde luego, su huella se encuentra en Lukács, el gran
divulgador del tópico del «antihistoricismo» de nuestro filósofo.

8 Nosotros, por lo menos, no hemos encontrado otros candidatos, al margen del conciso apunte de Nietzsche
en Jenseits... que mencionábamos un par de notas más arriba.  

9 Dentro de la ya citada secc. I del cap. 21, el apartado 2 se consagra a «Der Unwert der Geschichte. Die
Antithese zwischen Schopenhauer und Hegel»: cfr. Fischer, K., op. cit.,  pp. 496-500.

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia208



1º) En ella, la ahistoricidad de Schopenhauer, la «casi completa ausencia de un
conocimiento y valoración histórica de las cosas», se convierte, como decíamos, en la falta
fundamental del sistema, su «defecto» principal10. Fischer dio así una gran relevancia a la
cuestión de la relación —negativa— de Schopenhauer con la historia, dando un gran paso
más allá de las tímidas alusiones a la «falta de sentido histórico» de Schopenhauer presentes
en autores como Haym o Nietzsche.

2º) Pero no solo es que su filosofía sea de suyo «ahistórica» (Fischer no emplea el término,
pero nosotros bien podemos hacerlo), sino que Schopenhauer activa y expresamente «niega todo
valor» a la historia, según Fischer11, pionero asimismo en el empleo del término «devaluación»
(Unwert) en la descripción de la relación de Schopenhauer con la historia12. Para este, dice el crítico,
la historia «carece de valor, no es ninguna ciencia ni [constituye] una totalidad»13.

3º) A ello se añade que Schopenhauer niega igualmente todo valor a la, esto es, toda filosofía
de la historia, que sería para él «exactamente tan nula como la Historia Universal»14. 

10 Cfr. Fischer, K., op. cit., p. 495: «Der durchgängige Mangel, welcher Schopenhauers kritischer
Betrachtungsart anhaftet, [...] liegt in der fast gänzlichen Abwesenheit einer historischen Erkenntnis und
Würdigung der Dinge»: este es el Grundgebrechen en cuestión que, junto a las «contradicciones» o «antinomias»
del sistema de Schopenhauer, es el eje en torno al cual gira la crítica de Fischer. Este comienza recordando que
los que él considera defectos en la consideración de la historia de la filosofía y la religión en Schopenhauer
provienen de que «le falta la experiencia y comprensión (Einsicht) histórica» (idem; cfr. la exposición crítica del
tratamiento de dichos temas en Schopenhauer en op. cit., cap. 20, pp. 467 y ss., passim). Detenernos en el detalle
de las objeciones de Fischer, no solo en cuanto al tal Grundgebrechen sino también en cuanto a las presuntas
«antinomias» de Schopenhauer, esto es, «las contradicciones en el sistema» (pp. 502-526) y «en el fundamento»
(pp. 526-532), resulta muy tentador, pero aquí tenemos que limitarnos a ofrecer un breve resumen centrado en
nuestro asunto principal. 

11 El apartado sobre «Der Unwert der Geschichte» comienza volviendo contra Schopenhauer su propio
expediente acerca del «resto» que «no cuadra» en las filosofías fallidas (cfr. W II, 203 y ss., y P I, 72s, así como el
boceto de 1834 en HN IV-1, 180s, Pandectae, nº 86): en Schopenhauer, tal «resto» sería justamente la historia:
«Wird eine solche Probe auf  die Lehre Schopenhauers angewendet, so springt sogleich in die Augen, daß die
ungeheure Tatsache der Weltgeschichte in ihre Begriffe nicht paßt und darin das Grundgebrechen seines Systems
liegt» (p. 497). Dicho esto, Fischer procede (p. 497s) a resumir los argumentos de Schopenhauer acerca del valor
científico y filosófico de la historia en el cap. 38 de W II y, en parte, el § 35 de W I. El nudo resumen parece
bastar por sí solo, a ojos de Fischer, para concluir que para Schopenhauer la historia universal es «nula»... De los
mismos textos nosotros extraemos conclusiones bastante diferentes: cfr. infra.

12 Kuno Fischer se ve obligado, empero, a redactar una sección sobre «el valor de la historia» en Schopenhauer,
con motivo de la parte final del cap. 38 de W II (acerca de la cual, cfr. infra). La consiguiente «antinomia» (cfr.
Fischer, K., op. cit., p. 501) entre la «devaluación» y la simultánea reivindicación de un «valor de la historia», en
todo caso, se debería según Fischer a Schopenhauer, y no a élmismo. Abajo discutiremos la cuestión del alcance
de la «devaluación» en los pasajes que Fischer cita y de si realmente puede hablarse de tal «antinomia».

13 Op. cit., pp. 499 y ss.: «Nach Schopenhauer leidet demnach die Geschichte an diesen drei Fehlern: sie ist
wertlos, keine Wissenschaft und kein Ganzes».

14 Op. cit., p. 498: «Eben so nichtig, wie die Universalgeschichte, ist die Philosophie der Geschichte...». A esta
aseveración sigue un resumen de lo que en el cap. 38 de W II habría sobre este tema.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

209



4º) Por aquí establece Fischer la conexión con la crítica a Hegel, apoyándose en las
declaraciones de Schopenhauer sobre la filosofía hegeliana de la historia en el cap. 38 del
tomo de complementos de El mundo como voluntad y representación («W II», en lo sucesivo)15.
Queda así fijada la conexión entre la presunta relación negativa de Schopenhauer con la
historia por un lado y su crítica de Hegel por otro16. Sin embargo, notemos que Kuno Fischer
no convierte todavía, como sí lo harán Lukács y la tradición que le seguirá, la cuestión de la
historia en el foco central de la polémica de Schopenhauer con Hegel17.

Sesenta años después del monográfico de Fischer sobre Schopenhauer apareció La
destrucción de la razón (Asalto a la razón, según la edición española) de Georg Lukács18, exitoso
libro cuyo capítulo sobre Schopenhauer ha sido seguro y directo responsable de la divulgación
de varios tópicos recurrentes en la interpretación del filósofo y, entre ellos, justo los del

15 Así es como procede la exposición de Fischer; sin embargo, propiamente, hay buenas razones para
conjeturar que la relación real es la inversa, es decir, que Fischer supuso que los presuntos desdenes de
Schopenhauer hacia la historia procedían de su oposición al hegelianismo, escuela a la cual Fischer, no lo
olvidemos, pertenecía. Fischer, además, pertenece a una generación de la escuela hegeliana en la que el énfasis
en el «historicismo» hegeliano llegó al punto de ponerlo por encima de lo que generaciones previas de la escuela
—seguramente incluyendo al propio Hegel— habían considerado tradicionalmente lo principal, esto es, la
ontología de la Logik y la Filosofía del Derecho. Este cambio de perspectiva se advierte ya en el célebre Hegel und
seine Zeit de Rudolf  Haym (1857). En cuanto a Fischer, en el pasaje al que aludimos (cfr. infra la nota 17),
precisamente atribuye el «dominio» universitario de Hegel y su escuela ante todo a los desarrollos de la filosofía
de la historia (p. 498); ahí radicaría «la significación no meramente temporal, sino influyente e imperecedera, de
Hegel, para la cual Schopenhauer, en parte por desconocimiento, en parte por odio y parcialidad hacia su propio
modo de pensar, fue completamente ciego» (p. 499). 

16 Arriba hemos visto que Fischer tuvo en este punto en Nietzsche a un lacónico precursor, y se pueden
mencionar otros (A. Foucher de Careil, en: Hegel et Schopenhauer. Études sur la philosophie allemande moderne depuis
Kant jusqu’a nos jours, Hachette: París, 1862, p. 313, también bosquejó esa oposición al escribir: «L’histoire, trop
exaltée par Hegel, ne méritait pas l’ostracisme que lui inflige Schopenhauer...», sin desarrollar más la idea ni
sugerir, a diferencia de Nietzsche, que en ese punto radique la oposición Schopenhauer-Hegel); en todo caso,
Fischer parece haber sido el primero en tematizar verdaderamente el asunto.

17 Cfr. el conjunto del pasaje en Fischer, K., op. cit., 498 y ss. Sin embargo, aunque en este pasaje parece dar
gran relevancia a este aspecto de la polémica con Hegel, y en el tomo sobre Schopenhauer este es casi el único
lugar donde se desarrolla un poco lo relativo a tal polémica (en otros lugares, como pp. 480, 493, 494, etc.,
meramente menciona con irritación las célebres invectivas contra Hegel), no sucede lo mismo en otras ocasiones:
así, en el apartado que dedica a la crítica de Schopenhauer a Hegel en el tomo consagrado a este de la Historia
de la filosofía moderna (Hegels Leben, Werke und Lehre. Geschichte der neuern Philosophie, 8. Bd., 1./2. Teil, reimpr. Kraus
Reprint: Nendeln-Liechtenstein, 1973), Fischer, aparte de recordar «die grenzenlosen Schmähungen und
Beschimpfungen, in denen sich Schopenhauer gegen Hegel erging», se centra en una muy breve exposición de
las objeciones de Schopenhauer a la Logik y en general al concepto postkantiano de lo Absoluto: ¡aquí no hace
ni la menor mención de la filosofía de la historia! Cfr. op. cit., vol. VIII-2, p. 1185s.

18 Lukács, G., El asalto a la razón. La trayectoria del irracionalismo desde Schelling hasta Hitler, Grijalbo: Barcelona-
México D. F., 2ª ed., 1968. Citaremos según esta traducción, que se basa en la 2ª ed. alemana, de 1959; la primera
fue: Die Zerstörung der Vernunft, Aufbau Verlag: Berlín, 1953; el subtítulo Der Weg des Irrationalismus von Schelling zu
Hitler (!) procede de la de 1959.

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia210



«antihistoricista» y «antiprogresista», así como el de focalizar la crítica a Hegel de Schopenhauer
en ese punto preciso19. Aunque, acerca de Schopenhauer y la historia, lo que Lukács tiene que
decir no es en realidad mucho más que lo que había sostenido Kuno Fischer, su obra, a cuya
fama contribuyeron su carga política y su lenguaje sensacionalista, ha dejado un sello innegable
en la historia de la interpretación de Schopenhauer en la segunda mitad del siglo XX. Es
obligado, pues, referirnos brevemente a lo que dijo Lukács sobre el tema en el capítulo
consagrado al «irracionalista» Schopenhauer.

Tras una amplia introducción, Lukács procede a presentar la tesis principal del capítulo, a
saber, que Schopenhauer tendría el dudoso mérito de haber dado con «la forma más alta de la
apologética del capitalismo: la apologética indirecta»20. Con ella se relaciona de manera inmediata
«lo que constituye el centro filosófico de la filosofía schopenhaueriana, el pesimismo»21; en
efecto, tal pesimismo significa «ante todo», según Lukács, la «justificación filosófica de la carencia
de sentido de toda actuación política»: y esa es cabalmente «la función social» de la «apologética
indirecta» schopenhaueriana, objetivo para lograr el cual es un requisito el «desvalorizar
filosóficamente la sociedad y la historia»22. De este modo introduce, pues, Lukács la cuestión
de la «devaluación de la historia» en Schopenhauer. Sin embargo, de momento deja estas
afirmaciones sin probar ni desarrollar, en lugar de lo cual procede, a lo largo de unas treinta
páginas, a pasearse por la filosofía de Schopenhauer buscando confirmaciones de la tesis de
la «apologética», incluso —o, mejor dicho, especialmente— en los lugares donde aquella más
dificultades tendría para probarse: Lukács encuentra siempre el modo de confirmar, mediante
los ajustes necesarios, su interpretación23. Es, en fin, en las últimas páginas del capítulo donde

19 El «antihistoricismo» casi llega a rivalizar con el presunto «irracionalismo» de la filosofía de Schopenhauer,
otro término que Lukács popularizó y que de hecho ha calado más que aquel. No obstante, aunque Lukács
divulgó este término, no lo acuñó él; ni siquiera es el primero en emplearlo con (o más bien contra) la filosofía
de Schopenhauer.

20 Lukács, G., op. cit., p. 167 (citamos siempre según la edición española, a pesar de que a veces la traducción
es un tanto dudosa). Uno se pregunta cómo la apologética indirecta podría ser propiamente «la forma más alta»
de apologética fuera, claro está, de un discurso retórico que trata de combatir justo a tal enemigo y que con ese
objetivo magnifica, en primer lugar, su figura.

21 Idem.
22 Op. cit., p. 168. En la misma página, Lukács insiste en que «para poder desvalorizar la conducta humana»

—lo que sería el propósito del «apologeta» Schopenhauer— «hay que construir una concepción del mundo en
la que toda historicidad (y con ella, todo progreso, todo desarrollo) se rebaje al plano de las puras apariencias,
de lo engañoso»; «solamente si el nuevo irracionalismo logra llevar a cabo esta obra de destrucción, puede su
pesimismo llegar a ser eficaz, cumplir aquella misión social que se encomienda al servicio de la burguesía y que,
en efecto, llevó a cabo la filosofía schopenhaueriana en la segunda mitad del siglo XIX». El término alemán que
la edición de Grijalbo traduce por «desvalorizar» es con toda probabilidad idéntico al «devaluar» de Fischer .

23 Nuestra ironía sobre el «paseo» por la filosofía schopenhaueriana y los «ajustes» a los que Lukács amolda,
cual Procrusto, cuanto parece oponerse a su interpretación, responde al desorden temático, el general descuido,
malentendidos, tergiversaciones, etc. que se muestran por doquier en su capítulo sobre Schopenhauer. Citamos
unos ejemplos de los «ajustes» aludidos: en p. 170, se las arregla para que la simpatía de Schopenhauer hacia la

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

211



Lukács despliega sus tesis sobre la relación de Schopenhauer con la historia24. Esta relación
se caracteriza por una «negación aún más radical de toda historicidad» que la de los
«irracionalistas» que le siguieron (como Nietzsche, Bergson, Spengler, Heidegger y otros)25.
Frente a las modalidades antagónicas de «historicismo» de su época, Schopenhauer habría
mantenido una posición «de un peculiar tertium datur, a saber, la repulsa del significado de toda
historicidad para la esencia de la realidad»; más aún, «Schopenhauer es un enemigo furioso
de todo progreso social»26. Con su modalidad de idealismo27, Schopenhauer «traza una imagen

Ilustración, que le separaría de los románticos reaccionarios, sea «una prueba del carácter esencial puramente
burgués de su filosofía». Si esto aún puede resultar plausible (aunque Lukács no pase del análisis más superficial
de la relación de Schopenhauer con la Ilustración), pasemos a las pp. 171 y ss.: Schopenhauer, concede Lukács,
denuncia el egoísmo, y por ende el egoísmo burgués, pero eso es solo «apariencia», pues la «santidad» que
propone su moral solo «glorifica aún más» el egoísmo (?!); su moral «difama las obligaciones sociales y coloca
en su lugar las simples efusiones sentimentales» (??), «que, llegado el caso, son perfectamente compatibles con
los más grandes crímenes contra la sociedad» (!!). Leyendo todo esto (y el ejemplo de p. 172), uno se pregunta
si Lukács ha leído jamás a Schopenhauer. Convicción no le falta: en p. 188, asegura que este busca «la
desvalorización filosófica, ética, de toda conducta, de todo hecho real» e identifica sin más la moral ascética del
libro IV de W I con un «volverse de espaldas a todos los horrores de la existencia» (!). Hay un sinfín de ejemplos
análogos en relación con el «irracionalismo» que Lukács atribuye a Schopenhauer...

24 El modo como Lukács llega al tema no deja de ser peculiar y digno de comentario: en la exposición del
idealismo de Schopenhauer y sus tendencias «irracionalistas», llega Lukács a la función de la causalidad en el
sistema del de Danzig (op. cit., p. 193), lo que, suponemos que por asociación de ideas, conduce a aquel a comentar
la crítica de Schopenhauer al sistema categorial kantiano, lo cual, a su vez, le recuerda la crítica de Hegel a dicho
sistema y el elogio que reservó sin embargo Hegel para las tendencias dialécticas del mismo (p. 193s); esto da
ocasión a que Lukács comente (pp . 194 y ss.) la relación negativa de Schopenhauer con la dialéctica y oponga
su caso al de Hegel (sin que, sin embargo, diga nada sobre las críticas a la Logik). Como ejemplo, Lukács escoge
entonces, curiosamente, el análisis de espacio y tiempo (pp. 195-197), ya que, según explica, «el modo como se
concibe el espacio y el tiempo presenta un carácter decisivo para la construcción de toda filosofía» (p. 197), lo
cual, como cabe esperar, tiene implicaciones político-sociales: y, así, la «filosofía irracionalista de la época del
imperialismo (Bergson, Spengler, Klages, Heidegger, etc.)» opuso al tiempo y espacio «mecanicista-fatalista»,
«muerto», el «tiempo irracionalista vivo». (Es llamativo el que Lukács olvide en este lugar que, unas páginas
antes, también ha sostenido que la posición mecanicista-fatalista es «irracionalista»...) En este contexto,
comentando el auge del historicismo en el siglo XIX y la «pseudohistoria plagada de mitos» de un Nietzsche, en
oposición a «los avances cada vez más victoriosos del materialismo histórico», es donde reaparece el tema de la
historia en Schopenhauer. Las transiciones temáticas citadas, desde la p. 193 hasta la 197, guiadas, estamos
tentados de decir, por el modelo de la écriture automatique, son características del conjunto del capítulo de Lukács
sobre Schopenhauer.

25 Op. cit., p. 197; cfr. la nota anterior.
26 Op. cit., p. 198. Para el «dilema» de «historicismo» y «pseudohistoricismo», cfr. pp. 197 y ss.
27 Ligando cabos con partes previas de su exposición en el capítulo, Lukács explica que «la concepción

subjetivista del espacio, el tiempo y la causalidad», esto es, la restricción de dichas tres formas al mundo
fenoménico, unida a la separación metafísica de las dos primeras (espacio y tiempo) y la hegemonía de la tercera
(la causalidad) como categoría de enlace entre los objetos en general, es lo que «conduce... a negar radicalmente
toda historicidad tanto de la naturaleza como del mundo humano» (p. 198). Citamos esta explicación (?) como

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia212



del universo en el que ni el cosmos de los fenómenos ni el de las cosas en sí conocen el cambio,
el desarrollo, la historia»28. A todo esto se añade la oposición del «radical antihistoricismo» de
Schopenhauer en particular al «historicismo dialéctico de Hegel»: «aquí están las raíces del
odio enconado que Schopenhauer abriga contra Hegel», asegura el húngaro29. En estas líneas
hallamos expresada de la forma más decidida la asociación entre el «antihistoricismo» de
Schopenhauer y su polémica contra Hegel, la cual tendría sus raíces no en otro lugar que en
este30. Este punto de vista, como ya hemos dicho, habría de encontrar amplio eco en la
posterior literatura sobre Schopenhauer. 

La «devaluación» schopenhaueriana de la historia, concluye Lukács, no deja en pie más
que individuos aislados en un mundo sin sentido, cuya esencia se resuelve en «la nada»31. Pero
el «pesimismo», «la carencia de sentido de la vida», significa positivamente «la liberación del
individuo de todos los deberes sociales, de toda responsabilidad ante el desarrollo progresivo
de la humanidad, que, a los ojos de Schopenhauer, no existe en absoluto»: de este modo, es,
en efecto, «una apología indirecta del orden social del capitalismo»32. En la parte final del
capítulo Lukács convierte, pues, la cuestión de la historia en asunto decisivo para sus
conclusiones, a pesar de que de hecho desempeña un pobre papel en el grueso del texto,
exceptuando las cuatro o cinco páginas finales. Con ello, Lukács no hace mucho más que
ofrecer una variante de la propuesta de Kuno Fischer, en la que, aparte de introducir (y/o

curiosidad. A un Kuno Fischer, desde luego, jamás se le habría ocurrido algo semejante (entre otros porque,
por ejemplo, aplicada a Kant, casaría mal con la filosofía de la historia de este, que Fischer reivindica como
precursora de la hegeliana).

28 Op. cit., p. 198. En este giro por el cual se busca encontrar pruebas de la «devaluación» de la historia en
Schopenhauer en terrenos propiamente ajenos al peculiar de la historia —el de la naturaleza, en particular—, y
que se repite en otros lugares —cfr. p. 168 y sobre todo pp. 199 y ss., donde se lee que «de esta concepción [i.e,
de su antihistoricismo] se sigue necesariamente que Schopenhauer niega en la naturaleza toda evolución», de lo
que a su vez (!) se sigue que «tampoco en Schopenhauer existe, por tanto, una historia»—, Lukács emula a Kuno
Fischer, que ya había hecho lo propio, aunque con mayor coherencia, en su Schopenhauer, ed. cit., pp. 504-508.

29 Lukács, G., op. cit., p. 199; el pasaje completo dice así: «aquí están las raíces del odio enconado que
Schopenhauer abriga contra Hegel. Después de haber transformado la filosofía kantiana en un radical
antihistoricismo, hubo de ver cómo el historicismo dialéctico de Hegel, no menos decidido, se llevaba la palma
de la victoria. He aquí por qué casi siempre formula en injuriosas y furiosas manifestaciones polémicas contra
Hegel esta doctrina suya».

30 Vano esfuerzo sería pedir ulteriores explicaciones al texto acerca de ese presunto «odio enconado», pedir
a Lukács pruebas de que la cuestión de la historia fuese determinante en los inicios de la polémica con Hegel (de
hecho no lo fue en absoluto), o preguntarle de dónde obtiene ese «casi siempre» que presupone una multitud
de textos de Schopenhauer contra el historicismo hegeliano (en loc. cit., se citan unas líneas del pasaje del cap. 38
de W II: en realidad, apenas hay más pasajes a los que Lukács pudiese haber recurrido...).

31 Op. cit., p. 200. Lukács cita aquí las últimas lineas del libro IV de W I, tomando la «nada» del § 71 en sentido
absoluto, a pesar de las advertencias de Schopenhauer sobre el sentido relativo que da a la palabra en ese lugar.
Este es otro ejemplo más, entre decenas, de los malentendidos que plagan el capítulo de Lukács.

32 Op. cit., p. 201. 

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

213



divulgar) términos que este no había empleado —«antihistoricismo», «antiprogresismo»—, a
diferencia de él no logra ni siquiera en apariencia mostrar el tema de la historia como
Grundgebrechen interno de la filosofía de Schopenhauer, por mucho que lo convierta en punto
culminante de sus propias críticas a esta33. Ahora bien, en segundo lugar, Lukács conecta de
manera decidida la cuestión de la historia con la polémica de Schopenhauer contra Hegel en
general, llegando a asegurar que en la una se hallan las «raíces» de la otra. Aunque Fischer había
establecido ya la conexión, no la había convertido en tema capital del conflicto con Hegel, paso
que Lukács da en cambio con total convicción. Y en esto habría de ser, y es aún, muy seguido.

Unos años antes de la aparición del libro de Lukács, Arthur Hübscher, en los Jahrbücher
de la Schopenhauer-Gesellschaft presidida por él mismo, había publicado un artículo oponiendo
las filosofías de Hegel y Schopenhauer y ciertas líneas ideológicas que habrían derivado de
ellas: en particular, de la de Hegel34. En este sentido, el artículo de Hübscher, aunque con
orientación casi totalmente opuesta, coincide con el capítulo de Lukács en cuanto a ofrecer
una lectura ideológica y política de la relación Schopenhauer-Hegel, interpretada desde la
perspectiva del en esas fechas muy reciente fin de la Segunda Guerra Mundial. Podemos
prescindir aquí por completo del modo como argumenta Hübscher el modo como las antiguas
«izquierda» y «derecha» de la escuela hegeliana habrían venido a parar en dos de los bandos,
totalitarios ambos, enfrentados en la reciente guerra. Lo que nos interesa es que, al introducir
la oposición Hegel-Schopenhauer, la caracterice en primer lugar como una oposición de
visiones de la historia: «en la forma del historicismo y la fe en la evolución», dice, la doctrina
de Hegel «se volvió cada vez más un elemento de la formación del pueblo alemán», mientras
que la obra de Schopenhauer permaneció «intempestiva», pues la época tenía poco que hacer
«con un libro que negaba a la historia todo valor y dignidad» (subr. nuestro)35. Schopenhauer

33 En todo caso, tanto en Fischer como en Lukács, aunque con mejores argumentos en el primero —y sobre
todo sin montañas de despropósitos como los del segundo—, el presunto «antihistoricismo» no se prueba
directamente más que por un par de citas de Schopenhauer, echando ambos mano, ante todo, de la presunta
ahistoricidad del sistema schopenhaueriano en general: y así ambos apelan a la cuestión de la supuesta ausencia
de un concepto de evolución en la filosofía de la naturaleza, añadiendo Lukács la del idealismo que niega la realidad
trascendental del tiempo (como si con eso negase Schopenhauer la realidad de lo histórico en el fenómeno...).
La retórica tanto de uno como otro casi hacen perder de vista la debilidad del argumento: «ahistoricidad» no es
sin más «antihistoricidad», ni desdén u «odio» hacia la historia; estrictamente, aquella ni siquiera probaría nada
sobre la presunta «devaluación»...

34 Hübscher, A., «Hegel und Schopenhauer: Ihre Nachfolge – Ihre Gegenwart», en: Schopenhauer Jahrbuch, nº
32 (1945-1948), pp. 23-42. Una traducción inglesa del artículo, con el título «Hegel and Schopenhauer: Aftermath
and Present», se encuentra en Fox, M. (ed.), Schopenhauer. His philosophical achievement, Harvester Press-Barnes &
Noble Books: Sussex-New Jersey, 1980, pp. 197-214. Hübscher integró el texto, con modificaciones, en el
influyente Denker gegen den Strom de 1974 (reimp. Bouvier: Bonn, 1988), en el cap. 9: «Fortschritt und Rückschritt»,
pp. 186-223: el texto de Jb 32 se integra en las pp. 195-203. Citaremos según esta versión, más accesible.

35 Cfr. Hübscher, A., Denker gegen den Strom, ed. cit., p. 191. Tanto esta cita como las tres que siguen aparecen
y son iguales en el artículo original de 1948.

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia214



«renunció a la historia, el Estado, la sociedad»36, «vio ante sí el rostro de Jano del progreso
histórico en sus formas tempranas y no se dejó engañar»37; y «a la pregunta de Kant de “si el
género humano se halla en continuo progreso hacia lo mejor” responde Schopenhauer con
un claro “no”»38. Análogas proposiciones acerca del «ahistórico» Schopenhauer sostiene
Hübscher en escritos posteriores, por lo que puede decirse que siempre mantuvo ese punto
de vista39. No menos, pues, que Lukács, repite Hübscher —y con todas las letras— la vieja
afirmación de Kuno Fischer de que Schopenhauer habría negado «todo valor y dignidad» a
la historia: y estamos hablando no de un historiador de la filosofía de orientación hegeliana o
de un vocero del DiaMat estalinista, sino nada menos que del presidente de la Schopenhauer-
Gesellschaft desde la muerte de Paul Deussen y el responsable de la edición de las obras y legado
póstumo de nuestro filósofo. Y sus textos sobre Schopenhauer y la historia, aunque desde
luego no gozaron de la popularidad de los de Lukács, habrían de dejar su impronta.

Un documento temprano que lo prueba es el artículo «Schopenhauer y la sociedad» de
Max Horkheimer, de 1955, donde, podría decirse, colisionan las fuerzas opuestas de Lukács
y Hübscher40. Como Lukács, Horkheimer comienza presentando a Schopenhauer como
pensador burgués41, de cuya obra se desprendería una cierta «apología de la represión»42; donde
Lukács hablaba de «radical negación» y aun «repulsa» de la historia, Horkheimer asegura que
Schopenhauer sostenía la «insensatez de los empeños históricos, ya fueran teoría o praxis»43.

36 Op. cit., p. 204.
37 Op. cit., p. 212.
38 Op. cit., p. 214.
39 Así ocurre ya en op. cit., pp. 101, 123, 125: se trata del mismo libro que estamos citando, Denker gegen den

Strom, pero en partes del texto escritas tiempo después del artículo de 1948. En la introducción: «Schopenhauer
und das Buch» (1968) con que presenta el quinto tomo del Nachlass de Schopenhauer, Hübscher, hablando sobre
las obras históricas listadas en el catálogo de la biblioteca de Schopenhauer, escribe (HN V, p. XIX): «Die
historischen Wissenschaften hat Schopenhauer in sein Weltbild nicht einbezogen, obwohl sie gerade in seiner
Zeit eine Blütezeit erlebten wie nie zuvor. Schopenhauer unternahm es, das Gesetzmäßige, immer
Wiederkehrende zu begreifen, nicht das Einmalige und Individuelle. Geschichte war ihm also nur ein Wissen,
keine Wissenschaft. [...] Auch mit dieser Ansicht trennt er sich von Hegel, der in der Philosophie der Geschichte
einen Hauptweg seines Denkens sah». En loc. cit., más abajo, Hübscher menciona de pasada «die unhistorische
Haltung Schopenhauers». Como vemos, se repiten aquí todos y cada uno de los puntos básicos de su exposición
de la relación de Schopenhauer con la historia y de la conexión con la polémica con Hegel.

40 Horkheimer, M., «Schopenhauer y la sociedad», en: Horkheimer, M., y Adorno, T. W., Sociológica II [1962],
Taurus: Madrid, 1966, pp. 151-164. El original alemán, «Schopenhauer und die Gesellschaft», se publicó primero
en el Jb 36, 1955, pp. 49 y ss.; nuestras citas remiten a la traducción española indicada. No está de más recordar
aquí que Horkheimer era miembro de la Schopenhauer-Gesellschaft, dirigida por entonces por Hübscher, ya desde
antes de la Segunda Guerra Mundial. Los tres artículos de Horkheimer a los que haremos referencia en el texto
y notas se publicaron originalmente en el órgano de la sociedad, los Jahrbücher der Schopenhauer-Gesellschaft (= Jb).

41 Cfr. op. cit., pp. 151 y ss.
42 Op. cit., p. 154. Cfr. la «consagración de lo existente» en p. 155, y, en p. 157, «su rechazo de la subversión».
43 Op. cit., p. 155.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

215



Ahora bien, en un giro característico, Horkheimer concede que el presunto «desprecio por
los movimientos históricos» de Schopenhauer estaría «muy fundado»44. Y, en línea similar, no
solo cuestiona ese «antiprogresismo» enumerando opiniones aisladas de Schopenhauer en las
que este manifiesta un peculiar optimismo en cuanto al progreso en la historia45, sino que
también atenúa o relativiza su propia tesis inicial de la «apología de la represión»46, llegando
hasta subvertirla en el mismo texto: aunque Schopenhauer sostenga «la inevitabilidad del
padecer y de la bajeza y subraye la inutilidad de la protesta, su estilo constituye una protesta
única contra el que sea así»47; Horkheimer incluso concluye que la «resistencia» es «el alma de
la filosofía schopenhaueriana»48. Pero todavía más cercana a la posición de Hübscher es la
posterior ponencia «La actualidad de Schopenhauer», de 196049, donde Horkheimer reivindica
al filósofo en el marco de la desilusión sobre el progreso que siguió a la guerra mundial, con
las consiguientes referencias a la relación de Schopenhauer con la historia: «él veía las cosas
con demasiada claridad como para excluir la posibilidad de la mejora histórica», solo que
«sospechaba lo que podía resultar de tal cambio»; y, así, «en el siglo transcurrido desde la
muerte de Schopenhauer, la historia ha tenido que reconocer que él vio directamente el interior
del corazón de ella»50. No tenemos aquí, pues, a un Schopenhauer «sin sentido histórico»,

44 Loc. cit.: «del mismo modo que en su recusación de la filosofía de la historia se contenía el desprecio —sin
duda, muy fundado— por los movimientos históricos [...], por otro lado, en la proclamación de tal insensatez
se hallaba la consagración de lo existente». La frase es característica porque, si por una parte repite o emula a
Lukács (con Kuno Fischer mirando desde la distancia) en lo relativo al «desprecio» de lo histórico y la «apología
de la represión», en contraste habría sido inconcebible en Lukács la concesión de que ese «desprecio» sea «muy
fundado».

45 Cfr. op. cit., pp. 159 y ss. (Hübscher hará lo propio en 1974: cfr. Denker gegen den Strom, ed. cit., p. 215s.)
Horkheimer comenta que, en esos pasajes donde Schopenhauer admite la posibilidad real de una futura «Jauja»,
también advierte sobre los nuevos males que ese estado de cosas acarrearía. Las últimas páginas del artículo (pp.
161 y ss.) se consagran a ilustrar esa tesis con ejemplos del siglo XX.

46 Op. cit., p. 156: «en rigor lógico, el pesimismo filosófico no se compadece mejor con la argumentación
racional en favor del statu quo que con la propaganda por la subversión»; p. 157: «lo existente no queda glorificado
por la desconfianza schopenhaueriana ante la reforma y la revolución».

47 Op. cit., p. 158. Horkheimer añade que, en Schopenhauer, «a la crueldad no se la convierte en un ídolo, y
su interpretación positiva le es abominable». Tal «interpretación positiva» sería esa «historización del ser en que
las víctimas no aparecen y los verdugos se esconden» que menciona Horkheimer unas líneas arriba.

48 Op. cit., p. 163.
49 M. Horkheimer, «Die Aktualität Schopenhauers». La ponencia se leyó originalmente el 21/9/1960, con

ocasión del centenario de la muerte de Schopenhauer. Poco después se publicó en el Schopenhauer-Jahrbuch, Jb
42, 1961, pp. 12 y ss., y luego en el ya citado Sociologica II de Horkheimer y Adorno (1962). Una traducción
inglesa, titulada «Schopenhauer Today», se encuentra en el ya citado volumen colectivo editado por Fox, op. cit.,
pp. 20-33. 

50 Cfr. Horkheimer, M., en: Fox, M. (ed.), op. cit., p. 21s. Horkheimer habla en particular del «drama» de las
revoluciones socialistas, que habrían dado paso a «una burocracia totalitaria terrorista» (p. 31). Aunque se trate
de dos pensadores de línea marxista, parece que aquí estamos en las antípodas de Lukács...

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia216



«antihistoricista»51, o «enemigo del progreso», sino a uno que desconfía de este porque cree
que no puede cambiar lo que es esencial: y Horkheimer le da, además, la razón en esto. En el
artículo hay, por cierto, una referencia a la polémica con el «optimismo» histórico de Hegel
—lo que no ocurría en el de 1955—: interesado más bien en conciliar a los dos filósofos,
Horkheimer cita un pasaje de las Lecciones de filosofía de la historia de Hegel que bien podría
haber escrito, dados sus lúgubres tonos, Schopenhauer52. Tanto en este aspecto como en la
relativización del presunto «antihistoricismo» schopenhaueriano Horkheimer ha terminado,
pues, de desmarcarse de Lukács53, con quien, sin embargo, parece polemizar tácitamente en
casi todo momento54.

No nos hemos propuesto realizar aquí un examen exhaustivo de la tradición sobre la
relación negativa de Schopenhauer con la historia. Nos detendremos, pues, en Horkheimer,
dado que con él —con Hübscher como precursor— se inició una línea de intérpretes que,

51 En la versión española del artículo contenida en Sociológica II, Taurus: Madrid, 1966, se lee al comienzo (p.
165): «Mas para Schopenhauer, la historia, por lo demás odiada, garantizaba...» (subr. nuestro); ahora bien, en la
versión inglesa la frase dice algo muy diferente: cfr. Horkheimer en: Fox, M., op. cit., p. 20: «... the same history
which in other respects he [Schopenhauer] hated» (subr. nuestro). No hemos podido consultar el original alemán,
pero, en la trad. inglesa, solo «odia» algunos aspectos de la historia. En esa medida podemos decir que en este
escrito Horkheimer no sostiene la tesis del «antihistoricismo».

52 Cfr. op. cit., p. 28s.
53 Lo mismo sucede con otro artículo sobre Schopenhauer que publicó Horkheimer en 1972, donde también

es uno de los temas principales el «pesimismo» y, por tanto, su posición frente a la historia: cfr. Horkheimer,
«Bemerkungen zu Schopenhauers Denken im Verhältnis zu Wissenschaft und Religion», en el volumen colectivo:
Von der Aktualität Schopenhauers. Festschrift zum 75. Geburtstag Arthur Hübschers, Verlag Waldemar Kramer: Frankfurt
am Main, 1972 (= Jb 53, Schopenhauer-Jahrbuch für das Jahr 1972), pp. 71-79. Horkheimer repite algunas de sus
tesis de la ponencia de 1960; v. g. en p. 78 se lee: «Der gegenwärtige Lauf  der Gesellschaft ist eine Rechtfertigung
des Pessimismus, die Schopenhauer ahnte, aber noch nicht zu analysieren vermochte» (aludiendo a la
maquinización moderna del ser humano).

54 Lukács no es nombrado en el artículo de 1960, como no lo era en el de 1955; sin embargo, en ambos
textos hay fuertes indicios de la presencia latente del húngaro. Ya hemos visto algunos, pero hay más; así, en la
cita de pp. 28 y ss. de la traducción inglesa del artículo de 1960 aducida un par de notas arriba, la adscripción de
la expresión «wicked optimism» a Schopenhauer como dirigida directamente contra Hegel (adscripción que
repite Adorno) parece depender de la exposición de Lukács en Die Zerstörung der Vernunft (cfr. Lukács, op. cit., p.
174): la cita corresponde a W I, 385, y el término de Schopenhauer traducido como «wicked»  en la versión
inglesa del artículo de Horkheimer, y como «infame» en la trad. cit. de Lukács y en un pasaje sobre Schopenhauer
del colega de Horkheimer, T. W. Adorno (cfr. sus Tres estudios sobre Hegel [1963], Taurus: Madrid, 1970, p. 111),
es ruchlos (P. López de Santa María traduce «perverso»). El pasaje de Schopenhauer data de 1818 (1ª ed.) y por
ende nada tiene que ver con Hegel, dado que en esa fecha Schopenhauer estaba muy lejos de conocer la filosofía
del que mucho más tarde llamaría su «rival». Lukács no dice lo contrario, pero el contexto facilita establecer la
falsa conexión, que aparece muy clara en Adorno y Horkheimer. Otro indicio posible es que, al comienzo del
artículo de 1960, Horkheimer habla de la usual servidumbre de la literatura (y la filosofía) para con el orden
establecido, y sin embargo deslinda de ella (aunque no plenamente) a Schopenhauer, en cuanto autor «ill-suited
to education for efficiency, even academic efficiency», lo que podría verse como una polémica tácita contra la
tesis principal de Lukács acerca de la «apología indirecta».

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

217



contestando a Lukács, propusieron con pequeñas variaciones lecturas positivas del denominado
ora «antihistoricismo», ora «ahistoricidad», ora «antiprogresismo», de Schopenhauer, así como
las implicaciones relativas a la polémica de este con Hegel, a menudo focalizada, de acuerdo
con Lukács, en dicho «antihistoricismo». La literatura al respecto es abundantísima —también
en lengua española— y es difícil que el lector no se haya topado con ejemplos particulares de
dicha tendencia. Ahora bien, por más que el tono de reproche de Lukács y Kuno Fischer sea
reemplazado por el de defensa y aun el de elogio, un punto común a la mayoría de los
intérpretes aludidos es la admisión incondicional de la negación de «todo valor y dignidad»
de la historia en Schopenhauer —Kuno Fischer, seguido por Hübscher— y de las tesis de
partida de Lukács —también inspirado en Fischer— sobre la «devaluación» de la historia, la
«negación radical» y «repulsa del significado de toda historicidad» así como el supuesto de
que la crítica a Hegel se centraría y aun tendría sus «raíces» justamente ahí: estos puntos de
vista fundamentales no solo no se discuten sino que los encontramos radicalizados hasta la
exageración en fórmulas como, por citar un par de ejemplos, la de una «destrucción de la
historia» en Schopenhauer55 o la de que, en este, «el simple y puro concepto de historia resulta
desintegrado»56.

Frente a esta tradición, nosotros pensamos que, por el contrario, esas tesis generales al
parecer universalmente aceptadas son dignas de, como mínimo, ser puestas en cuestión y
sometidas a una revisión crítica. Naturalmente, no negamos que la interpretación que ofrece
esa tradición tenga su verosimilitud y aun su parte de razón, pues es incontestable que
Schopenhauer mantiene en relación con la historia, en muchos textos, una clara actitud crítica
—si exclusivamente negativa, es uno de los aspectos que deberemos examinar más de cerca—.
Lo que nos preguntamos es si aquellas tesis de Fischer, Lukács y Hübscher aceptadas en la
tradición como fundamentos incontestables merecen tal consideración o más bien deberían
matizarse y atenuarse, cuando no subvertirse o rechazarse como completamente equivocadas.
Y para resolver esta cuestión, el único camino es ir a los textos mismos de Schopenhauer. 

55 Cfr. Villacañas Berlanga, J. L., Historia de la filosofía contemporánea, Akal: Madrid, 1997, cap. 1: «Schopenhauer
y el viaje por el mundo burgués», pp. 13-30; para la expresión citada, vid. p. 25. Ya el propio título del capítulo
delata el influjo de Lukács, aun cuando se llegue a conclusiones opuestas a las de este: en efecto, justo su posición
frente a la historia sería lo que hace de Schopenhauer «casi nuestro contemporáneo», «pues ser contemporáneo
no es sino andar rumiando la desilusión de los ideales» (p. 29).

56 Cfr. Crespillo, M., «Introducción: ¿Para qué Schopenhauer, hoy?», en: Schopenhauer, A., Parerga y
paralipomena I, Ágora: Málaga, 1997, pp. 9-63; acerca de Schopenhauer y la historia, cfr. las pp. 12-15; la expresión
citada se halla en p. 12s; cfr. también la p. 15, donde Crespillo expone lo que le «queda» a Schopenhauer «una
vez anulada la historia». Crespillo, como muchos otros, entiende esa «desintegración» de la historia de forma
positiva: invocando a Horkheimer, sostiene que la «actualidad de Schopenhauer» radicaría justo en su «estar
contra el progreso» (cfr. p. 20 y p. 13; a nosotros, sin embargo, nos parece que Horkheimer está muy lejos de
decir que Schopenhauer esté «contra el progreso»). 

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia218



§ 2. LA HISTORIA EN LOS TEXTOS DE SCHOPENHAUER

El pasaje de Schopenhauer que pasa por ser el principal sobre la historia es el capítulo 38 del
tomo de complementos (W II) de Die Welt: ya el título del capítulo, «Sobre la historia», invita a
entenderlo como tal Haupstelle, junto a la ventaja de encontrar allí reunidos buen número de
pensamientos del autor sobre el tema, en contraste con lo disperso de las múltiples declaraciones
sobre la historia que se hallan en el libro original de 1818. Un pasaje que a primera vista podría
competir con aquel es el § 233 del segundo tomo de Parerga y Paralipómena (P II); sin embargo,
se trata de un texto no solo bastante más breve, sino, sobre todo, de mucho menor interés,
debido a lo bastante inconexo de sus contenidos (se podría describir, en efecto, como una suerte
de apéndice del texto de W II); sea como sea, el cap. 38 de W II es el locus principal al que recurre
una y otra vez la tradición a la que nos referimos, ya desde Kuno Fischer y Lukács, aun cuando
estos ocasionalmente citen alguno de esos otros pasajes de 1818. Comencemos, pues, por echar
una ojeada al contenido del capítulo de 1844. Siguiendo su mismo orden: 

1) Schopenhauer comienza por recordar muy escuetamente su tesis de 1818 según la cual
la poesía enseña más sobre la esencia de la humanidad que la historia57.

2) Procede entonces a abordar la cuestión —ya planteada en 1818, como pronto
recordaremos— de si la historia es propiamente ciencia. La historia, afirma Schopenhauer, carece
de lo esencial de la ciencia (Wissenschaft), a saber, la subordinación mutua entre los conceptos,
gracias a la cual lo individual se entiende a través de lo general; por eso, afirma, «no hay ningún
sistema de la historia como lo hay en cambio de toda otra ciencia»; es un saber (Wissen), no una
ciencia58. Se aducen más argumentos: la ciencia trata de objetos que aparecen en cualquier
tiempo, mientras que la historia habla de lo que existió una sola vez; el objeto de la historia, a
diferencia del de las ciencias, es por esencia lo individual, inagotable e inabarcable como tal, y
que además crece cada día. Matizando el primer argumento, Schopenhauer reconoce que existe
una suerte de subordinación conceptual en la historia, a saber, los periodos, reinados, etc., pero
su relación con lo particular nunca es la de caso y regla como en la verdadera subordinación
conceptual propia de la ciencia, sino la de parte y todo. También se opone a la ciencia en el
sentido de que, en esta, lo más cierto y seguro es lo más particular (debido a las siempre posibles
imperfecciones en el proceso de abstracción), mientras que en la historia sucede al revés: lo
más seguro es lo más general (periodos, etc.), lo singular casi siempre es dudoso59.

57 W II, 501. Schopenhauer remite aquí al § 51 de W I (como de hecho hace en general, para todo el cap. 38,
en la nota al epígrafe); lo único que añade de momento es una cita de la Poética de Aristóteles (1451b5) en la que
este manifiesta algo semejante, también comparando poesía e historia.

58 W II, 502: «denn ihr [= Geschichte] fehlt der Grundcharakter der Wissenschaft, die Subordination des
Gewußten, statt deren sie bloße Koordination desselben aufzuweisen hat. Daher gibt es kein System der
Geschichte wie doch jeder andern Wissenschaft. Sie ist demnach zwar ein Wissen, jedoch keine Wissenschaft».

59 Para todo esto, cfr. el conjunto del pasaje, en W II, 501-504. A los argumentos resumidos añade al final el
de la dificultad de comprender la compleja motivación humana, ya difícil de entender aun en uno mismo.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

219



3) Por razones similares a aquellas por las que se distingue de la ciencia, la historia se opone
también a la filosofía: esta, en efecto, aspira a lo más general, a lo que no cambia, etc.; las
«cabezas filosóficas» quieren indagar, escudriñar, fundamentar (ergründen), pero las «cabezas
históricas», relatar (erzählen)60.

4) Recapitulando: mientras que el arte —desde el primer momento Schopenhauer recuerda
que en 1818 estableció que la poesía aporta más que la historia en lo que se refiere al
«conocimiento de la esencia de la humanidad»61— tiene por objeto la idea y la ciencia el concepto,
esto es, en ambos casos lo que siempre es y es siempre igual, la historia se ocupa de lo siempre
cambiante y contingente62.

5) A todo lo que precede, que ocupa casi la mitad del capítulo, sigue el célebre pasaje sobre
la «construcción orgánica» de la historia en la filosofía hegeliana63. Dado que se trata aquí ya
no tanto de la historia misma cuanto de (una) filosofía de la historia, prescindimos por ahora
de resumir los argumentos que aduce Schopenhauer. Un aspecto interesante del pasaje, que
generalmente pasa desapercibido, es que, atendiendo a las diferentes ediciones del libro, se
descubre que aquel fue redactado en dos etapas diferentes, datando el primer párrafo de 1844
y de 1859 el segundo. Lo extenso del conjunto resultante —cerca de tres páginas— en relación
al resto del capítulo ha contribuido con gran probabilidad a crear en algunos la impresión de
que la totalidad del cap. 38 de W II estaría orientada a la crítica de «la filosofía de la historia
bienpensante hegeliana»64. Se puede probar, sin embargo, la falsedad de dicho supuesto65. No
es ahora, sin embargo, nuestro tema; así que volvemos al texto mismo.

60 W II, 504.
61 W II, 501: «Ich habe in der unten bemerkten Stelle des ersten Bandes [= W I, § 51] ausführlich gezeigt,

daß und warum für die Erkenntnis des Wesens der Menschheit mehr von der Dichtung als von der Geschichte
geleistet wird». Con esta frase comienza el cap. 38 de W II.

62 W II, 505.
63 W II, 505-507.
64 Cfr. Quesada, J., «Schopenhauer contra la historia: la tarea moderna del escritor», en: Urdanibia, J. (coord.),

Los antihegelianos: Kierkegaard y Schopenhauer, Anthropos: Barcelona, 1990, p.  259: «todo el “Apéndice” XXXVIII
del Libro III (MVR) [= el cap. 38 de W II] está dedicado a desmantelar una a una las piezas que sirven de
engranaje para la filosofía de la historia bienpensante hegeliana». El subrayado es nuestro. Este pasaje de J.
Quesada es el único que conocemos en que se sostenga explícitamente tal interpretación del cap. 38 como
totalmente orientado al «antihegelianismo» schopenhaueriano, pero se adivina implícitamente en varios otros
autores de la tradición que aquí nos ocupa.

65 Se puede probar, ante todo, a la luz de los manuscritos póstumos, donde se puede seguir con bastante
detalle la génesis de la mayor parte de los contenidos del capítulo y aun cuál de esos contenidos fue el decisivo
a la hora de que Schopenhauer se decidiese por redactar aquel (a saber: no la polémica con los hegelianos, ni la
cuestión de la historia como ciencia, que en realidad es el tema que ocupa más espacio, sino la del valor de la
historia). Curiosamente, lo que no se encuentra (por lo menos, en la edición de Hübscher del Nachlass) es ningún
fragmento preparatorio relativo a la crítica de la filosofía hegeliana de la historia, lo cual constituye de suyo un
poderoso argumento para lo que decimos. Todo esto, decimos, puede probarse con gran detalle; algo más
diremos al respecto más abajo.

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia220



6) En un pasaje también añadido en 1859, Schopenhauer esboza brevemente, oponiéndola
a la hegeliana, una «verdadera filosofía de la historia», a saber, aquella que reconozca lo idéntico
en todos los acontecimientos y procesos, y cuya divisa sería el eadem, sed aliter. También
pertenece a este pasaje la conocida afirmación de que «si uno ha leído a Herodoto, entonces
desde el punto de vista filosófico ya ha estudiado suficiente historia»66. 

7) En la versión de 1844, el pasaje original sobre la filosofía hegeliana de la historia era
seguido directamente por el resumen de todo lo anterior, a saber, las comparaciones con la
poesía, la filosofía y la ciencia, y el intento (hegeliano) de «construir» la historia como
totalidad67.

8) El resumen da paso al pasaje acerca del «valor de la historia»: ella es al ser humano y a
los pueblos lo que la razón al individuo, «ocupando el lugar» de lo que sería una autoconciencia
común de la humanidad, que así le confiere cierta entidad y unidad en cuanto totalidad68. 

9) El capítulo termina con unas concisas reflexiones finales sobre la analogía entre la
relación entre razón y lenguaje por un lado e historia y escritura por otro, así como sobre la
significación de los monumentos, entendidos como una suerte de precursor de la escritura69.
En estas últimas páginas, por cierto, es donde más claramente se percibe la naturaleza
fragmentaria del conjunto del capítulo, estructura —o falta de ella— común a gran parte de
los demás «Complementos» de W II así como, por supuesto, al segundo tomo de los Parerga70.

El capítulo 38 de W II es, decíamos, el pasaje principal al que una y otra vez acude como
fuente la tradición sobre el Schopenhauer «antihistoricista» y/o «devaluador» de la historia71.

66 W II, 507s (pasaje añadido en la edición C, 1859). 
67 W II, 508.
68 W II, 508s. La expresión entre comillas la hallamos en p. 509: «[die Geschichte] vertritt die Stelle eines

dem ganzen Geschlechte unmittelbar gemeinsamen Selbstbewußtsein, so daß erst vermöge ihrer dasselbe
wirklich zu einem Ganzen, zu einer Menschheit wird».

69 Cfr. W II, 509s.
70 El vol. II de Die Welt es, en efecto, según su mismo subtítulo, un volumen de «Complementos» al de 1818,

y así con frecuencia Schopenhauer remite mediante notas a los lugares que «complementan» del tomo original.
Este es el caso también con el cap. 38, que se remite expresamente al § 51 de W I (W II, 501, nota al epígrafe).
El detalle no es baladí en lo que se refiere a lo que decíamos sobre la interpretación del capítulo todo como
presunto manifiesto «antihegeliano»: el cap. 38 es en realidad una colección más bien rapsódica de fragmentos,
cuyos bocetos proceden además de épocas diferentes; en modo alguno es, pues, una unidad pensada, pongamos,
con vistas a «desmantelar» la «filosofía de la historia bienpensante hegeliana».

71 Un aspecto que pasaron por alto Fischer, Lukács y los que les siguieron no le pasó desapercibido, en
cambio, al perspicaz Wolfgang Weimer: en su monográfico Schopenhauer, Wissenschaftliche Buchgesellschaft:
Darmstadt, 1982, señala la posible «devaluación» implícita en la propia ubicación del tema de la historia en la
obra del filósofo; en efecto, escribe (p. 93): «sorprende que Schopenhauer trate de la historia en el marco de la
Estética» (remite aquí a W I, § 51; W II, cap. 38; y P II, § 233); la «perplejidad» que ello suscita aumentaría al
notar que esa ubicación tiene «la intención de mostrar qué poco valor tiene la historia en comparación con el
arte». Como vamos a ver en seguida, la de esta «devaluación» adicional es una pseudocuestión, ya que realmente
en W I la historia aparece tratada en tres de los cuatro libros y no solo en el libro III. La contingencia de que

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

221



Sin embargo, también hemos señalado que dicha tradición también a veces echa mano, aunque
sea de manera poco sistemática, de algunos pasajes de la obra capital, la Hauptwerk, el texto de
1818 (W I). Conviene, pues, que nosotros también echemos una rápida ojeada a lo que este
afirmaba sobre la historia. Como vamos a ver —esperamos reflejarlo en el resumen que sigue—,
la mayor parte de lo que contiene el «complemento» de 1844 ya se avanzaba en W I.

No son, pues, ni uno ni dos los pasajes de la obra de 1818 donde se aborda el tema de la
historia. Más bien es un tema harto recurrente, que reaparece tratado desde diferentes
perspectivas72. Siguiendo el orden de la obra, la historia aparece para comenzar en el § 7, en
el Libro I, en un pasaje en el que Schopenhauer recuerda su doctrina, ya expuesta en la
disertación de 181373, de que en cada ciencia domina alguna de las configuraciones del
principio de razón suficiente: entre otras ciencias, y como una más, señala aquí que «la historia
tiene como problema los hechos acontecidos de los hombres a gran escala y en masa, y la ley
de motivación como organon»74. Sin embargo, en el § 14, al discutir (como en parte del § 15)
el concepto de la ciencia, Schopenhauer concluye que, en rigor, la historia «aunque es un saber,
no es ninguna ciencia»75: se trata de la misma discusión que, con argumentos enriquecidos,
reformula en 184476. Ahí tenemos ya, pues, el programa de lo que se despliega en la primera
mitad del «complemento» de W II. Pero el tema de la historia es, decíamos, recurrente en W I.
En el libro III, en el § 35, hay varias referencias al tema77: sin entrar apenas en detalles,
mencionaremos de pasada que aquí se encuentra la comparación con los dramas de Gozzi
que prefigura el eadem, sed aliter del cap. 38 de W II78; también en este lugar se encuentran las

aparezca en el libro III de W II se debe a que Schopenhauer considera el cap. 38 (según la nota al epígrafe) un
«complemento» del § 51 de W I; a su vez, el § 233 de P II es un complemento del «complemento» de W II. Por
lo demás, Weimer es de los pocos intérpretes que ponen en duda para empezar que haya una total «devaluación»
de la historia en Schopenhauer: cfr. op. cit., pp. 96 (donde niega expresamente que Schopenhauer quite todo valor
a la historia) y 98 (su teoría es «heterodoxa» pero «no estéril»: muestra de ello sería la obra del historiador Jakob
Burckhardt, influido por Schopenhauer).

72 Lo mismo ocurre, por cierto, en los manuscritos del Nachlass, tanto los previos a la publicación de W I
como los posteriores. En general, sin embargo, vamos a prescindir de ellos, para no complicar en exceso la
exposición.

73 Diss. § 57, p. 90. El pasaje se halla también en la versión de 1847: SzG, § 51, p. 157
74 W I, § 7, p. 34.
75 W I,  § 14, p. 75. Para la distinción Wissen/Wissenschaft, cfr. W I, 74.
76 Cfr. supra nuestro resumen de W II, 501-505. De hecho, casi todos los «nuevos» argumentos de 1844

son asimismo antiguos, aunque no es en W I donde se hallan, sino en la versión de las Vorlesungen (1820): cfr.
TgV, 522.

77 Cfr. W I, § 35, pp. 214-216, passim.
78 Cfr. W I, 215s: como en los dramas de Gozzi, en la historia siempre aparecen los mismos personajes en

situaciones aparentemente distintas pero idénticas en el fondo, sin ellos saber que una y otra vez representan la
misma pieza...

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia222



ironías sobre la creencia de «las gentes» en un progreso histórico hacia lo mejor79 que no en
vano Lukács citó para ilustrar el «antihistoricismo» de Schopenhauer, con preferencia sobre
el § 5180. Poco después, en el § 36, la historia reaparece como una de las ciencias, que, en cuanto
sometidas al principio de razón, son incapaces de alcanzar la verdadera esencia de las cosas81.
Esta aparente inconsecuencia con respecto a lo dicho en el § 14 ya se daba, de hecho, en el
mismo § 1582: el cuestionamiento del status científico de la historia en el § 14 parece quedar
sin mucho efecto, ya que Schopenhauer no deja de tratarla como una ciencia más83. Lo mismo
ocurre, por cierto, en W II, a pesar del desarrollo de los argumentos sobre lo no-científico de
la historia en el cap. 3884. Pero volvamos a 1818: aún en el libro III, al tratar de la pintura
histórica en el § 48, se anticipan algunas de las nociones después desarrolladas en el § 5185: en
este, que es el lugar al que Schopenhauer —con no demasiado rigor, como vemos— remite
en general el cap. 38 de W II, encontramos un extenso pasaje en torno a la comparación de
historia y poesía, comparación en la que la segunda (junto con las biografías y autobiografías)
sale vencedora, y con diferencia, frente a la historia, pues «a quien quiera conocer la humanidad
según su esencia interna, idéntica en todos los fenómenos y desarrollos, según su Idea, las
obras de los grandes poetas inmortales le presentarán una imagen mucho más fiel y clara que
la que jamás puedan [ofrecerle] los historiadores»86. Comenzando el libro IV, el § 53 contiene
un pasaje sobre el «filosofar histórico» donde se discute tácitamente con Schelling en varias de

79 W I, 215. En su traducción, Pilar López de Santa María vierte en este pasaje, quizá demasiado libremente,
«die Leuten» por «el vulgo».

80 Cfr. la cita de W I, 215, en Lukács, op. cit., p. 199. Justo después de aducir esta cita es cuando afirma Lukács
que «aquí están las raíces objetivas del odio enconado que Schopenhauer abriga contra Hegel».

81 Vid. W I, § 36, pp. 217 y ss., sobre todo p. 217.
82 W I, § 15, p. 97. Incluso en el § 51, p. 288s, el modo como se contrapone la historia a la poesía implica la

concepción de la primera como ciencia, sometida al principio de razón, etc., aunque allí no se hable de ella
expresamente como Wissenschaft. 

83 La «devaluación» a la que la somete en ese sentido es, pues, relativa. Y también lo es desde otros puntos
de vista, pero eso lo discutiremos abajo. Veremos también que esta ambigüedad o, si se quiere, indecisión, se
reproduce durante toda la historia intelectual de Schopenhauer. Por cierto que nos sorprende que Kuno Fischer
no aprovechase la aparente inconsecuencia para señalar otra «antinomia» en Schopenhauer...

84 Así, hacia el final del cap. 12 («Zur Wissenschaftslehre»), Schopenhauer ofrece una tabla de las ciencias
cuya división obedece a las distintas configuraciónes del principio de razón, y aquí (W II, 142) ubica sin vacilar
en la «doctrina de los motivos» la historia, junto a la doctrina del derecho, como ciencias ambas, tal como había
hecho en 1813 en la Diss., § 57, p. 90 (= SzG, § 51, p. 157). En el mismo cap. 12 de W II, además, habla de
«filosofías especiales» que se adhieren a las ciencias: y así hay «una filosofía de la botánica, de la zoología, de la
historia, etc.» (subr. nuestro): de nuevo, aquí la historia es ciencia (W II, 140). 

85 Cfr. en W I § 48, p. 272, el pasaje en defensa de la pintura holandesa y acerca de la «innere Bedeutsamkeit»
de las acciones y la «äußere Bedeutsamkeit». En la p. 273 se añade una observación sobre la relación entre lo
individual y lo universal en el arte y la historia. 

86 W I, § 51, p. 290s; el extenso pasaje con la comparación ocupa las pp. 288-293. Sin embargo, el tema
principal del § 51 es el de la esencia de la poesía.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

223



sus «etapas», y cuyos principales argumentos Schopenhauer reutilizaría veinticinco años
después en su nueva polémica con la filosofía hegeliana de la historia87. Por último, en el extenso
§ 68, al referirse a las biografías de santos, nuestro filósofo comenta el «silencio» que guarda
la historia acerca de estos personajes: pues su asunto no es la negación, sino la afirmación de
la voluntad de vivir; en cambio, para el filósofo que se ocupa del significado ético de la
conducta, lo importante y significativo no es tanto el fenómeno del «conquistador del mundo»
(Welteroberer) cuanto más bien el del «superador del mundo» (Weltüberwinder); en ese sentido,
aquellas biografías, por torpes que sean desde un punto de vista literario, «son para el filósofo
mucho más instructivas e importantes que el propio Plutarco o Livio»88: una afirmación que
hubo de escandalizar a Kuno Fischer89. Al escribir esas líneas, Schopenhauer era, sin embargo,
plenamente consciente de lo paradójico y «escandaloso» de su posición90.

Si comparamos, pues, el cap. 38 de W II con el conjunto de pasajes de W I que incluyen
referencias al tema de la historia, obtenemos que lo que aquel aporta, en su mayor parte, son
algunos desarrollos y argumentos adicionales, sin introducir nada esencial; la excepción serían
un par de temas nuevos, a saber, 1) la crítica de la filosofía hegeliana de la historia, 2) la
propuesta de una «verdadera filosofía de la historia» (introducida en la edición de 1859) y 3)
el pasaje sobre «el valor de la historia»: de estos tres, solo el tercero es propiamente nuevo, ya
que, como ya hemos señalado, la discusión con los hegelianos viene a repetir la de 1818 con
el «filosofar histórico» de Schelling: lo nuevo es, pues, el cambio de antagonista, poco más91;

87 Cfr. W I, § 53, p. 322s. El pasaje contiene seguras alusiones al Freiheitsschrift de 1809 de Schelling y a su
opúsculo Filosofía y religión de 1804. Un eco, un tanto críptico, del pasaje se encuentra en el apéndice, KKP, ya en
la versión de 1818, en la mención sarcástica de «largas historias que se ocupan del absoluto» (KKP, 618). Que
se alude con ello a Schelling lo confirman dos pasajes de las lecciones claramente emparentados con aquel; cfr.
TgV, 420, y MdN, 208. 

88 Cfr. W I, § 68, pp. 455 y ss.
89 Kuno Fischer, op. cit., p. 498: «Auch haben wir gehört, als von der Welteroberung und Weltüberwindung

die Rede war, daß die Legenden vom Leben der Heiligen und die Autobiographie der Madame Guyon weit
interessanter, belehrender und beherzigenswerter seien, als die Geschichten der Livius und des Plutarch!» (la
interjección es de Fischer). La elección del ejemplo de M. Guyon por parte de Fischer es maliciosa: es verdad
que Schopenhauer, aunque señala lo torpe de su estilo, se declara admirador de esa biografía, pero cita también
otras numerosas obras hagiográficas y afines que en cambio Fischer prescinde de citar, y que incluyen, entre
otras, la biografía de san Francisco de Asís escrita por san Buenaventura, una de Buda recopilada por Spence
Hardy (1850), una de las de Spinoza junto a la introducción de su Tractatus de intellectus emendatione, así como las
«Confesiones de un alma bella» de Goethe (de Los años de aprendizaje de Wilhelm Meister, libro VI).

90 Cfr. W I, 456: «Uns aber [...] wird doch wohl keine Scheu vor der stets bleibenden Stimmenmehrheit der Gemeinheit
und Plattheit abhalten zu bekennen, daß die größte, wichtigste und bedeutsamste Erscheinung, welche die Welt
aufzeigen kann, nicht der Welteroberer ist, sondern der Weltüberwinder». El subrayado es nuestro.

91 Es nuevo, ante todo, el argumento aparentemente «nominalista» (así lo denomina Horkheimer en el ya
citado Sociológica, Taurus: Madrid, 1966, p. 156: sin embargo, no hay que olvidar que Schopenhauer sostiene un
sui generis realismo de las «ideas platónicas») según el cual la unidad del «curso vital» del género humano es «una
ficción», dado que tanto este, la humanidad, como los pueblos —protagonistas de la historia— son «meras

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia224



por su lado, lo que tiene de nuevo la «verdadera filosofía de la historia» que Schopenhauer
esboza en 1859 es precisamente el título, ya que para todas las tesis que propone en 1859
pueden encontrarse antecedentes tanto en el texto de 1818 como en el texto original de 1844.
Como auténtica novedad de este, pues, solo cabe señalar la tematización del «valor de la
historia» —un pasaje incómodo, como pronto recordaremos, para Kuno Fischer, y que otros
autores optaron por, sencillamente, ignorar—. De ahí también, en fin, nuestras dudas a la
hora de aceptar el cap. 38 de W II como Hauptstelle sobre la historia: es un pasaje en el que,
ciertamente, se reúnen muchas ideas acerca del tema, pero estas remontan al libro de 1818, a
veces con mayor desarrollo. 

Dejamos aquí el repaso de los pasajes capitales de Schopenhauer sobre el tema (fragmentos
del Nachlass aparte): arriba mencionábamos el § 233 de P II; sin embargo, como dijimos, se
trata de un texto bastante disperso, y, además, es así que la tradición generalmente prescinde
de él, por lo que nosotros también podemos hacer lo propio92. Los textos recién resumidos
han de ser, pues, el arsenal y el lugar donde deben localizarse los materiales que prueban la
«devaluación» de la historia practicada por Schopenhauer.

§ 3. EL VALOR DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER: LOS LÍMITES DE LA «DEVALUACIÓN»

¿Cuál es el alcance real de la «devaluación» de la historia en Schopenhauer? Ya es, creemos, el
momento de abordar la cuestión decisiva acerca del «antihistoricismo», o como quiera
llamárselo, de Schopenhauer, a saber, la de si, hasta qué punto y en qué sentido practica
realmente una devaluación de la historia. Para ello hemos de remitirnos ante todo a la obra de
1818: de las posteriores «devaluaciones» podríamos prescindir, ya que solamente constituyen,
como se ha visto, variantes del texto original de Die Welt. Si decimos que esa «devaluación»,
si la hay, es en todo caso relativa, no será ninguna sorpresa, pues ya lo hemos sugerido desde
el comienzo; la cuestión es determinar, con toda la precisión posible, su alcance. Y puede

abstracciones» (W II, 505s). Comparado con el texto en que polemiza con Schelling en W I § 53, podría parecer
nuevo también el argumento de W II, 505, sobre ciertas «mythologische Grundansichten» que tácitamente
estarían a la base de la «construcción» histórica de los hegelianos; sin embargo, en textos preparatorios del pasaje
de W I, y aun en este mismo de forma un tanto críptica, se encuentran alusiones y aun referencias expresas a las
intenciones teológicas (teodicea) del «filosofar histórico» schellingiano.

92 La naturaleza de «complemento del complemento» (esto es, complemento del cap. 38 de W II)
característica del § 233 de P II se denota incluso comparando las distintas «capas» de su redacción: la versión
original de 1851 fue doblada en número de páginas en la póstuma de Frauenstädt de 1862 (edición F, siguiendo
indicaciones de Schopenhauer en su ejemplar de mano), con añadidos menores y mayores introducidos por
doquier. Por lo demás, este § 233, saturado de observaciones sobre trivialidades como la moda de llevar barba,
la altura a la que hay que colocar las estatuas, etcétera, podía pasar por el epítome de la «devaluación» de la
historia en Schopenhauer, dada la dispersión y superficialidad que dominan en el texto: la historia no parece ser
para nuestro filósofo, si nos atenemos a este escrito, un tema digno de muy hondas reflexiones. Pero, dado que
la tradición no aprovechó esta veta, nosotros también podemos dejar de lado el pasaje.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

225



señalarse con mucha precisión en qué radica esa relatividad, pues es así que el propio
Schopenhauer en cada caso ha indicado con gran claridad en qué sentido lleva a cabo cada
aspecto de la «devaluación» de la historia. Comencemos con los pasajes de 1818. Muy
brevemente:

1º) En el § 14 del libro I, Schopenhauer observa que en la historia falta un auténtico
sistema de subordinación conceptual tal como el que caracteriza a la ciencia propiamente dicha,
pero no por ello deja de seguir hablando de la historia como ciencia una vez y otra, en el
mismo tomo original de 1818 (§§ 7, 15, 36 y, algo indirectamente, también en el § 51). No se
trata de una involuntaria inconsecuencia por parte del filósofo, puesto que la misma aparente
paradoja se repite en textos posteriores, incluyendo el segundo tomo de Die Welt93. Y es que
lo que en el § 14 de W I había escrito Schopenhauer es que la historia es un saber, pero no
una ciencia «en sentido estricto», genau genommen94: la expresión deja un espacio a que se pueda
hablar de la historia como ciencia en un sentido amplio, y, como vemos, Schopenhauer así lo
hace, y, por cierto, repetidas veces. La «devaluación» de la historia como ciencia es, pues, en
efecto, relativa.

2º) En los pasajes del libro III en los que Schopenhauer coloca la historia por detrás de
la poesía, advierte una y otra vez sobre en qué sentido hace tal cosa. Inicialmente, en el § 35,
rechaza (para irritación de Lukács) la «creencia de las gentes» de que «el tiempo traiga algo
realmente nuevo y significativo», pero, antes de hacerlo, indica que tal rechazo se producirá
en aquel que «haya captado bien» la distinción entre lo fenoménico y lo esencial, lo propio de
la Idea95. En el § 48, defendiendo el valor de la pintura holandesa, cuyos motivos serían
«insignificantes» desde un punto de vista histórico, establece la distinción entre «significación
externa» e «interna» de los fenómenos y las acciones humanas: la segunda es la que «vale» en
el arte, pero la primera lo hace en la historia; ambas son independientes, y, aunque pueden
coincidir a veces, también pueden presentarse por separado96. Dicho de otra manera, la historia
tiene un campo propio de validez, a saber, el de la «significación externa», la cual, en cuanto
independiente, no se anula por el hecho de que, desde el punto de vista del arte, de la Idea, tenga
mayor importancia la «significación interna». La distinción se repite, con más claridad incluso,
en el decisivo § 51: en un momento culminante de la comparación de poesía (y biografías) e

93 En W II, pp. 501-505 (cap. 38) se prosiguen y enriquecen los argumentos de W I § 14; y en el cap. 23, p.
337s, Schopenhauer es consecuente hasta lo chocante cuando, en una clasificación de ciencias según la forma en
que abordan las manifestaciones de la voluntad, cuando se llega al momento donde uno esperaría encontrar
nombrado al historiador, el lugar de este lo ocupa el poeta: ¡en una clasificación de ciencias! Y, sin embargo, en el
cap. 12, como vimos, la historia es tratada como ciencia con todas las letras en dos ocasiones (W II, 140 y 142).

94 W I, p. 75: «... daher Geschichte, genau genommen, zwar ein Wissen, aber keine Wissenschaft ist» (subr. nuestro).
95 Cfr. W I, § 35, pp. 213-215. Las expresiones citadas se hallan en la p. 215.
96 W I, § 48, p. 272: «Nur die innere Bedeutsamkeit gilt in der Kunst: die äußere gilt in der Geschichte. Beide

sind völlig unabhängig von einander, können zusammen eintreten, aber auch allein erscheinen». Véase también
el contexto de esta frase.

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia226



historia, Schopenhauer indica que «el único aspecto aquí considerado» es «lo que concierne a
la significación interna de lo que aparece (das Erscheinende)»97; una y otra vez, en el § 51, se
repite y se remarca la precisión sobre el punto de vista desde el cual se realiza la comparación98.
Se mantiene, pues, la distinción del § 48; en cierto lugar, incluso, Schopenhauer explicita que
la historia, como la pintura retratística, «ofrece lo verdadero en lo singular» y «tiene la verdad
del fenómeno», con lo que de nuevo le otorga un campo propio de plena validez99. En el § 51,
además, concede a la historia el privilegio de ofrecer una enseñanza pragmática a la hora de
obtener «reglas para el comportamiento propio»: allí asegura que la historia y la experiencia
no son muy adecuadas para ofrecer «miradas profundas a la esencia interna del hombre», pero
también que «esto último sigue sin estar en modo alguno excluido de ellas» (subr. nuestro)100. En
suma, en el libro III se argumenta que, para el conocimiento de la esencia (Wesen) de los
fenómenos humanos, de la Idea que en cada caso se manifiesta en ellos, es mucho más
adecuado y capaz el arte, la poesía, que la historia. Nótese el uso del grado comparativo: y es
que esa clase de conocimiento, dice el filósofo, «en modo alguno está excluido» de la historia,
a la cual, según se ha visto, concede en todo caso un ámbito propio de validez. La ventaja de
la poesía es, pues, relativa, como lo es la «devaluación» que sufre la historia en la comparación
con aquella.

97 W I, § 51, p. 291: «in der hier allein betrachteten Rücksicht, nämlich in Betreff  der innern Bedeutung des
Erscheinenden...»

98 Cfr.W I, p. 291: «Wer also die Menschheit ihrem innern, in allen Erscheinungen und Entwicklungen identischen
Wesen, ihrer Idee nach erkennen will, dem werden die Werke der großen unsterblichen Dichter ein viel treueres und
deutlicheres Bild vorhalten, als die Historiker je vermögen» (subr. nuestro); de nuevo, en loc. cit.: «in Hinsicht auf
die Erkenntnis des Wesens der Menschheit...» (subr. nuestro); p. 293: «...so hat für die Darstellung der Ideen, welche wir
in Geschichte und Biographie suchen können, die Dichtkunst sehr vieles vor beiden voraus» (subr. nuestro).

99 W I, p. 288: «Geschichte aber verhält sich zur Poesie wie Porträtmalerei zur Historienmalerei: jene gibt
das im einzelnen, diese das im allgemeinen Wahre: jene hat die Wahrheit der Erscheinung und kann sie aus
derselben beurkunden...».

100 W I, p. 288: «Zwar lehrt auch Erfahrung, lehrt auch Geschichte den Menschen kennen; jedoch öfter die
Menschen als den Menschen: d.h. sie geben mehr empirische Notizen von Benehmen der Menschen gegen
einander, woraus Regeln für das eigene Verhalten hervorgehn, als daß sie in das innere Wesen des Menschen
tiefe Blicke tun ließen. Indessen bleibt auch dieses letztere keineswegs von ihnen ausgeschlossen».
Incidentalmente, en la afirmación acerca del modo como la historia ofrece de algún modo «reglas para el
comportamiento» puede verse un pálido germen de la doctrina de 1844 sobre el valor de la historia como
«autoconciencia» o «razón» de la humanidad: en efecto, es en un sentido práctico en el que se sostiene tal cosa
en el cap. 38 de W II. Es «razón» o «autoconciencia» en la medida en que estas ofrecen al hombre máximas de
conducta, le permiten contemplar el pasado y vislumbrar el futuro con miras a tomar decisiones, permiten la
acción conjunta de los hombres, etc., conforme a la doctrina habitual de Schopenhauer sobre la Vernunft (cfr.,
como lugares clásicos: W I, § 8, pp. 43 y ss.; KKP, 575 y 614). Naturalmente, el enfoque eminentemente práctico
de la naturaleza de la Razón no contradice la «devaluación» de la Razón (práctica) de Schopenhauer, poco menos
célebre que la de la historia, y no menos cuestionable como tal. Lo que niega Schopenhauer a la Razón es que
sea fuente de la intención moral, no su capacidad de articular esta en forma de máximas éticas ni, mucho menos,
su valor en lo que concierne a las kantianas «reglas de prudencia».

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

227



3º) En el libro IV, Schopenhauer excluye al comienzo (§ 53) los «cuentos» del «filosofar
histórico» a la hora de abordar la significación ética de la existencia. Dicho de otro modo, rechaza
las versiones laicas de la teodicea que apelan a la confianza en el progreso en la historia para
relativizar el peso de la existencia del mal en el mundo e incluso justificarla. Schopenhauer
rechaza tal uso filosófico de la historia recurriendo a argumentos de la filosofía trascendental
kantiana (idealidad del tiempo), lo que da a la discusión la apariencia de ser ante todo una
polémica metafísica: se trata, empero, de la obertura del libro IV, lo que implica una orientación
ética de la discusión101. En todo caso, notemos que aquí no es la historia, sino ciertas filosofías de
la historia lo que se cuestiona. Lo mismo ocurre, desde luego, con el pasaje del cap. 38 de W II
donde se discute con los hegelianos. No hay en estos textos ninguna «devaluación de la historia».

4º) Por último, en el libro IV se opone la historia universal —en cuanto relatos de la
«afirmación de la voluntad» (guerras, poder, gloria...)— al estudio de la ascética, de las biografías
de los santos, excluidos por norma del ajetreo y trajín humano del que aquella propiamente se
ocupa102. Sin embargo, son historias (biografías) de santos las que dan materia ética a la filosofía103.
No se trata, pues, de una oposición esencial: en el § 68 no se dice, es cierto, que la historia
podría ocuparse del Weltüberwinder tanto como del Welteroberer, pero propiamente tampoco se
dice lo contrario104. Simplemente, es así que, por regla general, a la historia no le interesan los
«negadores del mundo» porque sus actos son ajenos a la cadena causal de los «grandes»

101 Aquí, como en los otros casos, también hallamos advertencias sobre el punto de vista que se adopta. En
el pasaje sobre el «filosofar histórico», Schopenhauer opone a este desde el comienzo el «conocimiento filosófico
del mundo», cuyo tema sería la esencia (Wesen) del mismo (W I, 322); al final del pasaje (p. 323) insiste en que
«el auténtico modo filosófico de considerar el mundo» no es el que «pregunta por el “de dónde” y “adónde” y
“por qué”, sino siempre y en todas partes por el “qué” del mundo».

102 Cuando en el § 68 habla del silencio de la historia ante las biografías de los santos y, para escándalo de
Fischer, afirma que estas serían «infinitamente más instructivas e importantes que los propios Plutarco y Livio»,
también explicita desde qué punto de vista lo afirma: a saber, el de quienes «no perseguimos el hilo de los
fenómenos en el tiempo, sino que como filósofos tratamos de investigar la significación ética de las acciones»
(W I, 456). 

103 No solo es que esto se deje inferir del mero hecho de que Schopenhauer mencione tales biografías, que
son otras tantas historias, sino que incluso lo deja caer tal cual en el § 71 de W I, p. 487. Más explícito, empero, se
halla en el boceto del § 71, el fragmento nº 612 (1816) de HN I, pp. 410-412; cfr. p. 411: «Auf  diese Weise, nämlich
durch Betrachtung der Heiligen, die das Leben freilich selten, wohl aber die Geschichte [subr. nuestro] und mit besser
verbürgter innerer unverkennbarer Wahrheit die Kunst uns vor die Augen bringt...». Tanto en el boceto como en
la versión definitiva está presente la comparación con el arte, que, más que la historia, tiene «el sello de la verdad
íntima»: pero lo que nos interesa subrayar es que aquí Schopenhauer concede expresamente que también, aunque
sea en menor medida, la historia aporta algo en este campo. — Incidentalmente, hemos de observar que el pasaje
de W I, 487, en la frase a la que aludimos, se ha traducido de forma poco fiel en las versiones de P. López de
Santa María (Tecnos, 2004) y de R. J. Díaz Fernández y M. M. Armas Concepción (Akal, 2005); un poco mejor,
pero también inexacta, es la trad. del pasaje en Rodríguez Aramayo (Círculo de Lectores, 2003; reed. Alianza
Editorial, 2010): en los tres casos se confunden historia y arte, que en el original Schopenhauer distingue.

104 Si Schopenhauer lo hiciese, contradiría los textos aducidos en la nota anterior.

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia228



acontecimientos. De modo peculiar, por otra parte, en el § 68 se determina como «la materia
de la historia universal» la afirmación y el fenómeno (o el manifestarse, das Erscheinen) de la
voluntad de vivir, cuya enseñanza última sería la «vanidad y nihilidad de todos esos esfuerzos»
de los individuos105. Notemos que esa enseñanza se la deja Schopenhauer a la historia106. 

Vemos, pues, el cuidado de Schopenhauer en esclarecer en W I (1818) el punto de vista
desde el cual cuestionaba en cada caso el valor y el alcance de la historiografía. Advertencias y
precisiones similares se hallarán tanto en los fragmentos preparatorios de Die Welt como en la
versión de las Vorlesungen, los fragmentos del Nachlass posteriores a 1818 y las demás obras,
incluyendo, desde luego, el cap. 38 de W II, el lugar por excelencia al que se acude para mostrar
cómo Schopenhauer «niega todo valor y dignidad» a la historia. Allí, ciertamente, leemos por
ejemplo que «la materia de la historia apenas nos aparece ya como un objeto de la más seria y
esforzada consideración del espíritu humano»; ahora bien, esta frase se presenta remarcando
que se afirma desde cierta posición o punto de vista (Standpunkt), a saber, el de que dicha materia
consiste en «lo singular en su singularidad y contingencia», lo que es y luego deja de ser, etc.107.
En el resumen que precede al pasaje sobre el valor de la historia, se nos recuerda que la historia
«queda por detrás» de la poesía, pero también se subraya que eso es así cuando se la considera
«como medio para el conocimiento de la esencia de la humanidad»; igualmente, se repite que
ella no es una ciencia «en sentido propio» (subr. nuestro)108. Incluso la célebre frase sobre Herodoto
se acompaña de una cláusula: «si uno ha leído a Herodoto, entonces ya ha estudiado suficiente
historia desde el punto de vista filosófico (in philosophischer Absicht)» (subr. nuestro)109: curiosamente,
cuando Kuno Fischer hizo referencia a esa frase, eliminó la cláusula110. 

Constatamos, en suma, que, aunque sea innegable que hay una cierta «devaluación» de la
historia en Schopenhauer, esta se lleva a cabo dentro de unos precisos límites. E incluso, a
pesar de esas omnipresentes matizaciones, Schopenhauer aún se molestó en redactar un pasaje
sobre «el valor de la historia» preocupado de que, debido a esas tesis suyas, «parecería que
quisiéramos negarle todo valor»111: un temor bien fundado, a la vista del modo como se ha
interpretado su relación con la historia desde Kuno Fischer, Hübscher y Lukács, ante cuyos
ojos todas las advertencias de Schopenhauer sobre el punto de vista desde el que consideraba

105 W I, § 68, p. 455s.
106 Seguramente sería más preciso decir que eso le corresponde no tanto a la historia misma cuanto a lo que

Schopenhauer llamará en 1859 «filosofía de la historia». Pero, a la letra del texto de W I, es a la historia a la que
se le deja ese campo.

107 Cfr. W II, p. 505.
108 W II, 508: «Wenn wir im bisherigen erkannt haben, daß die Geschichte, als Mittel zur Erkenntnis des Wesens

der Menschheit betrachtet, der Dichtkunst nachsteht; sodann, da sie nicht im eigentlichen Sinne eine Wissenschaft ist...»
(subrayados nuestros).

109 Cfr. W II, p. 508.
110 Cfr. K. Fischer, op. cit., p.p 498 y 499.
111 Cfr. W II, p. 508.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

229



en cada caso la historia pasaron por completo inadvertidas112. Y eso aunque lo que
Schopenhauer hizo por «devaluar» la historia consista exclusivamente en lo recién expuesto y
dentro de los límites indicados: ¿es a esas modalidades de «devaluación» de la historia a lo que
se refieren expresiones como «radical antihistoricismo», «desintegración de todo concepto de
historia», «destrucción de la historia», que hemos visto al revisar la tradición histórico-filosófica
sobre nuestro tema, junto a afirmaciones como que «para Schopenhauer no existe historia»
(Lukács), que «niega a la historia todo valor y contenido de ideas» (Fischer) o que le quita
«todo valor y dignidad» (Hübscher)? No parece que pueda ser así. El caso es que no hay otras
«devaluaciones» de la historia que Schopenhauer lleve a cabo. Pero es que, además de
«devaluar» tan poco la historia, Schopenhauer ha tematizado de forma expresa, decíamos, la
cuestión del valor que su filosofía le otorgaba. 

§ 4. LA CUESTIÓN DE LA «DEVALUACIÓN» Y EL VALOR DE LA HISTORIA

SEGÚN SCHOPENHAUER MISMO

El texto del cap. 38 de W II debería verse ante todo, veníamos a decir antes, como una
colección —un tanto rapsódica, por cierto— de pequeños o no tan pequeños complementos
y desarrollos relacionados con los textos de 1818 referidos a la historia. Ya el mero hecho de
formar parte de un volumen de «Complementos» avisa sobre su condición: la regla no siempre
se cumple —hay capítulos de W II que introducen materia enteramente nueva con respecto
a W I—, pero hemos podido comprobar que el grueso de dicho capítulo consiste en efecto
en la prosecución de diversos temas relacionados con la historia ya planteados en 1818. Este
aspecto hace ya dudosa la condición del cap. 38 como Haupstelle redactado por Schopenhauer
para exponer sus argumentos «contra» la historia, pues no es aquí donde estos irrumpen por
primera vez. Por otro lado, una interpretación como la que toma todo el cap. 38 de W II como
orientado a la polémica con la filosofía hegeliana de la historia, a la que arriba hemos hecho
referencia, se manifiesta totalmente errónea ya desde ese punto de vista; pero es que tal
supuesto se puede refutar además con un argumento más decisivo, a saber, el hecho de que
Schopenhauer mismo subraya expresamente —y esto es algo que, de modo extraño, ha pasado
desapercibido a los intérpretes— cuál es el asunto principal del capítulo: a saber, el pasaje
final sobre el valor de la historia113. En efecto, al comienzo del cap. 38, presenta este con las
palabras: «para no ocasionar ningún malentendido sobre el valor de la historia, quiero expresar aquí mis
pensamientos al respecto» (subr. nuestro)114. La descripción encaja mal con las discusiones

112 Eso sucede aun en las ocasiones en que incluyen esas advertencias en las citas que aducen, como ocurre,
por ejemplo, con Lukács cuando cita del § 35, p. 215 (cfr. Lukács, G., op. cit., p. 199), ya que en ningún caso
ocasionan comentario particular por parte de los intérpretes.

113 Esto es, el pasaje de W II, pp. 508 y ss.
114 W II, 501: «Ich habe in der unten bemerkten Stelle des erstes Bandes [= W I § 51, citado en la nota al

epígrafe «Über Geschichte»] ausführlich gezeigt, daß und warum für die Erkenntnis des Wesens der Menschheit

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia230



que la siguen inmediatamente —la del status científico de la historia, etc.— y solo puede
referirse al pasaje final sobre el valor de la historia como razón-autoconciencia del género
humano: y así lo confirma el breve resumen de W II, 508115. El capítulo se redactó ante todo,
pues, para reivindicar el valor de la historia y ese es el auténtico τέλος del texto. Un resultado, pues,
nada favorable ni al supuesto del «antihistoricismo» u «odio» o «desdén» hacia la historia de
Schopenhauer ni al de su «antihegelianismo»: supuestos ambos para ilustrar los cuales sus
defensores, de modo paradójico, han recurrido constantemente justo a ese capítulo de W II
como fuente principal.

Investigar, por otro lado, cómo se gestó el pasaje sobre el valor de la historia del cap. 38
de W II nos conduce al mismo resultado, pues la génesis de ese pasaje es, en efecto, la génesis
del capítulo entero. La cuestión irrumpe primero muy brevemente hacia 1820, en el texto de
las lecciones berlinesas: pues allí, en un pasaje equivalente al § 51 de W I, Schopenhauer
introduce una frase que no se hallaba en el texto original: «la historia tiene como tal su gran
valor, permanente e indiscutible, para el conocimiento de la conexión de los fenómenos del mundo
humano» (subr. nuestro)116. Unos años después, en un fragmento del manuscrito Foliant117,
Schopenhauer redacta ya un esbozo muy completo del pasaje final del cap. 38118, que ocupa

mehr von der Dichtung als von der Geschichte geleistet wird: insofern wäre mehr eigentliche Belehrung von
jener als von dieser zu erwarten. Dies hat auch Aristoteles eingesehn [...]. Um jedoch über den Wert der Geschichte
kein Mißverständniss zu veranlassen, will ich meine Gedanken darüber hier aussprechen».

115 En efecto, el resumen de W II, p. 508 enlaza directamente con la frase inicial sobre el «valor de la historia»;
he aquí el texto completo: «Wenn wir im bisherigen erkannt haben, daß die Geschichte, als Mittel zur Erkenntnis
des Wesens der Menschheit betrachtet, der Dichtkunst nachsteht; sodann, da sie nicht im eigentlichen Sinne
eine Wissenschaft ist; endlich, daß das Bestreben, sie als ein Ganzes mit Anfang, Mittel und Ende nebst
sinnvollem Zusammenhang zu konstruieren, ein eitles, auf  Mißverstand beruhendes ist; so würde es scheinen, als
wollten wir ihr allen Wert absprechen, wenn wir nicht nachwiesen, worin der ihrige besteht. Wirklich aber bleibt ihr nach
dieser Besiegung von der Kunst und Abweisung von der Wissenschaft ein von beiden verschiedenes, ganz
eigentümliches Gebiet, auf  welchem sie höchst ehrenvoll dasteht» (los subrayados son nuestros). 

116 MdSch, p. 194: «Die Geschichte hat als solche ihren großen bleibenden und unbestrittenen Werth für
die Erkenntniß des Zusammenhangs der Erscheinungen der Menschenwelt». Quizá sería más preciso traducir
«unbestritten» como «indiscutido»; sin embargo, creemos que es más fiel al sentido traducir aquí «indiscutible»
(que, propiamente, sería «unbestreitbar»). La frase viene tras la comparación de la historia con la poesía, cuando
llega el momento de las primeras conclusiones, antes del símil del matemático (vid. W I, p. 291) y la posterior
comparación de la historia con las biografías (cfr. el contexto en MdSch, pp. 194 y ss., en todo lo demás casi
idéntico a W I, § 51, pp. 290 y ss.). La frase, por cierto, modifica los argumentos sobre las ventajas de la poesía,
al acentuar que aquellos se plantean desde el punto de vista del conocimiento de la esencia o Idea.

117 HN III, p. 277s, Foliant, nº 125 (1826).
118 De hecho, el texto sobre el valor de la historia que sigue al primer párrafo introductorio en el fragmento

es, con pequeñas variantes (a veces significativas), casi idéntico al definitivo: compárese HN III, p. 277s, a partir
de la frase subrayada: «Was die Vernunft...», con W II, pp. 508-510 (desde el párrafo que comienza con las mismas
palabras hasta el final). Tan solo las últimas líneas del fragmento de 1826 (HN III, 278) sufrieron una gran
transformación, ya que en ellas solo de forma muy breve se apuntaba la relación entre razón y lenguaje por un
lado e historia y escritura por otro, idea que en 1844 recibiría un tratamiento más amplio (W II, p. 509s). Al final

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

231



la mayor parte del fragmento, el cual, en conjunto, hay buenas razones para considerar el
auténtico germen de ese capítulo de W II en su totalidad: del mismo modo que este —a través
de la nota al epígrafe—, el fragmento de 1826 comienza remitiendo al § 51 de W I119; en seguida
procede a resumir varias de las tesis que sostuvo en 1818 (la comparación del conocimiento
histórico con la ciencia propiamente dicha, con la filosofía, con la poesía) para desembocar en
el pasaje nuevo sobre el valor de la historia120. La diferencia mayor entre el fragmento y el
capítulo de 1844 es la adición, en este, de argumentos más desarrollados acerca de la cuestión

del nº 125 de Foliant, Schopenhauer remite a la p. 268 del manuscrito, esto es, a Foliant nº 190 (HN III, 323), un
breve fragmento también concerniente al papel de la escritura como depositaria de la conciencia humana, de
generación a generación, que se integra, aunque muy modificado, en el correspondiente texto de W II. Este
fragmento, a su vez, envía a la p. 95 del manuscrito Adversaria (página de la que Hübscher no recoge nada en HN
IV-1) y a la p. 353 de Foliant, esto es, el breve nº 257 (HN III, p. 376). 

119 La intención original de Schopenhauer era insertar el nº 125 de Foliant en el cuerpo del § 51 de W I en
una entonces hipotética 2ª edición de la obra, y, en concreto, había de ubicarse al final del largo pasaje sobre la
historia, es decir, después de la comparación con las biografías: véase la indicación al comienzo del fragmento
(HN III, 277): «Werk ad 359»: como Hübscher anota (HN III, 716), la página de la 1ª edición de Die Welt a la
que remite Schopenhauer equivale a W I, 293. No es casual que este —el § 51— sea el mismo lugar en el que
se introducía aquella nueva frase sobre el valor de la historia en las lecciones, ni que, cuando finalmente se
publicó el contenido del fragmento, en el cap. 38 de W II, ese contenido se remitiese desde el comienzo (en la
nota al epígrafe) al § 51 de W I.

120 El primer párrafo del nº 125 de Foliant consiste en una reflexión sobre la doctrina expuesta en el § 51 y
otros lugares de la Hauptwerk: tanto la Idea, objeto del arte, como el concepto, objeto de la ciencia, es decir, en
ambos casos, lo universal, son ajenos propiamente a la historia, cuyo objeto es «lo singular en su singularidad y
contingencia» (HN II, 277): «desde este punto de vista», escribe Schopenhauer, «la materia de la historia no nos
aparece como un objeto digno de la más seria y esforzada consideración del espíritu humano» (esta frase se
utilizará en W II sin modificaciones). Por eso, explica, en W I mostró el arte como «más potente» (mächtiger)
para el conocimiento de la Idea del hombre que la historia, así como que esta, propiamente, no es una ciencia.
«Sin embargo, a menudo sentimos su gran valor (ihr großen Werth): ¿en qué reposa este?», pregunta al terminar
ese primer párrafo (idem). La respuesta es lo que ofrece el segundo párrafo o, lo que viene a ser lo mismo, el
pasaje final del cap. 38 de W II sobre el valor de la historia. Pero ese primer párrafo introductorio de 1826 falta,
decimos, en W II, y con él esa pregunta por el «gran valor» que «sentimos» que la historia posee. No obstante,
el pequeño resumen que precede en W II, p. 508, al pasaje sobre el valor de la historia, viene a hacer las veces
del texto de 1826 descartado, como también el inicio mismo del cap. 38 (W II, p. 501). Además de todo lo dicho,
también la remisión del cap. 38 al § 51 de W I parece evocar la referencia en el fragmento de 1826 al lugar
preciso del § 51 donde originalmente tenía Schopenhauer la intención de insertar sus nuevas reflexiones (cfr. la
nota anterior). Si se admite —y debe admitirse— esta conexión entre los dos pasajes, el de 1826 y el de 1844,
obtenemos una explicación de por qué, en la nota al epígrafe del capítulo de W II, Schopenhauer envía solamente
al § 51 y no, por ejemplo, también al § 14, donde había comenzado la exposición del asunto de la historia como
ciencia, al que tanto espacio dedica en 1844. Así, el extraño olvido de los otros pasajes importantes de W I sobre
la historia, olvido que señalábamos más arriba, radicaría en la intención original de hacer del cap. 38 una
continuación de la exposición del § 51 de W I, tal como tenía que serlo el fragmento de Foliant consagrado al
valor de la historia.

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia232



de la historia como ciencia (que remontan a un fragmento de 1836121), junto a unos pocos
sobre la comparación con el conocimiento filosófico, poético y artístico, así como la
introducción de la polémica con la filosofía hegeliana de la historia (y, en 1859, la propuesta
de una «verdadera» en lugar de aquella). Pero, como el fragmento demuestra, lo que en primer
lugar motivó la redacción del capítulo de W II fue el darse cuenta Schopenhauer (en 1820,
plasmándolo después en el esbozo de 1826) de que en el texto de Die Welt había dejado un
tanto mal parada la historia; de ahí su interés por introducir un expreso reconocimiento de su
valor. Y así, hemos visto, desde el comienzo del cap. 38 remarca que la intención del mismo
es evitar que haya «ningún malentendido sobre el valor de la historia»122.

Un «malentendido» semejante hubo der ser, pues, el que condujo a Kuno Fischer a
presentar como una «completa antinomia» la doctrina de Schopenhauer que por un lado
sostendría la «falta de valor» (o «devaluación», Unwert) de la historia para «de golpe», en el
mismo capítulo, reivindicar, por el contrario, su valor, ofreciendo así dos posiciones que «no
riman»123. La «antinomia» (o, para decirlo sin eufemismos: contradicción)124 de la que habla
Fischer será tal, desde luego, si admitimos el supuesto de que Schopenhauer lleva a cabo una
«devaluación» de la historia, pero solo a condición de que tal «devaluación» sea completa, o por
lo menos muy radical, ya que una devaluación parcial y relativa siempre dejaría un cómodo
espacio para una simultánea afirmación del valor positivo, en otros respectos, de la misma
cosa «devaluada». Incluso bajo un mismo punto de vista una cosa puede perder parte de su
valor —y eso es ya «devaluación»— sin por ello dejar de conservar un, acaso, gran valor ni,
mucho menos, perder todo su valor. Como se desprende de la cita de Schopenhauer sobre los
«malentendidos a evitar», que, junto al pasaje sobre el valor de la historia, no procede de otro
lugar que del mismísimo cap. 38 de W II, presunto arsenal y mascarón de proa por excelencia
del «antihistoricismo» del filósofo, para este no hay ninguna «antinomia» entre las dos posturas.
Nosotros tampoco vemos que la haya125. Como decíamos, se puede reducir el valor de algo,

121 En efecto, en HN IV-1, 210s, Pandectae, nº 134, 1836, aunque Hübscher solo reproduce la introducción
(que no se usó en W II) y omite la mayor parte del fragmento, esto último lo hace aduciendo que «se trasladó
casi literalmente a W II, 503s». Este boceto remonta a su vez al cap. 5 («Von der Wissenschaft überhaupt») de
las Vorlesungen de 1820: cfr. TgV, p. 522s, donde se encuentran, por cierto, algunos argumentos que no llegaron
al cap. 38 de W II.

122 W II, p. 501, citado supra. A lo mismo apunta la frase del resumen de W II, p. 508: «parecería que
quisiéramos negarle todo valor [a la historia] si no indicásemos dónde radica el mismo».

123 Fischer, K., op. cit., p. 500s.
124 En propiedad, no es lo mismo una antinomia que una contradicción, pero, dado el uso laxo con que

Fischer usa el primer término, podemos permitirnos expresarnos así.
125 Verán una contradicción quienes, enjuiciando la filosofía de Schopenhauer desde un punto de vista

externo, y considerando de antemano que todo el valor de la historia se cifra en su plena cientificidad y en su
potencial para conocer la esencia del ser humano y aun para predecir con certeza su futuro, crean, por tanto,
que la negación, o incluso un relativo cuestionamiento de estos atributos supone la completa «devaluación» de la
historia. No nos referimos ya solo a Kuno Fischer sino sobre todo a quienes, tras Lukács, le han seguido,

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

233



y acaso solo bajo cierto respecto, sin por ello, en absoluto, negarle todo valor. Una verdad de
Pero Grullo, se dirá; pero una verdad a la que toda una tradición histórico-filosófica ha cerrado
los ojos con obstinación. Acaso porque interesa tener a la mano un (figurado) arsenal de
«antihistoricismo antihegeliano», ya para criticarlo (caso de Lukács), ya para usarlo como arma
arrojadiza contra la «semilla del dragón» del hegelianismo.

En cuanto al pasaje de 1844 sobre el valor de la historia, por lo demás, se puede dudar de
que con él Schopenhauer dijese su última palabra sobre el tema126. Y, aunque esta última
palabra no la dijo seguramente en ninguna parte, barruntamos que no sería estéril una
investigación sobre el verdadero papel de la historia en la obra de nuestro filósofo y que de
ella resultaría un «valor de la historia» más elevado, y mucho más amplio y rico en matices,
que el que supo expresar el propio Schopenhauer cuando se lo propuso127. En cierta ocasión,

hablando de una «radical negación», «destrucción», «desintegración del concepto de historia», etc. Es cierto que
puede encontrarse a Schopenhauer regocijándose de hallar «bonitas objeciones contra el valor de todo estudio
de la historia» (HN III, p. 77, Foliant, nº 21, 1821: «Ich weiß mir keinen schönern Einwurf  gegen den Werth
alles Geschichtsstudiums, als daß man den Historikus frägt: “Und wenn ich nun gelebt hätte, ehe alle diese Dinge
sich zutrugen; hätte ich dann nothwendig weniger weise werden müssen?” Sodann diesen: der Stoff  der Geschichte
ist unendlich, wie bekannt: d.h. beim Studium derselben ist durch alles was man davon erlernt hat die Summe
des noch zu Erlernenden durchaus nicht vermindert»): pero también le hemos visto reivindicando, en las mismas
fechas, su valor «permanente e indiscutible», y hemos seguido el proceso por el que un Schopenhauer preocupado
por haber dado una imagen acaso demasiado negativa de la historia se tomó la molestia de formular aquello en
lo que él cifraba el valor principal de la historia y redactar los resultados con vistas a publicarlos.

126 A ello apunta por ejemplo el pasaje de P II, § 233, pp. 474 y ss., donde brevemente se aborda la cuestión
del valor desde otro punto de vista.

127 El presunto «odio», «menosprecio» o «desinterés» de Schopenhauer hacia la historia se compadece mal
con la presencia constante de la misma en la vida intelectual y en la obra del filósofo. Se sabe que, como
estudiante, en Gotinga y en Berlín siguió varios cursos de Historia: en Gotinga, tres con Arnold Heeren y uno
con A. F. Lueder, que formarían parte de las «lecciones que también son útiles y aun necesarias para el filósofo»
a las que hace referencia en 1819 en el Lebenslauf enviado a Boeckh para ingresar en Berlín (cfr.GBr, p. 52 [texto
en latín] y 653 [trad. alemana de Gwinner]); en Berlín, además de los cursos de «Arqueología griega» de F. A.
Wolff, escuchó a Ch. F. Rühs, futuro historiador oficial del Estado de Prusia (1817); las lecciones que oyó, sin
embargo, trataban sobre «Poesía nórdica» y la Edda; es posible que también allí se familiarizase con la obra del
célebre B. G. Niebuhr. Aparte de los cursos citados, está documentado un número de obras historiográficas que
manejó en sus años de Gotinga y Berlín. Si acudimos a la biblioteca personal de Schopenhauer, echando mano
de HN V, la sección consagrada a la historia (pp. 353-363: «Geschichte, Kultur- und Geistesgeschichte») no es
demasiado extensa comparada con otras, pero es exagerado decir, como Hübscher hace («Schopenhauer und
das Buch», en HN V, p. XIX), que era «extremamente pequeña»: la sección cuenta con casi cincuenta títulos, lo
que no es poco; y, además, Hübscher pasa por alto las abundantes (incluso muy abundantes) obras de historia
especializada que se hallan dispersas en otras secciones de HN V (son muchas, por ejemplo, las que hay en la
sección «Theologie und Religions-wissenschaft», unas cuantas bajo la rúbrica «Orientalia», etc., mientras que las
obras de los historiadores griegos y romanos se reúnen, asimismo separadas, en la sección «Griechische und
lateinische Literatur»...): una ordenación del catálogo de la biblioteca diferente a la que ofrece Hübscher —y de
la que extrae conclusiones con sorprendente ligereza— ofrecería una colección de obras historiográficas bastante
engrosada. Por otra parte, la admiración de Schopenhauer por las novelas históricas de Walter Scott es bien

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia234



el intérprete Alfred Schaefer dio una nota heterodoxa en la tradición al afirmar que, aquí y
allá, el «ahistórico» Schopenhauer habría mostrado mayor «sentido histórico» que muchos de
sus contemporáneos, Hegel inclusive128. De forma parecida, Horkheimer sostuvo en 1960
que Schopenhauer «no se quedó por detrás» de su tiempo en lo que se refiere a conocimientos
socio-históricos129. ¿Se equivocó Nietzsche, con Rudolf  Haym, al negar tal «sentido» a su
antiguo «maestro»?130

§ 5. EL SCHOPENHAUER «ANTIHISTORICISTA» Y «LA» FILOSOFÍA DE LA HISTORIA

En lo que precede, nos hemos centrado en lo que concierne a la relación de Schopenhauer
con la historia en cuanto ciencia (o, en todo caso, «saber»), con vistas a revisar y reevaluar las

conocida. También lo son sus puntuales lecturas de revistas y periódicos (ese «segundero» del reloj de la historia:
P II, p. 476) en varios idiomas. Nada de esto se trae a colación cuando se trata del «antihistoricismo» o
«ahistoricidad» de Schopenhauer, como tampoco las decenas, quizá centenares, de pasajes de sus obras (y del
Nachlass) en los que da muestras de su erudición histórica aduciendo ejemplos de todas las épocas y lugares para
los asuntos más variados.

128 Schaefer, A., Die Schopenhauer-Welt, Berlin Verlag: Berlín, 1981, pp. 319 y ss.
129 Justo porque en realidad hay materiales abundantes en los que apoyarse, apartándose de esa tradición de

interpretación «antihistoricista», Horkheimer pudo cómodamente decir en su ponencia de 1960 que
«Schopenhauer no se quedó por detrás del conocimiento sociológico de su tiempo» —aquí se ha de entender
«sociológico» como «histórico-sociológico»— añadiendo que con ello «fue fiel a la Ilustración»; cfr. Horkheimer,
M., «Schopenhauer Today», en Fox, M. (ed.), op. cit., p. 24. En el artículo de 1955, Horkheimer aseguraba que
«cuando Schopenhauer informa sobre cuestiones históricas —guerra, Cruzadas, Inquisición— parece estar
hablando Voltaire, para el que albergaba, como Goethe y Nietzsche, la máxima veneración» («Schopenhauer y la
sociedad», en: Horkheimer, M., y Adorno, T. W., Sociológica II, Taurus: Madrid, 1966, p. 158). En 1955, asimismo,
Horkheimer mencionó (p. 160) algunos de los textos en los que Schopenhauer denuncia los horrores de la historia,
como v. g. «el fanatismo, las persecuciones inacabables, los crueles destierros y exterminios de grupos nacionales
y religiosos enteros que Filaletes describe en el diálogo sobre la religión» (P II, § 174, passim). Schopenhauer, dirá
aún en 1972 Horkheimer, «reconoció y condenó no menos que Marx la miseria del proletariado de entonces, sin,
desde luego, proclamar la utopía problemática del libre despliegue de las fuerzas como estado final» («Bemerkungen
zu Schopenhauers Denken im Verhältnis zu Wissenschaft und Religion», en Jb 53, 1972, p. 74), citando el pasaje
de W II, 663. Los ejemplos que aduce Horkheimer deberían ser iluminadores a la hora de enjuiciar el «sentido
histórico» de Schopenhauer. Pero el trabajo de estudiar a fondo y con seriedad el papel de la historia en su obra
está todavía por hacer. Tal investigación abriría, sospechamos, nuevas e interesantes perspectivas en la
interpretación de Schopenhauer. Esa tarea no es, sin embargo, una que nosotros podamos emprender aquí.

130 Esa presencia de la historia en la obra de Schopenhauer de la que venimos hablando, por fragmentario que
por lo demás sea el modo en que —como tantas otras temáticas— aparece, es algo que, con o sin monográficos
sobre el tema, no debería pasar desapercibida a los ojos de los lectores de Schopenhauer. No sabemos si contar
entre estos a Lukács, que, al menos a juzgar por el escrito de 1953 citado, leyó a Schopenhauer a la buena de
Dios, pero resulta peculiar y llamativo que un lector ávido como lo fue Nietzsche hable de «falta de sentido
histórico» en su «maestro» y que aun alguien que consagró su vida a editar las páginas escritas por el de Danzig,
Arthur Hübscher, afirme con la contundencia que hemos visto la «ahistoricidad» de Schopenhauer.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

235



descripciones tradicionales de su filosofía como «ahistórica» o, más bien, «antihistórica» —pues
Schopenhauer no solo pretendidamente habría «negado todo valor y dignidad» a la historia sino
que incluso la habría «destruido», «aniquilado»—. Ahora bien, con ello no agotamos el
significado de la etiqueta de «antihistoricismo», de hecho más frecuente que las otras. Es cierto
que en mucha de la literatura al respecto el término se emplea con bastante vaguedad: ocurre
incluso a menudo en Lukács, principal divulgador de dicho término en cuanto asociado a
Schopenhauer. Sin embargo, en la medida en que en ciertas ocasiones el propio Lukács, así
como algunos de sus «epígonos», parecen referirse con aquel término, con más precisión, a la
polémica con ciertas filosofías de la historia, entonces sería innegable que hay un «antihistoricismo»
de Schopenhauer: a condición de que con ello se aluda estrictamente a su rechazo del «filosofar
histórico» de Schelling y de la «construcción orgánica» a la que aspira la filosofía hegeliana de
la historia131. Sin embargo, con frecuencia parece que, incluso restringido a la filosofía de la
historia, aquel término también tiende a emplearse en un sentido más vago, y por tanto más
amplio, esto es, entendido como una oposición general a las filosofías de la historia: con lo que
volveríamos a las lapidarias palabras de Kuno Fischer acerca de la supuesta negación, en
Schopenhauer, del valor de la—en general, es decir, toda— filosofía de la historia132.

La acusación arrojada por Kuno Fischer es de todo punto falsa: no solo porque en el cap.
12 de W II Schopenhauer habla de una «filosofía de la historia» como una más entre las
diversas «filosofías especiales» posibles consagradas a cada ciencia (como la cual trata allí a la
historia)133, de donde ya se desprende que no da por «nula» en general «la» filosofía de la
historia, sino además porque tampoco podría hacer esto último, desde luego, desde el
momento en que él mismo propone una propia como la «verdadera» o «real» en 1859134.

131 De hecho, a la hora de la verdad, casi todos los autores mencionados en el § 1 que hablan de un
«antihistoricismo» schopenhaueriano no mencionan o aluden más que a la oposición al «historicismo» hegeliano;
tan solo Hübscher nombra en este contexto además la crítica al «filosofar histórico» de Schelling. Lo que es una
muestra más del general descuido con que se ha manejado esta temática en la tradición.

132 Fischer, K., op. cit., p. 498: para Schopenhauer «eben so nichtig, wie die Universalgeschichte, ist die
Philosophie der Geschichte...».

133 W II, p. 140s. Cfr. también el boceto en HN III, p. 86s, Foliant, nº 37 (1821). Schopenhauer, en ambos
textos, admite en general una «filosofía de la historia» como una de tales filosofías especiales (como la filosofía
de la botánica, del derecho, etc.): ora como una ya existente —en cuyo caso ignoramos a cuál pueda referirse—,
ora sencillamente en la idea, como posibilidad. En ambos casos precisa además su punto de vista sobre la relación
en que tales «filosofías especiales» estarían con la «filosofía propiamente dicha» (1844) o «filosofía sin más»
(1821) e indica expresamente que aquellas han de brotar de cada ciencia de forma inmediata, con independencia
de todo sistema metafísico previo (el cual, por el contrario, debe contrastarse después con ellas como su piedra
de toque): de lo que se seguiría que no es a su propia filosofía de la historia (que por lo demás no titulará así hasta
1859) a lo que se refiere en esos pasajes.

134 W II, p. 507 (C, 1859). Como arriba se dijo, solo en el pasaje añadido de 1859 Schopenhauer emplea esa
rúbrica, si bien la mayor parte de aquello que en esa fecha denomina con ella remonta como mínimo al texto de
1818.

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia236



Contra lo que asegura Kuno Fischer, lo que Schopenhauer rechaza son solo algunas
filosofías de la historia, a saber: primero, en W I, § 53, el «filosofar histórico» de Schelling135; y
después, en W II, cap. 38, el intento de los hegelianos de «construir orgánicamente» la historia
como una «totalidad planificada»136. De hecho, en la tradición sobre el Schopenhauer
«antihistoricista» la polémica al respecto con Schelling ha pasado ampliamente ignorada137, lo
que significa que, para aquella, «antihistoricismo» equivaldría sin más a oposición a la filosofía
hegeliana de la historia o las que de ella derivaron (la marxista en particular, como salta a la
vista en Lukács). Quizá sea el momento de introducir una pequeña pero importante
observación que puede resultar chocante tras muchas décadas de insistencia sobre la presunta
polémica de Schopenhauer con la filosofía de la historia de Hegel que, para muchos, sería el
principal caballo de batalla —cuando no también las «raíces», como en Lukács— de la
oposición de nuestro filósofo contra Hegel: a saber, que, en realidad, nunca hubo tal polémica:
pues la discusión del cap. 38 se dirige a la filosofía de la historia de los hegelianos, no a Hegel
mismo. En los textos al respecto, Schopenhauer tiene cuidado de no nombrar a Hegel sino,
genéricamente, a la escuela: y con razón, ya que, según todos los indicios, nunca llegó a
conocer directamente los textos de Hegel sobre la filosofía de la historia; de haberlo hecho,
además, no se entendería el sarcasmo acerca de ciertos supuestos «tácitos» a la base de esa
filosofía de la historia que cuestiona en W II, pues en las Vorlesungen de Hegel al respecto,
tales «puntos de vista mitológicos fundamentales» no tienen nada de, precisamente, tácito138.

135 W I, § 53, p. 322s. Esa «filosofía histórica», dice Schopenhauer, «busca y descubre un punto de inicio y
un punto final del mundo» en el que el filósofo (Schelling) incluso «conoce su propio lugar en el camino», el
cual, según variantes, se explica por una doctrina emanantista de la caída (cfr. Filosofía y religión, 1804) o (en alusión
al Freiheitsschrift de 1809) por «una doctrina del continuo devenir, manar, nacer, surgir a la luz desde lo oscuro,
desde el tenebroso Grund, Urgrund, Ungrund y cualesquiera otros disparates» (trad. de P. López de Santa María,
algo modificada): tal «filosofía histórica» toma el tiempo, como si no hubiese habido Kant, como una
determinación de las cosas en sí y en el mejor de los casos se queda, por lo tanto, al nivel del fenómeno.

136 Cfr. W II, p. 505s (párrafo de 1844): se trataría de un proyecto orientado hacia «un banal optimismo» y
que tiene a la base un no menos «rudo y banal realismo que toma el fenómeno por el ser en sí del mundo»; en la
sombra, según Schopenhauer, se ocultan «ciertos puntos de vista mitológicos fundamentales». En el párrafo
añadido en 1859 (W II, p. 506s), se reformulan estas críticas con algunos detalles nuevos y se añade la protesta
contra la pretensión de ver «la filosofía de la historia como el fin principal de toda filosofía» (W II, p. 506),
reproche que se repetirá en P II, § 233, p. 474 (adición de la edición póstuma F, 1862).

137 Como ya hemos señalado, la única excepción de la que tenemos conocimiento la ofrece Hübscher en los
trabajos que se mencionaron supra. Y aun así, en Denker gegen den Strom, ed. cit., p. 195, Hübscher da a entender
que la polémica tácita de W I, § 53, con el «filosofar histórico» schellingiano se referiría a la Stufenlehre de la
Naturphilosophie de Schelling y no a su filosofía de la historia (que quizá Hübscher desconocía).

138 En efecto, de Hegel, Schopenhauer no solo desconoció por completo, hasta donde se sabe, las Lecciones
sobre la filosofía de la historia (a pesar de estar editadas desde 1837 por la Verein, a cargo de Eduard Gans), sino que
no hay rastro alguno de que leyese siquiera los parágrafos de la Enzyklopädie acerca del tema, todo lo cual encaja
con el hecho de que, a la letra de los pasajes del cap. 38 de W II, la filosofía de la historia que Schopenhauer
ataca allí sea la de los hegelianos, y no la de Hegel mismo. En W II, 505 (1844), Schopenhauer cree adivinar, y se

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

237



Imposible, pues, que la polémica de Schopenhauer con Hegel (otra cosa son «los hegelianos»)
se haya centrado jamás, y mucho menos haya tenido sus raíces, en la cuestión de la historia;
en realidad, cuando Schopenhauer discute con Hegel (y no se limita a insultarle), casi siempre
es de la Logik y de su «pensamiento fundamental» de lo que se trata, cuando no de la dialéctica
o, en menor medida, su doctrina del Estado o la relación de su filosofía con la religión. Pero
este no es ahora nuestro tema139.

Los ataques contra «la» filosofía de la historia en la obra publicada de Schopenhauer se
reducen, decíamos, a ataques contra las modalidades schellingiana y hegeliana140. En el Nachlass
—que Fischer en todo caso no maneja—, se encuentra también, en los apuntes universitarios
de 1810, una breve discusión con unas tesis de su maestro G. E. Schulze relacionadas con la
historia: nada más141. De otras filosofías de la historia que Schopenhauer rechazase no sabemos
nada, lo que no excluye que las hubiese. Pero en absoluto puede decirse, como hace Kuno
Fischer, que considerase «nula» en general la filosofía de la historia. Quizá dándose cuenta de
lo insostenible de su afirmación, Kuno Fischer —que olvida la discusión con Schelling y con
toda probabilidad ignora lo relativo a Schulze— trata de engrosar la lista inventándose una
polémica de Schopenhauer contra la filosofía de la historia de Kant: consciente de que no hay

expresa como quien desvelara un secreto, una oculta intención teológica en la filosofía de la historia de los
hegelianos, quienes se apoyarían, según dice en un giro ligeramente críptico, en «ciertos puntos de vista
mitológicos fundamentales»: pues la «comedia» de la historia ha de tener «un espectador». Ahora bien, en las
citadas lecciones, desde el comienzo mismo Hegel manifiesta expresamente que su filosofía de la historia es
teodicea: en la «Einleitung», asegura que es «eine Theodizee, eine Rechtfertigung Gottes» (Vorlesungen über die
Philosophie der Geschichte, en: Werke in 20 Bd., ed. de E. Moldenhauer y K. M. Michel, Suhrkamp: Frankfurt a. M.,
1986, vol. 12, p. 28); y lo repite al concluir el curso («dies ist die wahre Theodizee, die Rechtfertigung Gottes in
der Geschichte»: op. cit., p. 540). 

139 Un estudio muy exhaustivo de la crítica de Schopenhauer a Hegel lo hemos ofrecido en el extenso cap.
4 de nuestra tesis doctoral: Martínez Herrera, F., La recepción y la crítica de la filosofía postkantiana en Schopenhauer, 2
vols., leída el 28 de enero de 2016 en la Universitat de Barcelona (accesible online en el sitio web:
http://www.tdx.cat/handle/10803/394022). En la primera sección del capítulo se ofrece un estudio genético
de la relación de Schopenhauer con Hegel, importante para disipar ciertos errores de peso en los que con
frecuencia ha incurrido la tradición; en la segunda, trazamos una reconstrucción y exposición sistemática de la
crítica.

140 Podría argüirse que el pasaje de 1818, al referirse a Schelling solo de manera tácita, es lo bastante impreciso
como para poder extenderse a otras versiones del «filosofar histórico»: pero, aun en tal caso hipotético, únicamente
se criticarían modalidades del estilo de las de Schelling. No a la de Hegel, por cierto, pues Schopenhauer solo
conocerá y discutirá la filosofía de este más tarde (de 1827 en adelante), y eso hablando en general, porque lo
que es su filosofía de la historia, como hemos dicho, no parece haberla conocido nunca. 

141 Cfr. HN II, p. 9s: Schopenhauer protesta contra la defensa de Schulze del «lento pero seguro» progreso
en la historia, guiado por «un sabio gobierno del mundo», así como contra el argumento según el cual la
perspectiva global del bien de «naciones y Estados» justificaría el sufrimiento de los individuos. De las famosas
Ideen zur Geschichte der Menschheit de Herder (1784-1791), se sabe que Schopenhauer las poseyó (HN V, p. 415s),
y algún comentario casual (P II, 139) apunta a que las leyó, pero nunca expresó su opinión al respecto. En cuanto
a Kant, cfr. infra.

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia238



un solo texto donde Schopenhauer se declare sobre esa rama del sistema kantiano, Fischer se
las apaña para interpretar el silencio como prueba de su rechazo (!) y además intenta hacer
pasar la polémica de Schopenhauer contra la filosofía de la historia hegeliana como una suerte
de involuntaria polémica tácita y, por ende, traición al maestro del que se declara heredero, esto
es, Kant142, a quien Fischer invoca a cambio como «fundador» de «la» filosofía de la historia
con que Schopenhauer polemiza143. Pero no vale la pena que nos detengamos más en una
propuesta de Fischer que roza lo delirante y que, por fortuna, nadie parece haber seguido.

La polémica de Schopenhauer contra las filosofías de la historia schellingiana y hegeliana
es triple: en el plano más visible, la crítica se plantea desde un punto de vista trascendental:
aquellas toman metafísicamente lo temporal y fenoménico como real, esencial, «cosa en sí»;
de ahí el reproche de «banal realismo». Pero bajo esta polémica subyace una segunda, más
importante, de tipo ético: la reducción dogmática de lo real a lo fenoménico va estrechamente
asociada a la «afirmación de la voluntad» y a una concepción optimista del mundo en la que
este deviene «fin en sí mismo», más allá del cual no se deja espacio para nada144. Y una tercera

142 Cfr. Fischer, K., op. cit., p. 495s.; también pp. 487s y 500. La autoproclamada condición de Schopenhauer
como «heredero» de Kant será todo lo discutible que se quiera y por razones de muy diversa índole, pero su
oposición a la filosofía kantiana de la historia es una mera ficción de Fischer, ya que aquel nunca se pronunció
propiamente sobre esa rama de la obra de Kant: algo que reconoce de forma expresa Fischer, pero solo para
apresurarse a interpretar interesadamente la laguna como prueba (!) del supuesto rechazo de Schopenhauer hacia
la Geschichtsphilosophie kantiana (cfr. op. cit., p. 488, dos veces).

143 Fischer, K., op. cit., p. 500. No cabe duda de que, como quiere Fischer, hay una línea clara que lleva de la
filosofía de la historia de Kant a la de los postkantianos, culminando en la de Hegel, pero se puede e incluso se
debe dudar de que sea un mismo espíritu el que domina en la una y las otras, la de Hegel en particular. Ya las
innúmeras ocasiones en que Hegel ataca y se burla de la noción del Sollen de la «filosofía de la reflexión» de Kant
y Fichte deberían avisarnos sobre esto. Lo que Kant presenta en el opúsculo Idee zu einer allgemeinen Geschichte in
weltbürgerlicher Absicht (1784), que Fischer cita repetidas veces, es, en efecto, una Idea, con intención moral, de
uso regulativo —o, dicho de otro modo, un Sollen—, y no una explicación, de orden constitutivo, del modo como
las cosas fácticamente son. Su «filosofía de la historia» en modo alguno pretende ser, como la de Hegel, una
«verdadera teodicea». En el artículo de 1791, Über das Misslingen aller philosophischen Versuche in der Theodizee,
comentando el argumento de la teodicea clásica (i.e. la de Leibniz) según el cual las quejas morales humanas
sobre el curso de las cosas obedecen a un «criterio [o punto de vista, Standpunkt] insignificante» frente a la
sabiduría suprema (divina), la cual persigue «lo mejor del mundo en general» y cuyos caminos «no son nuestros
caminos», Kant asegura que se trata de una apología «en la cual la justificación es peor que la queja» y que «no
precisa ninguna refutación: se puede dejar con seguridad a cargo de la reprobación de cualquier hombre que
tenga el mínimo sentimiento de moralidad» (Ak. VIII, 258; citamos según la trad. esp. de Rogelio Rovira, en
Revista de filosofía, Madrid, 1981, p. 244s). Schopenhauer explícitamente rechazó con vehemencia, como Kant,
ese y otros argumentos análogos de la teodicea y del optimismo. No ha de ser, pues, desde este punto de vista
desde el que se niegue su condición de «heredero» del filósofo de Königsberg. Pues de este, en efecto, podemos
dudar, contra Kuno Fischer, de que se le pueda reivindicar como el «fundador» de la clase de filosofías de la
historia que Schopenhauer consideró «nulas».

144 De ahí los reproches de «eudemonismo», «filisteísmo», etc., arrojados contra los hegelianos en el pasaje
de 1859. Schopenhauer no explicita este aspecto en el pasaje de W I sobre la «filosofía histórica» schellingiana,

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

EN TORNO A LA «DEVALUACIÓN» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

239



polémica, estrechamente ligada a las anteriores, algo más oculta incluso que la polémica ética,
es la que se dirige contra lo que esas filosofías de la historia tienen de teodicea más o menos
disimulada: subyace aquí el reproche de hacer de nuevo de la filosofía la ancilla theologiae145.
Ocioso sería dedicar más tiempo a mostrar que contra «la» filosofía de la historia Schopenhauer
no presenta otros argumentos que los que acabamos de resumir y que, por tanto, nada dice
contra filosofías de la historia a las que no se apliquen aquellos. Como ya hemos subrayado,
no solo él mismo esbozó una, sino que en un par de ocasiones habló, no sabemos si con
algún referente real (¿Kant? ¿Herder?) o simplemente en teoría, de posibles y diversas filosofías
de la historia.

§ 6. CONCLUSIÓN

Sin negar que la posición que mantuvo Schopenhauer en relación con la historia hace de él
un pensador peculiar, «intempestivo» en el contexto cultural —el del idealismo alemán y la
filosofía postkantiana en general— en que formuló su filosofía146, e incluso sin negar que
dicha posición pueda entenderse en diversos sentidos como negativa, hemos mostrado que,
sin embargo, la tradición, que ha puesto especial énfasis en el asunto, con frecuencia ha
incurrido en numerosas exageraciones y tergiversaciones, cuando no en abusos sin más, que
se ponen de manifiesto tras una lectura cuidadosa de los textos de Schopenhauer en que
presuntamente se funda. Al determinar, por otra parte, lo relativo de la denominada
«devaluación» de la historia llevada a cabo por Schopenhauer, hasta ahora tenida prácticamente
por absoluta, se abre un espacio a nuevas investigaciones y en general a una reinterpretación
del papel real de la historia en el sistema de nuestro filósofo.

pero en otros textos, especialmente del Nachlass, la crítica ética también está presente, con toda su fuerza, en esta
discusión con Schelling. En el caso de Schulze, esa polémica es incluso la principal: la visión de la historia de
Schulze no solo es, dice Schopenhauer, una injusticia contra los individuos de todas las épocas que preceden a la
época final en que llegará la salvación de la humanidad, y han de sufrir en la preparación de ella, sino que no
deja espacio a la libertad, a la posibilidad de que cada individuo trabaje en su propia salvación: los individuos
son peones que trabajan para fines ajenos que ni siquiera conocen. 

145 En la breve discusión con Schulze, este aspecto salta a la vista, ya que lo primero que ocasiona la crítica
de Schopenhauer es que el propio profesor hable expresamente de la mano divina como guía de la historia. En
el pasaje contra Schelling, la acusación de ocultar una teodicea bajo el «filosofar histórico» es solamente tácita,
pero se adivina con claridad en las referencias a la doctrina de la «caída» de Filosofía y religión y a la doctrina del
Urgrund del tratado sobre la libertad, a la que en otros lugares Schopenhauer alude sarcásticamente como doctrina
del «autoparto de Dios» y como un conte bleu. En cuanto a los hegelianos (que no Hegel), cfr. lo dicho supra sobre
los «puntos de vista mitológicos fundamentales» en los que «tácitamente» se apoyaría su filosofía de la historia. 

146 En su Schopenhauer. Una filosofía de la tragedia, Anthropos: Barcelona, 1989, p. 294, Alexis Philonenko subraya
como una muestra de la «originalidad de Schopenhauer en el idealismo alemán» el que «se haya negado a integrar,
de una otra manera, la historia en su sistema»: su reducción de la historia a una mera «sucesión de hechos, que
son otras tantas derrotas», era «una verdadera revolución» en «la ideología alemana». 

FERNANDO MARTÍNEZ HERRERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia240


