EN TORNO A LA “DEVALUACION» DE LA
HISTORIA EN SCHOPENHAUER

ABOUT SCHOPENHAUER'S SO-CALLED DEVALUATION OF HISTORY

FERNANDO MARTINEZ HERRERA
DocTtor EN FILOSOFiA POR LA UNIVERSITAT DE BARCELONA

RESUMEN: Tradicionalmente se ha venido hablando de la relaciéon de Schopenhauer con la
historia como de una relaciéon fundamentalmente negativa: Schopenhauer, ademas de ser un
«antihistoricista» enemigo de la filosoffa de la historia, habria llevado a cabo una radical «de-
valuaciony de la historia como ciencia. El presente articulo examina dicha tradicién, comen-
zando por mostrar el modo como establecieron sus fundamentos intérpretes como Kuno
Fischer y Georg Lukacs, para proceder a contrastar dichos fundamentos con los textos de
Schopenhauer a los que presuntamente responden. Una lectura minuciosa de tales textos
muestra que la tradicién, aunque justificada hasta cierto punto, ha abusado radicalizando y
exagerando los aspectos negativos de la relaciéon de Schopenhauer con la historia. Este resul-
tado no solo invita, pues, a revisar los juicios hasta ahora vigentes sobre el tema, sino que
puede abrir nuevas perspectivas para la interpretacion de una relaciéon que, como se prueba
en el articulo, no fue de hecho tan negativa.

PALABRAS CLAVE: Arthur Schopenhauer, filosoffa de la historia, Georg Lukacs, historia, his-
toricismo, Kuno Fischer.

ABSTRACT: A long tradition speaks about Schopenhauer’s relation with History as a basically
negative one — Schopenhauer, as well as being an «antihistoricist», an «enemy» of Philosophy
of History, would have put into practice a radical «devaluation» of History as a science. This
article examines the foresaid tradition —it starts studying the way scholars like Kuno Fischer
and Georg Lukacs laid its foundations, and then it proceeds to verify the accuracy of these
foundations in comparison with the main passages on History from Schopenhauer’s works
that are supposed to be their basis. A close reading of Schopenhauer’s texts proves that the

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 205



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

tradition, as plausible as it might be, went too far in the radicalisation and hyping of the ne-
gative aspects of Schopenhauer’s relation with History. This result means therefore an invi-
tation to review thoroughly the hitherto prevailing judgements on the matter and can also
possibly open new perspectives for the interpretation of the not so negative, as proven, rela-
tion that Schopenhauer had with History.

KEYWORDS: Arthur Schopenhauer, Georg Lukacs, History, Historicism, Kuno Fischer, Phi-
losophy of History.

INTRODUCCION

ue, segun todos los indicios, Kuno Fischer quien, en las postrimerifas del siglo XIX, en el

monografico consagrado a Schopenhauer de su Historia de la filosofia nmoderna, dio inicio a

la larga tradicion que presenta al filésofo como campeoén del denominado «antihistori-
cismo» y aun como una suerte de despreciador, enemigo, «destructon incluso, de la historia,
cuya «devaluacion» —el término lo introdujo, por cierto, el propio Fischer— Schopenhauer ha-
bria defendido y puesto en practica de forma sistematica y radical en sus escritos. Algo mas de
medio siglo después, Georg Lukacs, en su célebre obra Die Zerstirung der Vernunft (conocida en
lengua espafola como E/ asalto a la razon), prosiguid y terminé de asentar los topicos fijados por
Fischer, llevandolos algo mas lejos y sobre todo popularizandolos, en virtud del éxito del que
g0z6 su libro. Fueron ante todo estos dos autores, pues, quienes establecieron los fundamentos
de dicha tradicion, en la cual algunos habrfan de emular el tono acusatorio que se asociaba a la
interpretacion de aquellos, mientras que, por el contrario, otros optarian por seguir una linea
opuesta de contestacion, tomando partido en defensa, cuando no a favor, de la presunta actitud
negativa de Schopenhauer frente a la historia: por ejemplo, paradéjicamente, como una opcion
mucho mas «a la altura de los tiempos», a saber, de los nuestros. Hay un aspecto, sin embargo,
que incluso los que se opusieron a Lukiacs —que terminé por hacer sombra a su egregio pre-
cursor— descuidaron poner en tela de juicio, a saber, el de hasta qué punto eran firmes, justo,
aquellos fundamentos. En el presente trabajo nos proponemos examinar precisamente esta cues-
tién y revisat, pues, las bases de dicha tradicion'.

! En el presente articulo, citaremos las obras de Schopenhauer remitiendo a la edicion de Arthur Hibscher:
Sdamtliche Werke, VII vols., Brockhaus: Leipzig, 1988 (4* ed.), en la que cada obra presenta paginacion
independiente aun en los casos en que un solo volumen recoge varias. En referencia a esta edicién, empleamos
las siglas W Iy W II para los dos tomos de Die Welt als Wille und 1 orstellung, KKKP, para el apéndice de W 1
(«Kritik der Kantischen Philosophie»); WN, para Uber den Willen in der Natur; BGE, para Die beiden Grundproblense
der Ethik; SzG, para la edicion de 1847 de Uber die vierfache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde; y P 1y P 11
para los tomos de Parerga und Paralipomena. 1.a abreviatura «Diss.» remite a la primera edicién (1813) de Uber die
vierfache Wurzel..., incluida en el vol. VII de las Werke en la edicion citada y netamente distinta a la version de
1847. Por su parte, la sigla HN, seguida por nimeros romanos, remite a los cinco volumenes (el cuarto, en dos
partes) de Der handschriftliche Nachlass, ed. de A. Hibscher, D'TV: Munich, 1985. Para las Philosgphische V orlesungen

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
206 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

Comenzaremos por repasar brevemente lo que afirma la tradicién aludida, centrandonos
sobre todo en lo que al respecto establecieron Fischer y Lukacs (§ 1). Para poder enjuiciar lo
correcto de las tesis basicas de tal tradicién, echaremos un vistazo a lo que contienen los
principales pasajes de Schopenhauer respecto al tema, que constituirfan la fuente de aquella
(§ 2): veremos después, examinando esos textos mas de cerca, cual es el alcance real de la
«devaluacion» de la historia llevada a cabo por Schopenhauer (§ 3). Puesto que, aunque la
tradiciéon a menudo lo ha pasado por alto (hecha excepciéon de K. Fischer), Schopenhauer
también dedico algunos pasajes a defender un «valor de la historia» que compensaria aquella
«devaluaciény», nos detendremos en la cuestién de si unos y otros pasajes son compatibles
entre sf o bien implican una cierta contradiccion (§ 4). Finalmente, nos referiremos a la relacion
de Schopenhauer con la filosofia de la historia, la cual debe distinguirse de la relativa a la bistoria
misma, con la cual, sin embargo, la tradicién con frecuencia ha tendido a confundirla (§ 5).

§ 1. LA TRADICION SOBRE LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

En las primeras décadas en que la filosoffa de Schopenhauer comenzé a ser objeto de estudio
por parte de los «filésofos de profesion»?, la cuestion del lugar de la histotia en aquella apenas
se tematizo mucho mas alla de las inevitables referencias a las implicaciones del consabido
«pesimismoy» del autor en relacion con, por ejemplo, la fe en el progreso humano. El influyente
Rudolf Haym, ciertamente, denuncié en 1864 una «completa falta de sentido histérico» en el
pensamiento de Schopenhauer?, afirmacion que repitié en 18806, quizd siguiendo a Haym,
Nietzsche®. Ni uno ni otro, sin embargo, fueron mucho mas lejos de expresar dicho punto de

aus dem hanschriftlichen Nachlass, segin la edicion de V. Spierling (4 vols., Piper: Munich-Zurich, 1984-1986)
empleamos las siglas: TgV (Bd. 1: Theorie des gesammten Vorstellens, Denkens und Erkennens); MAN (Bd. 2: Metaphysik
der Natur), MdSch (Bd. 3: Metaphysik des Schonen) y MdS (Bd. 4: Metaphysik der Sitten). La sigla GBr, en fin,
corresponde a la edicion de Htubscher de las Gesammelte Briefe, Bouvier: Bonn, 1987. Las traducciones de las citas
de Schopenhauer son nuestras salvo que indiquemos lo contrario.

% Prescindiendo de las pocas recensiones de las obras de Schopenhauer que aparecieron antes de la década
de 1850, puede situarse el inicio de los «estudios schopenhauerianos» académicos en los afios que siguieron a la
publicacién de Parerga y Paralipmena y en particular al famoso articulo de John Oxenford en la britanica Westminster
Review (1853), con su adaptacion al aleman para la Vossische Zeitung debida a E. O. Lindner (¢, Hubscher, A,
Denker gegen den Strom, Bouvier: Bonn, 1988, pp. 243 y ss. y la nota 63 en p. 336). En 1856, la Universidad de
Leipzig convocé un premio sobre la filosoffa de Schopenhauer que gané Rudolf Seydel (con Schopenbauers
philosophisches System, dargestellt und benrtheilt, 1eipzig, 1857): al respecto, ¢fr. Kamata, Yasuo, Der junge Schopenhauer.
Genese des Grundgedanfkens der Welt als Wille und 1V orstellung, Verlag Karl Alber: Friburgo-Munich, 1988, pp. 89 y ss.

* Haym, R., «Arthur Schopenhauet, en: Preufische Jabrbiicher, n° 14, 1864, p. 238; tomamos la cita de Y. Kamata,
op. ¢it., p. 1006.

* Cfr. Nietzsche, F. W, Jenseits von Gut und Bise, Leipzig, 1886, § 204: «[Schopenhauer] hat es mit seiner
unintelligenten Wut auf Hegel dahin gebracht, die ganze letzte Generation von Deutschen aus dem
Zusammenhang mit der deutschen Kultur herauszubrechen, welche Kultur, alles wohl erwogen, eine Héhe und
divinatorische Feinheit des historischen Sinns gewesen ist: aber Schopenhauer selbst war gerade an dieser Stelle

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 207



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

vista a través de breves afirmaciones categoricas, sin ulterior desarrollo ni argumentacion. El
estado de la cuestién cambia drasticamente al entrar en escena Kuno Fischer, el influyente
historiador de la filosoffa, procedente de la escuela hegeliana. En su monografico sobre
Schopenhauer, de 18937, cobra repentinamente un papel decisivo la relacion negativa del
filésofo de Danzig con la historia, idea en torno a la cual Fischer articula su critica y juicio del
sistema schopenhaueriano: pues, en efecto, segun €, se trataria del Grundgebrechen, el «defecto
fundamental», del mismo®. Fischer, por cierto, habla de sf mismo como pionero en esta critica:
de ahi la relativa rotundidad con la que en la introduccién le hemos atribuido el papel de
fundador de la tradicién al respecto’. Kuno Fischer se sitrve, ademas, de esa critica para
explicar, al menos en buena medida, la polémica de Schopenhauer con Hegel, cosa en la cual
también parece haber sido pionero® y asi, significativamente, un apartado del libro se titula
«La devaluacion de la historia. La antitesis entre Schopenhauer y Hegely’. La conexion entre
una cosa y otra —«devaluacion» de la historia y critica de Schopenhauer a Hegel— sera, como
veremos, un tema de gran recurrencia, y peso, en la tradicion; por ese motivo, aunque lo que
aqui nos hemos propuesto es fundamentalmente hablar de la relacién de Schopenhauer con
la historia, sera inevitable tener que detenernos de vez en cuando también en lo relativo a su
discusion con Hegel y su escuela, en la medida en que la tradicién liga la polémica al
«antihistoricismo» schopenhaueriano.
Sin entrar en los detalles de la exposicién de Kuno Fischer, digamos en general que:

bis zur Genialitit arm, unempfinglich, undeutsch» (hay trad. de A. Sanchez Pascual: Nietzsche, Mis all del bien y del
mal, Alianza Editorial: Madrid, 1972, p. 141). Noétese como, adelantandose a Fischer, Nietzsche relaciona la presunta
falta de sentido histérico de Schopenhauer con la enemiga de este contra Hegel. Conviene contrastar la cita, sin
embargo, con lo que afirma Nietzsche sobre Schopenhauer y el «sentido histérico» en el § 357 —correspondiente
al libro V, redactado en 1886 y por ende después de Jenseits...— de Die frobliche Wissenschaft. Por lo demas,
sugerfamos que Nietzsche pudo tomar de Haym el tema del «sentido histérico» de Schopenhauer atendiendo a
la amplia influencia del articulo de Haym en la época, segun Kamata, op. ¢z, p. 10.

> Fischet, K., Geschichte der nenern Philosophie. 9. BA. Schopenhaners Leben, Werke und Lebre, 4. Aufl., Catl Wintet’s
Universititsbuchhandlung: Heidelberg, 1934; reimpr.: Kraus Reprint: Nendeln-Liechtenstein, 1973. La primera
edicién de la obra data de 1893.

¢ Cfr. Fischet, K., op. cit., cap. 21, «Die Kritik der Lehre Schopenhauersy, secc. I: «Das Grundgebrechen des
ganzen Systemsy, pp. 495-501.

" Cfr. gp. dit., p. 501: «Die widerspruchsvolle Rolle, welche die Geschichte in der Lehre Schopenhauers spielt,
haftet nicht blof3 an der Stelle, wo wir sie aujgedeck? haben, sondern charakterisiert das ganze System». El subrayado
es nuestro. A pesar de que no podemos afirmar de forma tajante que Fischer haya sido el primero en abrir esta
perspectiva de interpretacion, si que podemos asegurar, de la mano de Kamata, la decisiva influencia de su
monografico en general (¢f. Kamata, op. cit., p. 108s). Desde luego, su huella se encuentra en Lukdcs, el gran
divulgador del topico del «antihistoricismo» de nuestro filésofo.

# Nosottos, por lo menos, no hemos encontrado otros candidatos, al margen del conciso apunte de Nietzsche
en Jenseits... que mencionabamos un par de notas mas arriba.

? Dentro de la ya citada secc. I del cap. 21, el apartado 2 se consagra a «Der Unwert der Geschichte. Die
Antithese zwischen Schopenhauer und Hegel»: ¢f: Fischer, K., op. cit., pp. 496-500.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
208 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

1°) En ella, la ahistoricidad de Schopenhauer, la «casi completa ausencia de un

conocimiento y valoracién histérica de las cosasy, se convierte, como deciamos, en la falta

110

fundamental del sistema, su «defecto» principal'’. Fischer dio asi una gran relevancia a la

cuestion de la relacion —negativa— de Schopenhauer con la historia, dando un gran paso
mas alld de las timidas alusiones a la «falta de sentido histérico» de Schopenhauer presentes
en autores como Haym o Nietzsche.

2°) Pero no solo es que su filosoffa sea de suyo «ahistérica» (Fischer no emplea el término,
pero nosotros bien podemos hacetlo), sino que Schopenhauer activa y expresamente «niega todo
valop» a la histotia, segin Fischer!!, pionero asimismo en el empleo del término «devaluacion»
(Unwer?) en la desctipcion de la relacion de Schopenhauer con la historia'?. Para este, dice el critico,
la histotia «carece de valot, no es ninguna ciencia ni [constituye] una totalidad».

3°) A ello se anade que Schopenhauer niega igualmente todo valor a /g, esto es, foda filosofia
de la historia, que setia para él «exactamente tan nula como la Historia Universal»'.

10 Cfr. Fischer, K., op. ct., p. 495: «Der durchgingige Mangel, welcher Schopenhauers kritischer
Betrachtungsart anhaftet, [...] liegt in der fast gidnzlichen Abwesenheit einer historischen Erkenntnis und
Wirdigung der Dinge»: este es el Grundgebrechen en cuestion que, junto a las «contradicciones» o «antinomias»
del sistema de Schopenhauer, es el eje en torno al cual gira la critica de Fischer. Este comienza recordando que
los que €l considera defectos en la consideracién de la historia de la filosofia y la religion en Schopenhauer
provienen de que «le falta la experiencia y comprension (Einsich?) historica» (idems; ofr. 1a exposicion critica del
tratamiento de dichos temas en Schopenhauer en op. ¢it., cap. 20, pp. 467 y ss., passin). Detenernos en el detalle
de las objeciones de Fischer, no solo en cuanto al tal Grundgebrechen sino también en cuanto a las presuntas
«antinomias» de Schopenhauer, esto es, «las contradicciones en el sistema» (pp. 502-526) y «en el fundamento»
(pp. 526-532), resulta muy tentador, pero aqui tenemos que limitarnos a ofrecer un breve resumen centrado en
nuestro asunto principal.

" El apartado sobre «Der Unwert der Geschichte» comienza volviendo contra Schopenhauer su propio
expediente acerca del «resto» que «no cuadrax» en las filosofias fallidas (¢fi: W II, 203 y ss., y P 1, 72s, asi como el
boceto de 1834 en HN 1V-1, 180s, Pandectae, n® 86): en Schopenhauer, tal «resto» serfa justamente la bistoria:
«Wird eine solche Probe auf die Lehre Schopenhauers angewendet, so springt sogleich in die Augen, dal3 die
ungeheure Tatsache der Welsgeschichte in ihre Begriffe nicht pa3t und darin das Grundgebrechen seines Systems
liegt» (p. 497). Dicho esto, Fischer procede (p. 497s) a resumir los argumentos de Schopenhauer acerca del valor
cientifico y filoséfico de la historia en el cap. 38 de W II y, en parte, el § 35 de W 1. El nudo resumen parece
bastar por si solo, a ojos de Fischer, para concluir que para Schopenhauer la historia universal es «nulax... De los
mismos textos nosotros extraemos conclusiones bastante diferentes: ¢fr. infra.

12 Kuno Fischert se ve obligado, empero, a redactar una seccion sobre «el zalor de la historia» en Schopenhauert,
con motivo de la parte final del cap. 38 de W II (acerca de la cual, ¢fr: infra). La consiguiente «antinomia» (¢fr-
Fischer, K., gp. cit., p. 501) entre la «devaluacion» y la simultanea reivindicacion de un «valor de la historia», en
todo caso, se deberfa segiin Fischer a Schopenhauer, y no a ¢/ mismo. Abajo discutiremos la cuestién del alcance
de la «devaluaciony en los pasajes que Fischer cita y de si realmente puede hablarse de tal «antinomiay.

13 Op. cit., pp. 499 y ss.: «Nach Schopenhauer leidet demnach die Geschichte an diesen drei Fehlern: sie ist
wertlos, keine Wissenschaft und kein Ganzes.

Y Op. at., p. 498: «Eben so nichtig, wie die Universalgeschichte, ist die Philosophie der Geschichte..». A esta
aseveracion sigue un resumen de lo que en el cap. 38 de W 11 habria sobre este tema.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 209



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

4°) Por aqui establece Fischer la conexiéon con la critica a Hegel, apoyandose en las
declaraciones de Schopenhauer sobre la filosofia hegeliana de la historia en el cap. 38 del
tomo de complementos de E/ mundo como voluntad y representacion («W 1I», en lo sucesivo)'™.
Queda asi fijada la conexion entre la presunta relacion negativa de Schopenhauer con la
historia por un lado y su critica de Hegel por otro'. Sin embargo, notemos que Kuno Fischer

no convierte todavia, como sf lo haran Lukacs y la tradicién que le seguira, la cuestion de la

historia en el foco central de la polémica de Schopenhauer con Hegel'.

Sesenta afios después del monografico de Fischer sobre Schopenhauer aparecié La
destruccion de la razon (Asalto a la razon, segan la edicion espafiola) de Georg Lukics'®, exitoso
libro cuyo capitulo sobre Schopenhauer ha sido seguro y directo responsable de la divulgacion
de varios topicos recurrentes en la interpretacion del filésofo y, entre ellos, justo los del

15 Asi es como procede la exposicion de Fischer; sin embatrgo, propiamente, hay buenas razones patra
conjeturar que la relacion real es la inversa, es decir, que Fischer supuso que los presuntos desdenes de
Schopenhauer hacia la historia procedian de su oposicién al hegelianismo, escuela a la cual Fischer, no lo
olvidemos, pertenecia. Fischer, ademas, pertenece a una generacion de la escuela hegeliana en la que el énfasis
en el «historicismo» hegeliano llegé al punto de ponetlo por encima de lo que generaciones previas de la escuela
—seguramente incluyendo al propio Hegel— habfan considerado tradicionalmente lo principal, esto es, la
ontologfa de la Logik y la Filosofia del Derecho. Este cambio de perspectiva se advierte ya en el célebre Hege/ und
seine Zeit de Rudolf Haym (1857). En cuanto a Fischer, en el pasaje al que aludimos (¢ nfra 1a nota 17),
precisamente atribuye el «dominio» universitario de Hegel y su escuela ante todo a los desarrollos de la filosofia
de la historia (p. 498); ahi radicarfa «la significacién no meramente temporal, sino influyente e imperecedera, de
Hegel, para la cual Schopenhauer, en parte por desconocimiento, en parte por odio y parcialidad hacia su propio
modo de pensar, fue completamente ciego» (p. 499).

16 Arriba hemos visto que Fischer tuvo en este punto en Nietzsche a un laconico precursot, y se pueden
mencionar otros (A. Foucher de Careil, en: Hege/ et Schopenhaner. Etudes sur la philosophie allemande moderne depnis
Kant jusqu’a nos jours, Hachette: Paris, 1862, p. 313, también bosquejé esa oposicion al escribir: «I histoire, trop
exaltée par Hegel, ne méritait pas 'ostracisme que lui inflige Schopenhauer...», sin desarrollar mas la idea ni
sugerir, a diferencia de Nietzsche, que en ese punto radique la oposicion Schopenhauer-Hegel); en todo caso,
Fischer parece haber sido el primero en tematizar verdaderamente el asunto.

7 Cfr. el conjunto del pasaje en Fischet, K., gp. ci., 498 y ss. Sin embatgo, aunque en este pasaje parece dar
gran relevancia a esze aspecto de la polémica con Hegel, y en el tomo sobre Schopenhauer este es casi el unico
lugar donde se desarrolla un poco lo relativo a tal polémica (en otros lugares, como pp. 480, 493, 494, etc.,
meramente menciona con irritacion las célebres invectivas contra Hegel), no sucede lo mismo en otras ocasiones:
asi, en el apartado que dedica a la critica de Schopenhauer a Hegel en el tomo consagrado a este de la Historia
de la filosofia moderna (Flegels Leben, Werke und Lebre. Geschichte der nenern Philosophie, 8. Bd., 1./2. Teil, reimpr. Kraus
Reprint: Nendeln-Liechtenstein, 1973), Fischer, aparte de recordar «die grenzenlosen Schmihungen und
Beschimpfungen, in denen sich Schopenhauer gegen Hegel ergingy, se centra en una muy breve exposicion de
las objeciones de Schopenhauer a la Lggik y en general al concepto postkantiano de lo Absoluto: jaqui no hace
ni la menor mencion de la filosoffa de la historial Cfi. gp. eit., vol. VIII-2, p. 1185s.

" Lukécs, G., E/ asalto a la razon. La trayectoria del irracionalismo desde Schelling hasta Hitler, Gtijalbo: Batrcelona-
México D. F, 2* ed., 1968. Citaremos segin esta traduccion, que se basa en la 2* ed. alemana, de 1959; la primera
tue: Die Zerstorung der VVernunft, Aufbau Vetlag: Berlin, 1953; el subtitulo Der Weg des Irrationalismus von Schelling zn
Hitler () procede de la de 1959.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
210 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

«antihistoricista» y «antiprogresista», asi como el de focalizar la critica a Hegel de Schopenhauer
en ese punto preciso'’. Aunque, acerca de Schopenhauer y la historia, lo que Lukacs tiene que
decir no es en realidad mucho mas que lo que habia sostenido Kuno Fischer, su obra, a cuya
fama contribuyeron su carga politica y su lenguaje sensacionalista, ha dejado un sello innegable
en la historia de la interpretaciéon de Schopenhauer en la segunda mitad del siglo XX. Es
obligado, pues, referirnos brevemente a lo que dijo Lukacs sobre el tema en el capitulo
consagrado al «irracionalista» Schopenhauer.

Tras una amplia introduccién, Lukdcs procede a presentar la tesis principal del capitulo, a
saber, que Schopenhauer tendria el dudoso mérito de haber dado con «a forma mas alta de la
apologética del capitalismo: la apologética indirectan™. Con ella se relaciona de manera inmediata
«o que constituye el centro filoséfico de la filosofia schopenhauetiana, el pesimismo»®'; en
efecto, tal pesimismo significa «ante todow, segun Lukacs, la «justificacion filosofica de la carencia
de sentido de toda actuacion politican: y esa es cabalmente «la funcion social» de la «apologética
indirecta» schopenhaueriana, objetivo para lograr el cual es un requisito el «desvalorizar
filos6ficamente la sociedad y la historia»®. De este modo introduce, pues, Lukacs la cuestion
de la «devaluacion de la historia» en Schopenhauer. Sin embargo, de momento deja estas
afirmaciones sin probar ni desarrollar, en lugar de lo cual procede, a lo largo de unas treinta
paginas, a pasearse por la filosofia de Schopenhauer buscando confirmaciones de la tesis de
la «apologéticar, incluso —o, mejor dicho, especialmente— en los lugares donde aquella mas
dificultades tendtia para probarse: Lukacs encuentra siempre el modo de confirmar, mediante
los ajustes necesarios, su interpretacion®. Es, en fin, en las tltimas paginas del capitulo donde

1 Bl «antihistoticismo» casi llega a rivalizar con el presunto «irracionalismo» de la filosofia de Schopenhauet,
otro término que Lukacs popularizé y que de hecho ha calado mas que aquel. No obstante, aunque Lukacs
divnlgd este término, no lo acufié €l; ni siquiera es el primero en emplearlo con (o mas bien contra) la filosoffa
de Schopenhauer.

2 Lukécs, G., op. cit., p. 167 (citamos siempre segun la edicidn espafiola, a pesar de que a veces la traduccion
es un tanto dudosa). Uno se pregunta como la apologética indirecta podria ser propiamente «la forma mas alta»
de apologética fuera, claro estd, de un discurso retorico que trata de combatir justo a tal enemigo y que con ese
objetivo magnifica, en primer lugar, su figura.

2 Idem.

2 Op. cit., p. 168. En la misma pagina, Lukacs insiste en que «pata poder desvalotizar la conducta humana»
—lo que serfa el proposito del «apologeta» Schopenhauer— «hay que construir una concepcién del mundo en
la que toda historicidad (y con ella, todo progreso, todo desarrollo) se rebaje al plano de las puras apariencias,
de lo engafioso»; «solamente si el nuevo irracionalismo logra llevar a cabo esta obra de destruccion, puede su
pesimismo llegar a ser eficaz, cumplir aquella mision social que se encomienda al servicio de la burguesia y que,
en efecto, llevé a cabo la filosoffa schopenhaueriana en la segunda mitad del siglo X1x». El término aleman que
la edicion de Grijalbo traduce por «desvalorizar es con toda probabilidad idéntico al «devaluar» de Fischer .

# Nuestra ironfa sobre el «paseo» por la filosofia schopenhauetiana y los «ajustes» a los que Lukéics amolda,
cual Procrusto, cuanto parece oponerse a su interpretacion, responde al desorden tematico, el general descuido,
malentendidos, tergiversaciones, etc. que se muestran por doquier en su capitulo sobre Schopenhauer. Citamos
unos ejemplos de los «ajustes» aludidos: en p. 170, se las arregla para que la simpatia de Schopenhauer hacia la

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 211



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

Lukics despliega sus tesis sobre la relacion de Schopenhauer con la historia®’. Esta relacion
se caracteriza por una «negacion ain mas radical de toda historicidad» que la de los
«irracionalistas» que le siguieron (como Nietzsche, Bergson, Spengler, Heidegger y otros)®.
Frente a las modalidades antagénicas de «historicismo» de su época, Schopenhauer habria
mantenido una posicion «de un peculiar zertium datur, a saber, la repulsa del significado de toda
historicidad para la esencia de la realidad»; mas ain, «Schopenhauer es un enemigo furioso
de todo progreso social»®. Con su modalidad de idealismo?®’, Schopenhauer «traza una imagen

Tlustracion, que le separaria de los romanticos reaccionarios, sea «una prueba del caracter esencial puramente
burgués de su filosofiax. Si esto aun puede resultar plausible (aunque Lukacs no pase del andlisis mas superficial
de la relacion de Schopenhauer con la Ilustracion), pasemos a las pp. 171 y ss.: Schopenhauer, concede Lukacs,
denuncia el egoismo, y por ende el egofsmo burgués, pero eso es solo «apariencia», pues la «santidad» que
propone su moral solo «glorifica ain mas» el egoismo (?!); su moral «difama las obligaciones sociales y coloca
en su lugar las simples efusiones sentimentales» (27), «que, llegado el caso, son perfectamente compatibles con
los mas grandes crimenes contra la sociedad» (II). Leyendo todo esto (y el ejemplo de p. 172), uno se pregunta
si Lukacs ha leido jamas a Schopenhauer. Conviccion no le falta: en p. 188, asegura que este busca «la
desvalorizacién filosofica, ética, de toda conducta, de todo hecho real» e identifica sin mas la moral ascética del
libro IV de W I con un «volverse de espaldas a todos los horrores de la existenciax (1). Hay un sinfin de ejemplos
analogos en relacién con el «irracionalismo» que Lukacs atribuye a Schopenhauer...

# El modo como Lukécs llega al tema no deja de ser peculiar y digno de comentatio: en la exposicion del
idealismo de Schopenhauer y sus tendencias «irracionalistas», llega Lukacs a la funcién de la causalidad en el
sistema del de Danzig (op. ¢it., p. 193), lo que, suponemos que por asociacioén de ideas, conduce a aquel a comentar
la critica de Schopenhauer al sistema categorial kantiano, lo cual, a su vez, le recuerda la critica de Hegel a dicho
sistema y el elogio que reservé sin embargo Hegel para las tendencias dialécticas del mismo (p. 193s); esto da
ocasion a que Lukacs comente (pp . 194 y ss.) la relacion negativa de Schopenhauer con la dialéctica y oponga
su caso al de Hegel (sin que, sin embargo, diga nada sobre las criticas a la Lggik). Como ejemplo, Lukacs escoge
entonces, cutiosamente, el andlisis de espacio y tiempo (pp. 195-197), ya que, segun explica, «el modo como se
concibe el espacio y el tiempo presenta un caracter decisivo para la construccion de toda filosofia» (p. 197), lo
cual, como cabe esperar, tiene implicaciones politico-sociales: vy, asi, la «filosoffa irracionalista de la época del
imperialismo (Bergson, Spengler, Klages, Heidegger, etc.)» opuso al tiempo y espacio «mecanicista-fatalistay,
«muertow, el «tiempo irracionalista vivor. (Es llamativo el que Lukacs olvide en este lugar que, unas paginas
antes, Zambién ha sostenido que la posicion mecanicista-fatalista es «irracionalista»...) En este contexto,
comentando el auge del historicismo en el siglo XIX y la «pseudohistoria plagada de mitos» de un Nietzsche, en
oposicion a «los avances cada vez mas victoriosos del materialismo histéricon, es donde reaparece el tema de la
historia en Schopenhauer. Las transiciones tematicas citadas, desde la p. 193 hasta la 197, guiadas, estamos
tentados de decir, por el modelo de la éeriture antomatique, son caracteristicas del conjunto del capitulo de Lukacs
sobre Schopenhauer.

3 Op. dt., p. 197; ¢fr. la nota antetior.

2 Op. at., p. 198. Para el «dilema» de «histoticismo» y «pseudohistoticismon, ¢f. pp. 197 y ss.

# Ligando cabos con partes previas de su exposicion en el capitulo, Lukics explica que «la concepcion
subjetivista del espacio, el tiempo y la causalidad», esto es, la restriccion de dichas tres formas al mundo
fenoménico, unida a la separacién metafisica de las dos primeras (espacio y tiempo) y la hegemonfa de la tercera
(la causalidad) como categoria de enlace entre los objetos en general, es lo que «conduce... a negar radicalmente
toda historicidad tanto de la naturaleza como del mundo humano» (p. 198). Citamos esta explicacion (?) como

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
212 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

del universo en el que ni el cosmos de los fendmenos ni el de las cosas en si conocen el cambio,
el desarrollo, la historia»™. A todo esto se afiade la oposicion del «radical antihistoricismo» de
Schopenhauer en particular al «historicismo dialéctico de Hegel»: «aqui estan las raices del
odio enconado que Schopenhauer abriga contra Hegel», asegura el hungaro®. En estas lineas
hallamos expresada de la forma mas decidida la asociacion entre el «antihistoricismo» de
Schopenhauer y su polémica contra Hegel, 1a cual tendria sus raices no en otro lugar que en
este. Este punto de vista, como ya hemos dicho, habtia de encontrar amplio eco en la
posterior literatura sobre Schopenhauer.

La «devaluacién» schopenhaueriana de la historia, concluye Lukacs, no deja en pie mas
que individuos aislados en un mundo sin sentido, cuya esencia se resuelve en «la nada»’'. Pero
el «pesimismoy, «la carencia de sentido de la vidax, significa positivamente «la liberacion del
individuo de todos los deberes sociales, de toda responsabilidad ante el desarrollo progresivo
de la humanidad, que, a los ojos de Schopenhauer, no existe en absoluto»: de este modo, es,
en efecto, «una apologia indirecta del orden social del capitalismo»™. En la parte final del
capitulo Lukdcs convierte, pues, la cuestion de la historia en asunto decisivo para sus
conclusiones, a pesar de que de hecho desempena un pobre papel en el grueso del texto,
exceptuando las cuatro o cinco paginas finales. Con ello, Lukacs no hace mucho mas que
ofrecer una variante de la propuesta de Kuno Fischer, en la que, aparte de introducir (y/o

curiosidad. A un Kuno Fischer, desde luego, jamas se le habrfa ocurrido algo semejante (entre otros porque,
por ejemplo, aplicada a Kant, casarfa mal con la filosofia de la historia de este, que Fischer reivindica como
precursora de la hegeliana).

2 Op. dt., p. 198. En este giro por el cual se busca encontrar pruebas de la «devaluacion» de la histotia en
Schopenhauer en terrenos propiamente ajenos al peculiar de la historia —el de la naturaleza, en particular—, y
que se repite en otros lugares —¢fr. p. 168 y sobre todo pp. 199 y ss., donde se lee que «de esta concepcion |[ze,
de su antihistoricismo] se sigue necesariamente que Schopenhauer niega en la naturaleza toda evoluciény, de lo
que a su vez (1) se sigue que «tampoco en Schopenhauer existe, por tanto, una historia»—, Lukacs emula a Kuno
Fischer, que ya habifa hecho lo propio, aunque con mayor coherencia, en su Schopenhaner, ed. cit., pp. 504-508.

# Lukécs, G., ap. ¢t., p. 199; el pasaje completo dice asi: «aqui estan las raices del odio enconado que
Schopenhauer abriga contra Hegel. Después de haber transformado la filosoffa kantiana en un radical
antihistoricismo, hubo de ver como el historicismo dialéctico de Hegel, no menos decidido, se llevaba la palma
de la victoria. He aqui por qué casi siempre formula en injuriosas y furiosas manifestaciones polémicas contra
Hegel esta doctrina suyay.

* Vano esfuerzo setia pedir ulteriores explicaciones al texto acerca de ese presunto «odio enconadoy, pedir
a Lukacs pruebas de que la cuestion de la historia fuese determinante en los zuicios de la polémica con Hegel (de
hecho no lo fue en absoluto), o preguntarle de donde obtiene ese «casi siempre» que presupone una multitud
de textos de Schopenhauer contra el historicismo hegeliano (en /oc. ¢it., se citan unas lineas del pasaje del cap. 38
de W II: en realidad, apenas hay mds pasajes a los que Lukacs pudiese haber recurrido...).

L Op. cit., p. 200. Lukdcs cita aqui las dltimas lineas del libro TV de W I, tomando la «nada» del § 71 en sentido
absoluto, a pesar de las advertencias de Schopenhauer sobre el sentido relativo que da a la palabra en ese lugar.
Hste es otro ejemplo mas, entre decenas, de los malentendidos que plagan el capitulo de Lukacs.

2 Op. at., p. 201.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 213



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

divulgar) términos que este no habfa empleado —«antihistoricismoy, «antiprogresismon—, a
diferencia de ¢él no logra ni siquiera en apariencia mostrar el tema de la historia como
Grundgebrechen interno de la filosoffa de Schopenhauer, por mucho que lo convierta en punto
culminante de sus propias criticas a esta™. Ahora bien, en segundo lugar, Lukics conecta de
manera decidida la cuestion de la historia con la polémica de Schopenhauer contra Hegel en
general, llegando a asegurar que en la una se hallan las «raices» de la otra. Aunque Fischer habia
establecido ya la conexién, no la habfa convertido en tema capital del conflicto con Hegel, paso
que Lukacs da en cambio con total conviccion. Y en esto habrfa de ser, y es atun, muy seguido.
Unos afos antes de la aparicion del libro de Lukacs, Arthur Hitbscher, en los Jabrbiicher
de la Schopenhaner-Gesellschaft presidida por él mismo, habia publicado un articulo oponiendo
las filosofias de Hegel y Schopenhauer y ciertas lineas ideoldgicas que habrian derivado de
ellas: en particular, de la de Hegel*. En este sentido, el articulo de Hibscher, aunque con
orientacion casi totalmente opuesta, coincide con el capitulo de Lukacs en cuanto a ofrecer
una lectura ideoldgica y politica de la relacion Schopenhauer-Hegel, interpretada desde la
perspectiva del en esas fechas muy reciente fin de la Segunda Guerra Mundial. Podemos
prescindir aqui por completo del modo como argumenta Hiibscher el modo como las antiguas
«izquierda» y «derecha» de la escuela hegeliana habrian venido a parar en dos de los bandos,
totalitarios ambos, enfrentados en la reciente guerra. Lo que nos interesa es que, al introducir
la oposicion Hegel-Schopenhauer, la caracterice en primer lugar como una oposiciéon de
visiones de la Jistoria: «en la forma del historicismo y la fe en la evoluciény, dice, la doctrina
de Hegel «se volvié cada vez mas un elemento de la formacién del pueblo alemany, mientras
que la obra de Schopenhauer permanecié «intempestiva», pues la época tenfa poco que hacer
«con un libro que negaba a la historia todo valor y dignidads (subt. nuestro)”. Schopenhauer

» En todo caso, tanto en Fischer como en Lukics, aunque con mejores argumentos en el primero —y sobte
todo sin montafias de despropésitos como los del segundo—, el presunto «antihistoricismo» no se prueba
directamente mds que por un par de citas de Schopenhauer, echando ambos mano, ante todo, de la presunta
abistoricidad del sistema schopenhaueriano en general: y asf ambos apelan a la cuestion de la supuesta ausencia
de un concepto de evolucion en la filosofia de la naturaleza, afiadiendo Lukdcs la del idealismo que niega la realidad
trascendental del tiempo (como si con eso negase Schopenhauer la realidad de lo histérico en el fenémeno...).
LLa retérica tanto de uno como otro casi hacen perder de vista la debilidad del argumento: «ahistoricidad» no es
sin mas «antihistoricidad», ni desdén u «odio» hacia la historia; estrictamente, aquella ni siquiera probarfa nada
sobre la presunta «devaluaciony...

* Hubschet, A., «<Hegel und Schopenhauer: Thre Nachfolge — Thre Gegenwatts, en: Schopenhaner Jahrbuch, n®
32 (1945-1948), pp. 23-42. Una traduccién inglesa del articulo, con el titulo «<Hegel and Schopenhauer: Aftermath
and Present», se encuentra en Fox, M. (ed.), Schopenbauner. His philosophical achievenent, Harvester Press-Barnes &
Noble Books: Sussex-New Jersey, 1980, pp. 197-214. Hiibscher integro6 el texto, con modificaciones, en el
influyente Denfker gegen den Strom de 1974 (reimp. Bouvier: Bonn, 1988), en el cap. 9: «Fortschritt und Riickschritt,
pp- 186-223: el texto de Jb 32 se integra en las pp. 195-203. Citaremos segin esta version, mas accesible.

» Cfr. Hubscher, A., Denfker gegen den Strom, ed. cit., p. 191. Tanto esta cita como las tres que siguen aparecen
y son iguales en el articulo original de 1948.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
214 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

«renuncio a la historia, el Estado, la sociedad»™, «vio ante si el rostro de Jano del progreso
histérico en sus formas tempranas y no se dejo engafiany’’; y «a la pregunta de Kant de “si el
género humano se halla en continuo progreso hacia lo mejor” responde Schopenhauer con

un claro “no”»*

. Analogas proposiciones acerca del «ahistérico» Schopenhauer sostiene
Hiibscher en escritos posteriores, por lo que puede decirse que siempre mantuvo ese punto
de vista®. No menos, pues, que Lukacs, repite Hiibscher —y con todas las letras— la vieja
afirmacion de Kuno Fischer de que Schopenhauer habria negado «todo valor y dignidad» a
la historia: y estamos hablando no de un historiador de la filosoffa de orientacién hegeliana o
de un vocero del DiaMat estalinista, sino nada menos que del presidente de la Schopenbaner-
Gesellschaft desde la muerte de Paul Deussen y el responsable de la edicién de las obras y legado
postumo de nuestro filésofo. Y sus textos sobre Schopenhauer y la historia, aunque desde
luego no gozaron de la popularidad de los de Lukacs, habrian de dejar su impronta.

Un documento temprano que lo prueba es el articulo «Schopenhauer y la sociedad» de
Max Horkheimer, de 1955, donde, podtia decirse, colisionan las fuerzas opuestas de Lukacs
y Hubscher". Como Lukécs, Horkheimer comienza presentando a Schopenhauer como
pensador burgués*!, de cuya obra se desprenderia una cierta «apologia de la represion»*’; donde
Lukacs hablaba de «radical negacién» y aun «repulsa» de la historia, Horkheimer asegura que
Schopenhauer sostenia la «insensatez de los emperios historicos, ya fueran teotia o praxisy™®.

3 Op. cit., p. 204.
T Op. dt., p. 212.
B Op. dat., p. 214.

¥ Asi ocurte ya en gp. at., pp. 101, 123, 125: se trata del mismo libro que estamos citando, Denker gegen den
Strom, pero en partes del texto escritas tiempo después del articulo de 1948. En la introduccién: «Schopenhauer
und das Buch» (1968) con que presenta el quinto tomo del Nachlass de Schopenhauer, Hiibscher, hablando sobre
las obras historicas listadas en el catalogo de la biblioteca de Schopenhauer, escribe (HN 'V, p. XIX): «Die
historischen Wissenschaften hat Schopenhauer in sein Weltbild nicht einbezogen, obwohl sie gerade in seiner
Zeit eine Blitezeit erlebten wie nie zuvor. Schopenhauer unternahm es, das GesetzmiBige, immer
Wiederkehrende zu begreifen, nicht das Einmalige und Individuelle. Geschichte war ihm also nur ein Wissen,
keine Wissenschaft. [...] Auch mit dieser Ansicht trennt er sich von Hegel, der in der Philosophie der Geschichte
einen Hauptweg seines Denkens sah». En /foc. ¢it., mas abajo, Hiibscher menciona de pasada «die unhistorische
Haltung Schopenhauers». Como vemos, se repiten aqui todos y cada uno de los puntos basicos de su exposicion
de Ia relacion de Schopenhauer con la historia y de la conexién con la polémica con Hegel.

* Hotkheimer, M., «Schopenhauer y la sociedad», en: Horkheimer, M., y Adorno, T. W., Socioligica 1T [1962],
Taurus: Madrid, 1966, pp. 151-164. El original aleman, «Schopenhauer und die Gesellschaft», se publicé primero
en el Jb 36, 1955, pp. 49 y ss.; nuestras citas remiten a la traduccion espafiola indicada. No estd de mas recordar
aqui que Horkheimer era miembro de la Schopenbauer-Gesellschaft, dirigida por entonces por Hubscher, ya desde
antes de la Segunda Guerra Mundial. Los tres articulos de Horkheimer a los que haremos referencia en el texto
y notas se publicaron originalmente en el 6rgano de la sociedad, los Jahrbiicher der Schopenbaner-Gesellschaft (= Jb).

" Cfr. op. cit., pp. 151 y ss.
2 Op. cit., p. 154. (. la «consagracion de lo existente» en p. 155, y, en p. 157, «su rechazo de la subversion».
B Op. dt., p. 155.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 215



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

Ahora bien, en un giro caracteristico, Horkheimer concede que el presunto «desprecio por
los movimientos histéricos» de Schopenhauer estarfa «muy fundado»™. Y, en linea similar, no
solo cuestiona ese «antiprogresismo» enumerando opiniones aisladas de Schopenhauer en las
que este manifiesta un peculiar optimismo en cuanto al progreso en la historia®; sino que
también atenua o relativiza su propia tesis inicial de la «apologfa de la represién»*, llegando
hasta subvertirla en el mismo texto: aunque Schopenhauer sostenga «la inevitabilidad del
padecer y de la bajeza y subraye la inutilidad de la protesta, su estilo constituye una protesta
unica contra el que sea asi»*’; Horkheimer incluso concluye que la «resistenciar es «el alma de
la filosofia schopenhaueriana»®®. Pero todavia més cercana a la posicién de Hibscher es la
postetior ponencia «La actualidad de Schopenhauet, de 1960%, donde Horkheimer reivindica
al filésofo en el marco de la desilusion sobre el progreso que sigui6 a la guerra mundial, con
las consiguientes referencias a la relacién de Schopenhauer con la historia: «él vefa las cosas
con demasiada claridad como para excluir la posibilidad de la mejora histérica», solo que
«sospechaba lo que podia resultar de tal cambio; y, asi, «en el siglo transcurrido desde la
muerte de Schopenhauer, la historia ha tenido que reconocer que él vio directamente el interior
del corazén de ella»”’. No tenemos aqui, pues, a un Schopenhauer «sin sentido histérico,

" Loc. cit.: «del mismo modo que en su recusacion de la filosofia de la histotia se contenfa el desprecio —sin
duda, muy fundado— por los movimientos histéricos [...], por otro lado, en la proclamacion de tal insensatez
se hallaba la consagracion de lo existente». La frase es caracteristica porque, si por una parte repite o emula a
Lukdcs (con Kuno Fischer mirando desde la distancia) en lo relativo al «desprecio» de lo histérico y la «apologia
de la represiony, en contraste habria sido inconcebible en Lukacs la concesion de que ese «desprecio» sea «muy
fundadon.

B Cfy. op. cit., pp. 159 y ss. (Hubscher hata lo propio en 1974: ¢fr. Denker gegen den Strom, ed. cit., p. 215s.)
Horkheimer comenta que, en esos pasajes donde Schopenhauer admite la posibilidad real de una futura «Jaujax,
también advierte sobre los nuevos males que ese estado de cosas acarreatfa. Las ultimas paginas del articulo (pp.
161 y ss.) se consagran a ilustrar esa tesis con ejemplos del siglo XX.

1% Op. at., p. 156: «en tigor logico, el pesimismo filosofico no se compadece mejor con la argumentacion
racional en favor del statn quo que con la propaganda por la subversiony; p. 157: «lo existente no queda glorificado
por la desconfianza schopenhaueriana ante la reforma y la revolucién».

7 Op. cit., p. 158. Hotkheimer afiade que, en Schopenhauer, «a la crueldad no se la convierte en un idolo, y
su interpretacion positiva le es abominabler. Tal «interpretacion positiva» serfa esa «historizacioén del ser en que
las victimas no aparecen y los verdugos se esconden» que menciona Horkheimer unas lineas arriba.

8 Op. dt., p. 163.

# M. Horkheimer, «Die Aktualitit Schopenhauers». La ponencia se ley6 otiginalmente el 21/9/1960, con
ocasion del centenario de la muerte de Schopenhauer. Poco después se publicéd en el Schopenhaner-Jahrbuch, Jb
42,1961, pp. 12 y ss., y luego en el ya citado Sociologica II de Horkheimer y Adorno (1962). Una traduccion
inglesa, titulada «Schopenhauer Today», se encuentra en el ya citado volumen colectivo editado por Fox, gp. cit.,
pp. 20-33.

0 Cfr. Hotkheimer, M., en: Fox, M. (ed.), op. cit., p. 21s. Hotkheimer habla en particular del «drama» de las
revoluciones socialistas, que habrfan dado paso a «una burocracia totalitaria terrorista» (p. 31). Aunque se trate
de dos pensadores de linea marxista, parece que aqui estamos en las antipodas de Lukacs...

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
216 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

«antihistoricista»’’, o «enemigo del progreson, sino a uno que desconfia de este porque cree
que no puede cambiar lo que es esencial: y Horkheimer le da, ademas, la raz6n en esto. En el
articulo hay, por cierto, una referencia a la polémica con el «optimismo» histérico de Hegel
—Ilo que no ocurria en el de 1955—: interesado mas bien en conciliar a los dos filésofos,
Horkheimer cita un pasaje de las Lecciones de filosofia de la historia de Hegel que bien podtia
haber escrito, dados sus ligubres tonos, Schopenhauer®”. Tanto en este aspecto como en la
relativizacion del presunto «antihistoricismo» schopenhaueriano Horkheimer ha terminado,
pues, de desmarcarse de Lukacs™, con quien, sin embatgo, patece polemizar ticitamente en
casi todo momento™.

No nos hemos propuesto realizar aqui un examen exhaustivo de la tradicién sobre la
relacién negativa de Schopenhauer con la historia. Nos detendremos, pues, en Horkheimer,
dado que con él —con Hubscher como precursor— se inici6 una linea de intérpretes que,

! En la version espatiola del articulo contenida en Socioligica 11, Taurus: Madrid, 1966, se lee al comienzo (p.
165): «Mas para Schopenhauer, /a bistoria, por lo demds odiada, garantizaba..» (subr. nuestro); ahora bien, en la
version inglesa la frase dice algo muy diferente: ¢f. Horkheimer en: Fox, M., gp. cit., p. 20: «... the same history
which zn other respects he [Schopenhauer] bateds (subr. nuestro). No hemos podido consultar el original aleman,
pero, en la trad. inglesa, solo «odia» algunos aspectos de la historia. En esa medida podemos decir que en este
escrito Horkheimer 7o sostiene la tesis del «antihistoricismon.

32 Cfr. op. cit., p. 28s.

33 Lo mismo sucede con otro articulo sobre Schopenhauer que publicé Hotkheimer en 1972, donde también
es uno de los temas principales el «pesimismo» y, por tanto, su posicion frente a la historia: ¢f. Horkheimer,
«Bemerkungen zu Schopenhauers Denken im Verhaltnis zu Wissenschaft und Religion», en el volumen colectivo:
Von der Aktualitit Schopenbaners. Festschrift zum 75. Geburtstag Arthur Hiibschers, Verlag Waldemar Kramer: Frankfurt
am Main, 1972 (= Jb 53, Schopenbaner-Jahrbuch fiir das Jahr 1972), pp. 71-79. Horkheimer repite algunas de sus
tesis de la ponencia de 1960; 2 g. en p. 78 se lee: «Der gegenwiirtige Lauf der Gesellschaft ist eine Rechtfertigung
des Pessimismus, die Schopenhauer ahnte, aber noch nicht zu analysieren vermochte» (aludiendo a la
maquinizacién moderna del ser humano).

3 Lukacs no es nombrado en el articulo de 1960, como no lo era en el de 1955; sin embargo, en ambos
textos hay fuertes indicios de la presencia latente del hungaro. Ya hemos visto algunos, pero hay mis; asi, en la
cita de pp. 28 y ss. de la traduccién inglesa del articulo de 1960 aducida un par de notas arriba, la adscripcién de
la expresion «wicked optimism» a Schopenhauer como dirigida directamente contra Hegel (adscripcion que
repite Adorno) parece depender de la exposicion de Lukacs en Die Zerstirung der 1Vernunft (ofr. Lukacs, op. cit., p.
174): la cita corresponde a W 1, 385, y el término de Schopenhauer traducido como «wicked» en la version
inglesa del articulo de Horkheimer, y como «infame» en la trad. cit. de Lukacs y en un pasaje sobre Schopenhauer
del colega de Horkheimer, T. W. Adorno (¢fr. sus Tres estudios sobre Hege/ [1963], Taurus: Madrid, 1970, p. 111),
es ruchlos (P. Lopez de Santa Marfa traduce «perverson). El pasaje de Schopenhauer data de 1818 (1* ed.) y por
ende 7ada tiene que ver con Hegel, dado que en esa fecha Schopenhauer estaba muy lejos de conocer la filosofia
del que mucho mas tarde llamaria su «rival». Lukacs no dice lo contrario, pero el contexto facilita establecer la
falsa conexion, que aparece muy clara en Adorno y Horkheimer. Otro indicio posible es que, al comienzo del
articulo de 1960, Horkheimer habla de la usual servidumbre de la literatura (y la filosofia) para con el orden
establecido, y sin embargo deslinda de ella (aunque no plenamente) a Schopenhauer, en cuanto autor «ill-suited
to education for efficiency, even academic efficiency», lo que podtia verse como una polémica tacita contra la
tesis principal de Lukacs acerca de la «apologia indirecta.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 217



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

contestando a Lukacs, propusieron con pequefias vatiaciones lecturas positivas del denominado
ora «antihistoricismow, ora «ahistoricidad», ora «antiprogresismon, de Schopenhauer, asi como
las implicaciones relativas a la polémica de este con Hegel, a menudo focalizada, de acuerdo
con Lukdcs, en dicho «antihistoricismon. La literatura al respecto es abundantisima —también
en lengua espafiola— y es dificil que el lector no se haya topado con ejemplos particulares de
dicha tendencia. Ahora bien, por mas que el tono de reproche de Lukacs y Kuno Fischer sea
reemplazado por el de defensa y aun el de elogio, un punto comun a la mayoria de los
intérpretes aludidos es la admisién incondicional de la negacion de «todo valor y dignidad»
de la historia en Schopenhauer —Kuno Fischer, seguido por Hiibscher— y de las tesis de
partida de Lukacs —también inspirado en Fischer— sobre la «devaluacion» de la historia, la
«negacion radicaly y «repulsa del significado de toda historicidad» asi como el supuesto de
que la critica a Hegel se centrarfa y aun tendria sus «raices» justamente ahi: estos puntos de
vista fundamentales no solo no se discuten sino que los encontramos radicalizados hasta la
exageracion en féormulas como, por citar un par de ejemplos, la de una «destruccion de la
historia» en Schopenhauer™ o la de que, en este, «el simple y puro concepto de historia resulta
desintegrado»’.

Frente a esta tradicién, nosotros pensamos que, por el contrario, esas tesis generales al
parecer universalmente aceptadas son dignas de, como minimo, ser puestas en cuestion y
sometidas a una revision critica. Naturalmente, no negamos que la interpretacion que ofrece
esa tradicion tenga su verosimilitud y aun su parte de razoén, pues es incontestable que
Schopenhauer mantiene en relacién con la historia, en muchos textos, una clara actitud critica
—si exclusivamente 7egativa, es uno de los aspectos que deberemos examinar mas de cerca—.
Lo que nos preguntamos es si aquellas tesis de Fischer, Lukacs y Hubscher aceptadas en la
tradicion como fundamentos incontestables merecen tal consideraciéon o mas bien deberian
matizarse y atenuarse, cuando no subvertirse o rechazarse como completamente equivocadas.
Y para resolver esta cuestion, el inico camino es ir a los textos mismos de Schopenhauer.

3 Cfr. Villacafias Betlanga, J. L., Historia de la filosofia contempordinea, Akal: Madrid, 1997, cap. 1: «Schopenhauer
y el viaje por el mundo burguésy, pp. 13-30; para la expresion citada, vid. p. 25. Ya el propio titulo del capitulo
delata el influjo de Lukacs, aun cuando se llegue a conclusiones opuestas a las de este: en efecto, justo su posicion
frente a la historia serfa lo que hace de Schopenhauer «casi nuestro contemporaneow, «pues ser contemporaneo
no es sino andar rumiando la desilusion de los ideales» (p. 29).

% Cfr. Crespillo, M., «Introduccion: ¢Para qué Schopenhauer, hoy?», en: Schopenhauer, A., Parerga y
paralipomena I, Agora: Malaga, 1997, pp. 9-63; acerca de Schopenhauer y la historia, ¢f. las pp. 12-15; la expresién
citada se halla en p. 12s; ¢ también la p. 15, donde Crespillo expone lo que le «queda» a Schopenhauer «una
vez anulada la historia». Crespillo, como muchos otros, entiende esa «desintegracion» de la historia de forma
positiva: invocando a Horkheimer, sostiene que la «actualidad de Schopenhauer» radicarfa justo en su «estar
contra el progresox» (¢fr. p. 20 y p. 13; a nosotros, sin embargo, nos parece que Horkheimer esta muy lejos de
decir que Schopenhauer esté «contra el progreso).

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
218 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

§ 2. LA HISTORIA EN LOS TEXTOS DE SCHOPENHAUER

El pasaje de Schopenhauer que pasa por ser el principal sobre la historia es el capitulo 38 del
tomo de complementos (W 1I) de Dze Welt: ya el titulo del capitulo, «Sobre la historia», invita a
entenderlo como tal Haupstelle, junto a la ventaja de encontrar alli reunidos buen nimero de
pensamientos del autor sobre el tema, en contraste con lo disperso de las multiples declaraciones
sobre la historia que se hallan en el libro original de 1818. Un pasaje que a primera vista podria
competir con aquel es el § 233 del segundo tomo de Parerga y Paralipimena (P 11); sin embargo,
se trata de un texto no solo bastante mas breve, sino, sobtre todo, de mucho menor interés,
debido a lo bastante inconexo de sus contenidos (se podria describir, en efecto, como una suerte
de apéndice del texto de W II); sea como sea, el cap. 38 de W I es el Jocus principal al que recurre
una y otra vez la tradicion a la que nos referimos, ya desde Kuno Fischer y Lukacs, aun cuando
estos ocasionalmente citen alguno de esos otros pasajes de 1818. Comencemos, pues, por echar
una ojeada al contenido del capitulo de 1844. Siguiendo su mismo orden:

1) Schopenhauer comienza por recordar muy escuetamente su tesis de 1818 segin la cual
la poesia ensefia mas sobre la esencia de la humanidad que la historia™’.

2) Procede entonces a abordar la cuestion —ya planteada en 1818, como pronto
recordaremos— de si la historia es propiamente ciencia. La historia, afirma Schopenhauer, carece
de lo esencial de la ciencia (Wissenschaf?), a saber, la subordinacion mutua entre los conceptos,
gracias a la cual lo individual se entiende a través de lo general; por eso, afirma, «no hay ningin
sistema de la historia como lo hay en cambio de toda otra cienciax; es un saber (Wissen), no una
ciencia®. Se aducen mds argumentos: la ciencia trata de objetos que aparecen en cualquier
tiempo, mientras que la historia habla de lo que existi6 una sola vez; el objeto de la historia, a
diferencia del de las ciencias, es por esencia lo individual, inagotable e inabarcable como tal, y
que ademas crece cada dia. Matizando el primer argumento, Schopenhauer reconoce que existe
una suerte de subordinaciéon conceptual en la historia, a saber, los periodos, reinados, etc., pero
su relacion con lo particular nunca es la de caso y regla como en la verdadera subordinacion
conceptual propia de la ciencia, sino la de parte y todo. También se opone a la ciencia en el
sentido de que, en esta, lo mas cierto y seguro es lo mas particular (debido a las siempre posibles
imperfecciones en el proceso de abstraccion), mientras que en la historia sucede al revés: lo
mids seguro es lo més general (periodos, etc.), lo singular casi siempre es dudoso™.

7 W 11, 501. Schopenhauer remite aqui al § 51 de W I (como de hecho hace en general, para todo el cap. 38,
en la nota al epigrafe); lo Gnico que afiade de momento es una cita de la Poética de Aristoteles (1451b5) en la que
este manifiesta algo semejante, también comparando poesia e historia.

% W 11, 502: «denn ihr [= Geschichte] fehlt der Grundcharakter der Wissenschaft, die Subordination des
Gewulten, statt deren sie bloBe Koordination desselben aufzuweisen hat. Daher gibt es kein System der
Geschichte wie doch jeder andern Wissenschaft. Sie ist demnach zwar ein Wissen, jedoch keine Wissenschaft».

> Para todo esto, 4 el conjunto del pasaje, en W II, 501-504. A los argumentos resumidos afiade al final el
de la dificultad de comprender la compleja motivaciéon humana, ya dificil de entender aun en uno mismo.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 219



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

3) Por razones similares a aquellas por las que se distingue de la ciencia, la historia se opone
también a la filosofia: esta, en efecto, aspira a lo mas general, a lo que no cambia, etc.; las
«cabezas filoséficas» quieren indagar, escudrinar, fundamentar (ergrinden), pero las «cabezas
historicasy, relatar (erablen)®.

4) Recapitulando: mientras que el arte —desde el primer momento Schopenhauer recuerda
que en 1818 establecié que la poesia aporta mas que la historia en lo que se refiere al
«conocimiento de la esencia de la humanidad»*'— tiene por objeto la zdea y la ciencia el concepro,
esto es, en ambos casos lo que siempre es y es siempre igual, la historia se ocupa de lo siempre
cambiante y contingente®

5) A todo lo que precede, que ocupa casi la mitad del capitulo, sigue el célebre pasaje sobre
la «construccion organica» de la historia en la filosofia hegeliana®. Dado que se trata aqui ya
no tanto de la historia misma cuanto de (una) filosofia de la historia, prescindimos por ahora
de resumir los argumentos que aduce Schopenhauer. Un aspecto interesante del pasaje, que
generalmente pasa desapercibido, es que, atendiendo a las diferentes ediciones del libro, se
descubre que aquel fue redactado en dos etapas diferentes, datando el primer parrafo de 1844
y de 1859 el segundo. Lo extenso del conjunto resultante —cerca de tres paginas— en relacion
al resto del capitulo ha contribuido con gran probabilidad a crear en algunos la impresion de
que la totalidad del cap. 38 de W II estarfa orientada a la critica de «la filosofia de la historia
bienpensante hegeliana»®. Se puede probat, sin embatgo, la falsedad de dicho supuesto®. No
es ahora, sin embargo, nuestro tema; asi que volvemos al texto mismo.

60 W I1, 504.

S\ 11, 501: «Ich habe in der unten bemerkten Stelle des ersten Bandes [= W I, § 51] ausfuhtlich gezeigt,
daB und warum fiir die Erkenntnis des Wesens der Menschheit mehr von der Dichtung als von der Geschichte
geleistet wird». Con esta frase comienza el cap. 38 de W 1L

62 W 11, 505.
W 11, 505-507.

 Cfr. Quesada, J., «Schopenhauer contra la histortia: la tarea moderna del esctito, en: Urdanibia, J. (coord.),
Los antibegelianos: Kierkegaard y Schopenbauer, Anthropos: Barcelona, 1990, p. 259: «todo el “Apéndice” XXXVIII
del Libro III (MVR) [= el cap. 38 de W II] esta dedicado a desmantelar una a una las piezas que sirven de
engranaje para la filosoffa de la historia bienpensante hegeliana». El subrayado es nuestro. Este pasaje de J.
Quesada es el unico que conocemos en que se sostenga explicitamente tal interpretacion del cap. 38 como
totalmente orientado al «antihegelianismo» schopenhaueriano, pero se adivina implicitamente en varios otros
autores de la tradicién que aqui nos ocupa.

65

Se puede probar, ante todo, a la luz de los manuscritos péstumos, donde se puede seguir con bastante
detalle la génesis de la mayor parte de los contenidos del capitulo y aun exd/ de esos contenidos fue el decisivo
a la hora de que Schopenhauer se decidiese por redactar aquel (a saber: no la polémica con los hegelianos, ni la
cuestion de la historia como ciencia, que en realidad es el tema que ocupa mas espacio, sino la del valor de la
historia). Curiosamente, lo que no se encuentra (por lo menos, en la edicion de Hiibscher del Nachlass) es ningin
fragmento preparatorio relativo a la critica de la filosofia hegeliana de la historia, lo cual constituye de suyo un
poderoso argumento para lo que decimos. Todo esto, decimos, puede probarse con gran detalle; algo mas
diremos al respecto mas abajo.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
220 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

6) En un pasaje también afiadido en 1859, Schopenhauer esboza brevemente, oponiéndola
a la hegeliana, una «verdadera filosoffa de la historia», a saber, aquella que reconozca lo idéntico
en todos los acontecimientos y procesos, y cuya divisa seria el eadem, sed aliter. También
pertenece a este pasaje la conocida afirmacion de que «si uno ha leido a Herodoto, entonces
desde el punto de vista filos6fico ya ha estudiado suficiente historia»®.

7) En la version de 1844, el pasaje original sobre la filosofia hegeliana de la historia era
seguido directamente por el resumen de todo lo anterior, a saber, las comparaciones con la
poesia, la filosoffa y la ciencia, y el intento (hegeliano) de «construir» la historia como
totalidad®”.

8) El resumen da paso al pasaje acerca del «valor de la historia»: ella es al ser humano y a
los pueblos lo que la razén al individuo, «ocupando el lugam de lo que serfa una autoconciencia
comun de la humanidad, que asi le confiere cierta entidad y unidad en cuanto totalidad®.

9) El capitulo termina con unas concisas reflexiones finales sobre la analogia entre la
relacién entre razén y lenguaje por un lado e historia y escritura por otro, asi como sobre la
significacion de los monumentos, entendidos como una suerte de precursor de la escritura®.
En estas dltimas paginas, por cierto, es donde mas claramente se percibe la naturaleza
fragmentaria del conjunto del capitulo, estructura —o falta de ella— comun a gran parte de
los demas «Complementos» de W II asi como, pot supuesto, al segundo tomo de los Parerga™.

El capitulo 38 de W II es, decfamos, el pasaje principal al que una y otra vez acude como
fuente la tradicion sobre el Schopenhauer «antihistoricista» y/o «devaluado» de la historia™.

% W II, 507s (pasaje afiadido en la edicion C, 1859).
W I, 508.

8 \W II, 508s. La expresion entre comillas la hallamos en p. 509: «[die Geschichte] vertritt die Stelle eines
dem ganzen Geschlechte unmittelbar gemeinsamen SelbstbewulBtsein, so daf3 erst vermége ihrer dasselbe
wirklich zu einem Ganzen, zu einer Menschheit wird».

8 Cfr. W 11, 509s.

" El vol. I de Die Welt es, en efecto, segin su mismo subtitulo, un volumen de «Complementos» al de 1818,
y asf con frecuencia Schopenhauer remite mediante notas a los lugares que «complementan» del tomo original.
Este es el caso también con el cap. 38, que se remite expresamente al § 51 de W I (W 11, 501, nota al epigrafe).
El detalle no es baladi en lo que se refiere a lo que decifamos sobre la interpretacion del capitulo todo como
presunto manifiesto «antihegeliano»: el cap. 38 es en realidad una coleccién mas bien rapsodica de fragmentos,
cuyos bocetos proceden ademas de épocas diferentes; en modo alguno es, pues, una #zidad pensada, pongamos,
con vistas a «desmantelar la «filosofia de la historia bienpensante hegelianax.

! Un aspecto que pasaron por alto Fischer, Lukécs y los que les siguieron no le pasé desapercibido, en
cambio, al perspicaz Wolfgang Weimer: en su monografico Schopenbauer, Wissenschaftliche Buchgesellschaft:
Darmstadt, 1982, sefiala la posible «devaluacion» implicita en la propia ubicacion del tema de la historia en la
obra del filésofo; en efecto, escribe (p. 93): «sorprende que Schopenhauer trate de la historia en el marco de la
Estética» (remite aqui a W I, § 51; W II, cap. 38; y P 11, § 233); la «perplejidad» que ello suscita aumentaria al
notar que esa ubicacion tiene «la intencién de mostrar qué poco valor tiene la historia en comparacién con el
arte». Como vamos a ver en seguida, la de esta «devaluacion» adicional es una pseudocuestion, ya que realmente
en W I la historia aparece tratada en #res de los cuatro libros y no solo en el libro III. La contingencia de que

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 221



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

Sin embargo, también hemos sefnalado que dicha tradicién también a veces echa mano, aunque
sea de manera poco sistematica, de algunos pasajes de la obra capital, la Hauptwerk, el texto de
1818 (W I). Conviene, pues, que nosotros también echemos una rapida ojeada a lo que este
afirmaba sobre la historia. Como vamos a ver —esperamos reflejarlo en el resumen que sigue—,
la mayor parte de lo que contiene el «complemento» de 1844 ya se avanzaba en W 1.

No son, pues, ni uno ni dos los pasajes de la obra de 1818 donde se aborda el tema de la
historia. Mas bien es un tema harto recurrente, que reaparece tratado desde diferentes
perspectivas’. Siguiendo el orden de la obra, la historia aparece para comenzar en el § 7, en
el Libro I, en un pasaje en el que Schopenhauer recuerda su doctrina, ya expuesta en la
disertacion de 18137, de que en cada ciencia domina alguna de las configuraciones del
principio de razén suficiente: entre otras ciencias, y como una mas, sefiala aqui que «la historia
tiene como problema los hechos acontecidos de los hombres a gran escala y en masa, y la ley
de motivacién como organom’™. Sin embargo, en el § 14, al discutir (como en parte del § 15)
el concepto de la ciencia, Schopenhauer concluye que, en rigor, la historia «<aunque es un saber,
no es ninguna ciencia»™: se trata de la misma discusion que, con argumentos enriquecidos,
reformula en 18447°. Ahi tenemos ya, pues, el programa de lo que se despliega en la primera
mitad del «complemento» de W II. Pero el tema de la historia es, decfamos, recurrente en W L.
En el libro II1, en el § 35, hay varias referencias al tema’”: sin entrar apenas en detalles,
mencionaremos de pasada que aqui se encuentra la comparaciéon con los dramas de Gozzi
que prefigura el eaden, sed aliter del cap. 38 de W I1"%; también en este lugar se encuentran las

aparezca en el libro IIT de W II se debe a que Schopenhauer considera el cap. 38 (segun la nota al epigrafe) un
«complemento» del § 51 de W I; a su vez, el § 233 de P II es un complemento del «complemento» de W II. Por
lo demas, Weimer es de los pocos intérpretes que ponen en duda para empezar que haya una total «devaluacion»
de la historia en Schopenhauer: ¢fr: op. cit., pp. 96 (donde niega expresamente que Schopenhauer quite todo valor
a la historia) y 98 (su teorfa es «heterodoxa» pero «no estéril»: muestra de ello serfa la obra del historiador Jakob
Burckhardt, influido por Schopenhauer).

> Lo mismo ocutre, pot cierto, en los manusctitos del Nachlass, tanto los previos a la publicacion de W 1
como los posteriores. En general, sin embargo, vamos a prescindir de ellos, para no complicar en exceso la
exposicion.

™ Diss. § 57, p. 90. El pasaje se halla también en la version de 1847: SzG, § 51, p. 157

"WI§7,p. 34

W1, § 14, p. 75. Para la distincion Wissen/ Wissenschaft, ¢ofr. W 1, 74.

" Cfr. supra nuestro resumen de W II, 501-505. De hecho, casi todos los «nuevos» argumentos de 1844
son asimismo antiguos, aunque no es en W I donde se hallan, sino en la version de las Vorlesungen (1820): ofr.
TgV, 522.

T Cf. W 1, § 35, pp. 214-216, passin.

® Cfr. W 1, 215s: como en los dramas de Gozzi, en la historia siempre aparecen los mismos personajes en
situaciones aparentemente distintas pero idénticas en el fondo, sin ellos saber que una y otra vez representan la
misma pieza...

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
222 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

ironfas sobre la creencia de «as gentes» en un progreso historico hacia lo mejotr” que no en
vano Lukacs cit6 para ilustrar el «antihistoricismo» de Schopenhauer, con preferencia sobre
el § 51%. Poco después, en el § 36, la histotia reaparece como una de las dencias, que, en cuanto
sometidas al principio de razén, son incapaces de alcanzar la verdadera esencia de las cosas®.
Esta aparente inconsecuencia con respecto a lo dicho en el § 14 ya se daba, de hecho, en el
mismo § 15% el cuestionamiento del szazus cientifico de la historia en el § 14 parece quedar
sin mucho efecto, ya que Schopenhauer no deja de tratarla como una ciencia méas®. Lo mismo
ocurre, por cierto, en W I, a pesar del desarrollo de los argumentos sobre lo no-cientifico de
la historia en el cap. 38*. Pero volvamos a 1818: aun en el libro 111, al tratar de la pintura
histdrica en el § 48, se anticipan algunas de las nociones después desarrolladas en el § 51%: en
este, que es el lugar al que Schopenhauer —con no demasiado rigor, como vemos— remite
en general el cap. 38 de W 11, encontramos un extenso pasaje en torno a la comparacion de
historia y poesfa, comparacion en la que la segunda (junto con las biografias y autobiografias)
sale vencedora, y con diferencia, frente a la historia, pues «a quien quiera conocer la humanidad
segun su esencia interna, idéntica en todos los fenémenos y desarrollos, segun su Idea, las
obras de los grandes poetas inmortales le presentaran una imagen mucho mas fiel y clara que
la que jamds puedan [ofrecetle] los historiadores»®. Comenzando el libro IV, el § 53 contiene
un pasaje sobre el «filosofar histérico» donde se discute tacitamente con Schelling en varias de

W 1, 215. En su traduccién, Pilar Lopez de Santa Matia vierte en este pasaje, quiza demasiado libremente,
«die Leuten» por «el vulgon.

80 Cfr. 1a cita de W 1, 215, en Lukacs, op. cit., p. 199. Justo después de aducir esta cita es cuando afirma Lukics
que «aqui estan las raices objetivas del odio enconado que Schopenhauer abriga contra Hegel».

8 17d. W 1, § 36, pp. 217 y ss., sobte todo p. 217.

2 WL, § 15, p. 97. Incluso en el § 51, p. 288s, el modo como se contrapone la historia a la poesia implica la
concepcién de la primera como ciencia, sometida al principio de razén, etc., aunque alli no se hable de ella
expresamente como Wissenschaft.

8 La «devaluacion» a la que la somete en ese sentido es, pues, relativa. Y también lo es desde otros puntos
de vista, pero eso lo discutiremos abajo. Veremos también que esta ambigliedad o, si se quiere, indecision, se
reproduce durante toda la historia intelectual de Schopenhauer. Por cierto que nos sorprende que Kuno Fischer
no aprovechase la aparente inconsecuencia para sefialar otra «antinomia» en Schopenhauer...

84 Asi, hacia el final del cap. 12 («Zur Wissenschaftslehre»), Schopenhauer ofrece una tabla de las ciencias
cuya division obedece a las distintas configuraciones del principio de razén, y aqui (W 11, 142) ubica sin vacilar
en la «doctrina de los motivos» la historia, junto a la doctrina del derecho, como ciencias ambas, tal como habia
hecho en 1813 en la Diss., § 57, p. 90 (= SzG, § 51, p. 157). En el mismo cap. 12 de W 11, ademis, habla de
«filosofias especiales» que se adhieren a las ciencias: y asi hay «una filosofia de la botanica, de la zoologfa, de la
historia, etc.» (subr. nuestro): de nuevo, aqui la historia es ciencia (W 11, 140).

8 Cfr.en W 1§48, p. 272, el pasaje en defensa de la pintura holandesa y acerca de la «<innere Bedeutsamkeit»
de las acciones y la «duflere Bedeutsamkeits. En la p. 273 se afiade una observacién sobre la relacion entre lo

individual y lo universal en el arte y la historia.

56 W 1, § 51, p. 290s; el extenso pasaje con la comparacién ocupa las pp. 288-293. Sin embargo, el tema

principal del § 51 es el de 1a esencia de la poesia.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 223



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

sus «etapas», y cuyos principales argumentos Schopenhauer reutilizarfa veinticinco afios
después en su nueva polémica con la filosofia hegeliana de 1a historia®. Por ultimo, en el extenso
§ 68, al referirse a las biografias de santos, nuestro filésofo comenta el «silencio» que guarda
la historia acerca de estos personajes: pues su asunto no es la negacion, sino la afirmaciéon de
la voluntad de vivir; en cambio, para el filésofo que se ocupa del significado ético de la
conducta, lo importante y significativo no es tanto el fenémeno del «conquistador del mundo»
(Welteroberer) cuanto mas bien el del «superador del mundox» (Weltiiberwinder); en ese sentido,
aquellas biograffas, por torpes que sean desde un punto de vista literario, «son para el filésofo
mucho mis instructivas e importantes que el propio Plutarco o Livio»™: una afirmacion que
hubo de escandalizar a Kuno Fischer®. Al escribir esas lineas, Schopenhauer era, sin embargo,
plenamente consciente de lo paraddjico y «escandaloso» de su posicion”.

Si comparamos, pues, el cap. 38 de W II con el conjunto de pasajes de W I que incluyen
referencias al tema de la historia, obtenemos que lo que aquel aporta, en su mayor parte, son
algunos desarrollos y argumentos adicionales, sin introducir nada esencial; la excepcion serfan
un par de temas nuevos, a saber, 1) la critica de la filosoffa hegeliana de la historia, 2) la
propuesta de una «verdadera filosoffa de la historia» (introducida en la edicién de 1859) y 3)
el pasaje sobre «el valor de la historia»: de estos tres, solo el tercero es propiamente #uevo, ya
que, como ya hemos senalado, la discusién con los hegelianos viene a repetir la de 1818 con
el «filosofar histérico» de Schelling: lo nuevo es, pues, el cambio de antagonista, poco mas’';

¥ Cfr. W 1, § 53, p. 322s. El pasaje contiene seguras alusiones al Frezbeitsschrift de 1809 de Schelling y a su
opusculo Filosofia y religion de 1804. Un eco, un tanto criptico, del pasaje se encuentra en el apéndice, KKP, ya en
la version de 1818, en la mencién sarcastica de «largas historias que se ocupan del absoluto» (KKP, 618). Que
se alude con ello a Schelling lo confirman dos pasajes de las lecciones claramente emparentados con aquel; ¢
TgV, 420, y MdN, 208.

8 W1 § 68, pp. 455 y ss.

% Kuno Fischet, op. cit., p. 498: «Auch haben wir gehort, als von der Welteroberung und Weltiiberwindung
die Rede war, dal die Legenden vom Leben der Heiligen und die Autobiographie der Madame Guyon weit
interessanter, belehrender und beherzigenswerter seien, als die Geschichten der Livius und des Plutarchl» (la
interjeccion es de Fischer). La eleccién del ejemplo de M. Guyon por parte de Fischer es maliciosa: es verdad
que Schopenhauer, aunque sefiala lo torpe de su estilo, se declara admirador de esa biografia, pero cita fambién
otras numerosas obras hagiograficas y afines que en cambio Fischer prescinde de citar, y que incluyen, entre
otras, la biograffa de san Francisco de Asfs escrita por san Buenaventura, una de Buda recopilada por Spence
Hardy (1850), una de las de Spinoza junto a la introduccion de su Tractatus de intellectus emendatione, asi como las
«Confesiones de un alma bella» de Goethe (de Los asios de aprendizaje de Wilhelm Meister, libro VI).

% Cfr. W 1, 456: «Uns aber [...] wird doch wohl &eine Schen vor der stets bleibenden Stinmenmehrheit der Gemeinbeit
und Plattheit abhalten zu bekennen, daf3 die groBte, wichtigste und bedeutsamste Erscheinung, welche die Welt
aufzeigen kann, nicht der Welteroberer ist, sondern der Weltiiberwinder». El subrayado es nuestro.

' Es nuevo, ante todo, el argumento apatentemente «nominalista» (asf lo denomina Horkheimer en el ya
citado Socioldgica, Taurus: Madrid, 1966, p. 156: sin embargo, no hay que olvidar que Schopenhauer sostiene un
sui generis realismo de las «ideas platénicas») segun el cual la unidad del «curso vital» del género humano es «una
ficciény, dado que tanto este, la humanidad, como los pueblos —protagonistas de la historia— son «meras

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
224 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

por su lado, lo que tiene de nuevo la «verdadera filosofia de la historia» que Schopenhauer
esboza en 1859 es precisamente el titulo, ya que para fodas las tesis que propone en 1859
pueden encontrarse antecedentes tanto en el texto de 1818 como en el texto original de 1844.
Como auténtica novedad de este, pues, solo cabe sefialar la tematizacion del «valor de la
historia» —un pasaje incomodo, como pronto recordaremos, para Kuno Fischer, y que otros
autores optaron por, sencillamente, ignorar—. De ahi también, en fin, nuestras dudas a la
hora de aceptar el cap. 38 de W II como Haupistelle sobre la historia: es un pasaje en el que,
ciertamente, se reunen muchas ideas acerca del tema, pero estas remontan al libro de 1818, a
veces con mayor desarrollo.

Dejamos aqui el repaso de los pasajes capitales de Schopenhauer sobre el tema (fragmentos
del Nachlass aparte): arriba mencionabamos el § 233 de P 1II; sin embargo, como dijimos, se
trata de un texto bastante disperso, y, ademas, es asi que la tradicion generalmente prescinde
de ¢€l, por lo que nosotros también podemos hacer lo propio”. Los textos recién resumidos
han de ser, pues, el arsenal y el lugar donde deben localizarse los materiales que prueban la
«devaluaciony de la historia practicada por Schopenhauer.

§ 3. EL VALOR DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER: LOS LIMITES DE LA «DEVALUACION»

¢Cual es el alcance real de la «devaluacion» de la historia en Schopenhauer? Ya es, creemos, el
momento de abordar la cuestién decisiva acerca del «antihistoricismo», 0 como quiera
llamarselo, de Schopenhauer, a saber, la de si, hasta qué punto y en qué sentido practica
realmente una devaluacidn de la historia. Para ello hemos de remitirnos ante todo a la obra de
1818: de las posteriores «devaluaciones» podriamos prescindir, ya que solamente constituyen,
como se ha visto, variantes del texto original de Die We/t. Si decimos que esa «devaluaciény,
sila hay, es en todo caso relativa, no sera ninguna sorpresa, pues ya lo hemos sugerido desde
el comienzo; la cuestion es determinar, con toda la precision posible, su alcance. Y puede

abstracciones» (W 11, 505s). Comparado con el texto en que polemiza con Schelling en W 1 § 53, podria parecer
nuevo también el argumento de W II, 505, sobre ciertas «mythologische Grundansichten» que tacitamente
estatfan a la base de la «construccion» historica de los hegelianos; sin embargo, en textos preparatorios del pasaje
de W I, y aun en este mismo de forma un tanto criptica, se encuentran alusiones y aun referencias expresas a las
intenciones teolégicas (teodicea) del «filosofar histérico» schellingiano.

2 Ta naturaleza de «complemento del complemento» (esto es, complemento del cap. 38 de W II)
caracteristica del § 233 de P 1II se denota incluso comparando las distintas «capas» de su redaccion: la version
original de 1851 fue doblada en numero de paginas en la péstuma de Frauenstidt de 1862 (edicion F, siguiendo
indicaciones de Schopenhauer en su ejemplar de mano), con afiadidos menores y mayores introducidos por
doquier. Por lo demas, este § 233, saturado de observaciones sobre trivialidades como la moda de llevar barba,
la altura a la que hay que colocar las estatuas, etcétera, podia pasar por el epitome de la «devaluacién» de la
historia en Schopenhauer, dada la dispersion y superficialidad que dominan en el texto: la historia no parece ser
para nuestro filésofo, si nos atenemos a este escrito, un tema digno de muy hondas reflexiones. Pero, dado que
la tradicién no aprovecho esta veta, nosotros también podemos dejar de lado el pasaje.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 225



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

seflalarse con mucha precision en qué radica esa relatividad, pues es asi que el propio
Schopenhauer en cada caso ha indicado con gran claridad en qué sentido lleva a cabo cada
aspecto de la «devaluaciéon» de la historia. Comencemos con los pasajes de 1818. Muy
brevemente:

1°) En el § 14 del libro I, Schopenhauer observa que en la historia falta un auténtico
sistema de subordinacién conceptual tal como el que caracteriza a la cencia propiamente dicha,
pero no por ello deja de seguir hablando de la historia como ciencia una vez y otra, en el
mismo tomo original de 1818 (§§ 7, 15, 36 y, algo indirectamente, también en el § 51). No se
trata de una involuntaria inconsecuencia por parte del filbsofo, puesto que la misma aparente
paradoja se repite en textos postetiores, incluyendo el segundo tomo de Dze Welf. Y es que
lo que en el § 14 de W I habia escrito Schopenhauer es que la historia es un saber, pero no
una ciencia «en sentido estrictor, genau genommen’: la expresion deja un espacio a que se pueda
hablar de la historia como ciencia en un sentido amplio, y, como vemos, Schopenhauer asi lo
hace, y, por cierto, repetidas veces. La «devaluacién» de la histotia como ciencia es, pues, en
efecto, relativa.

2°) En los pasajes del libro 111 en los que Schopenhauer coloca la historia por detras de
la poesia, advierte una y otra vez sobre en qué sentido hace tal cosa. Inicialmente, en el § 35,
rechaza (para irritacion de Lukacs) la «creencia de las gentes» de que «el tiempo traiga algo
realmente nuevo y significativoy, pero, antes de hacerlo, indica que tal rechazo se producira
en aquel que «haya captado bien» la distincién entre lo fenoménico y lo esencial, lo propio de
la Idea™. En el § 48, defendiendo el valor de la pintura holandesa, cuyos motivos serfan
«insignificantes» desde un punto de vista historico, establece la distincién entre «significacion
externa» e «interna» de los fendmenos y las acciones humanas: la segunda es la que «vale» en
el arte, pero la primera lo hace en la historia; ambas son independientes, y, aunque pueden
coincidir a veces, también pueden presentatse por separado’. Dicho de otra manera, la historia
tiene un campo propio de validez, a saber, el de la «significacién externax, la cual, en cuanto
independiente, no se anula por el hecho de que, desde el punto de vista del arte, de la Idea, tenga
mayor importancia la «significacion internax. La distincion se repite, con mas claridad incluso,
en el decisivo § 51: en un momento culminante de la comparacion de poesia (y biografias) e

” En W IL, pp. 501-505 (cap. 38) se prosiguen y entiquecen los argumentos de W I § 14; y en el cap. 23, p.
337s, Schopenhauer es consecuente hasta lo chocante cuando, en una clasificacion de ciencias segin la forma en
que abordan las manifestaciones de la voluntad, cuando se llega al momento donde uno esperaria encontrar
nombrado al historiador, el lugar de este lo ocupa el poeza: jen una clasificacion de ciencias! Y, sin embargo, en el
cap. 12, como vimos, la historia es tratada como ciencia con todas las letras en dos ocasiones (W II, 140 y 142).

9 W 1, p. 75: «... daher Geschichte, genan genommen, zwar ein Wissen, aber keine Wissenschaft ist» (subr. nuestro).
% Cfr. W1, § 35, pp. 213-215. Las expresiones citadas se hallan en la p. 215.

96

W1, § 48, p. 272: «Nur die innere Bedeutsamkeit gilt in der Kunst: die duBlere gilt in der Geschichte. Beide
sind véllig unabhingig von einander, kénnen zusammen eintreten, aber auch allein erscheinen». Véase también
el contexto de esta frase.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
226 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

historia, Schopenhauer indica que «el unico aspecto aqui considerado» es «lo que concierne a
la significacion interna de lo que apatece (das Erscheinende)»’; una y otra vez, en el § 51, se
repite y se remarca la precision sobre el punto de vista desde el cual se realiza la comparacion®.
Se mantiene, pues, la distincion del § 48; en cierto lugar, incluso, Schopenhauer explicita que
la historia, como la pintura retratistica, «ofrece lo verdadero en lo singular y «tiene la verdad
del fen6menoy, con lo que de nuevo le otorga un campo propio de plena validez”. En el § 51,
ademas, concede a la historia el privilegio de ofrecer una ensefianza pragmatica a la hora de
obtener «reglas para el comportamiento propiox: alli asegura que la historia y la experiencia
no son muy adecuadas para ofrecer «miradas profundas a la esencia interna del hombre», pero
también que «esto ultimo sigue sin estar ez modo alguno excluido de ellas» (subr. nuestro)'™. En
suma, en el libro III se argumenta que, para el conocimiento de la esencia (Wesen) de los
fenémenos humanos, de la Idea que en cada caso se manifiesta en ellos, es mucho s
adecuado y capaz el arte, la poesia, que la historia. Noétese el uso del grado comparativo: y es
que esa clase de conocimiento, dice el filésofo, «en modo alguno esta excluido» de la historia,
a la cual, segtin se ha visto, concede en todo caso un ambito propio de validez. La ventaja de
la poesia es, pues, relativa, como lo es la «devaluacién» que sufre la historia en la comparacion
con aquella.

WL § 51, p. 291: «in der hier allein betrachteten Riicksicht, namlich in Betreff der innern Bedeutung des
Erscheinenden...»

% Cfr W, p. 291: «Wer also die Menschheit zbrens innern, in allen Erscheinungen und Entwicklungen identischen
Wesen, zhrer Idee nach erkennen will, dem werden die Werke der groB3en unsterblichen Dichter ein viel treueres und
deutlicheres Bild vorhalten, als die Historiker je vermégen» (subr. nuestro); de nuevo, en /oc. cit.: «in Hinsicht auf
die Erkenntnis des Wesens der Menschheit..» (subr. nuestro); p. 293: «...so hat fiir die Darstellung der Ideen, welche wir
in Geschichte und Biographie suchen kénnen, die Dichtkunst sehr vieles vor beiden voraus» (subt. nuestro).

% W 1, p. 288: «Geschichte aber verhilt sich zur Poesie wie Portritmalerei zur Historienmalerei: jene gibt
das im einzelnen, diese das im allgemeinen Wahre: jene hat die Wahrheit der Erscheinung und kann sie aus
derselben beurkunden...».

100 1, p. 288: «Zwar lehrt auch Erfahrung, lehrt auch Geschichte den Menschen kennen; jedoch ofter die
Menschen als den Menschen: d.h. sie geben mehr empirische Notizen von Benechmen der Menschen gegen
einander, woraus Regeln fiir das eigene Verhalten hervorgehn, als daf3 sie in das innere Wesen des Menschen
tiefe Blicke tun lieBen. Indessen bleibt auch dieses letztere keineswegs von ihnen ausgeschlossen».
Incidentalmente, en la afirmacién acerca del modo como la historia ofrece de algin modo «reglas para el
comportamiento» puede verse un palido germen de la doctrina de 1844 sobre el valor de la historia como
«autoconciencia» o «razén» de la humanidad: en efecto, es en un sentido practico en el que se sostiene tal cosa
en el cap. 38 de W II. Es «razén» o «autoconciencia» en la medida en que estas ofrecen al hombre maximas de
conducta, le permiten contemplar el pasado y vislumbrar el futuro con miras a tomar decisiones, permiten la
accion conjunta de los hombres, etc., conforme a la doctrina habitual de Schopenhauer sobre la Vernunft (¢fr.,
como lugares clasicos: W 1, § 8, pp. 43 y ss.; KKP, 575 y 614). Naturalmente, el enfoque eminentemente practico
de la naturaleza de la Raz6n no contradice la «devaluacién» de la Razon (practica) de Schopenhauer, poco menos
célebre que la de la historia, y no menos cuestionable como tal. Lo que niega Schopenhauer a la Razén es que
sea fuente de la intencién moral, no su capacidad de articular esta en forma de maximas éticas ni, mucho menos,
su valor en lo que concierne a las kantianas «reglas de prudencia».

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 227



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

3°) En el libro IV, Schopenhauer excluye al comienzo (§ 53) los «cuentos» del «filosofar
histérico» ala hora de abordar la significacion ética de la existencia. Dicho de otro modo, rechaza
las versiones laicas de la teodicea que apelan a la confianza en el progreso en la historia para
relativizar el peso de la existencia del mal en el mundo e incluso justificarla. Schopenhauer
rechaza tal uso filoséfico de la historia recurriendo a argumentos de la filosofia trascendental
kantiana (idealidad del tiempo), lo que da a la discusion la apariencia de ser ante todo una
polémica metafisica: se trata, empero, de la obertura del libro IV, lo que implica una orientacién
ética de la discusion'”. En todo caso, notemos que aqui no es la histotia, sino ciertas filosofias de
la historia lo que se cuestiona. Lo mismo ocurre, desde luego, con el pasaje del cap. 38 de W II
donde se discute con los hegelianos. No hay en estos textos #inguna «devaluacion de la bistoria».

4°) Por ultimo, en el libro IV se opone la historia universal —en cuanto relatos de la
«afirmacion de la voluntad» (guerras, poder, gloria...)— al estudio de la ascética, de las biografias
de los santos, excluidos por norma del ajetreo y trajin humano del que aquella propiamente se
ocupa'®. Sin embargo, son Aistorias (biografias) de santos las que dan matetia ética a la filosofia'®.
No se trata, pues, de una oposicion esencial: en el § 68 no se dice, es cierto, que la historia
podtia ocuparse del Weltiiberwinder tanto como del Welteroberer, pero propiamente tampoco se
dice lo contrario'. Simplemente, es asi que, por regla general, a la historia no le interesan los
«negadores del mundo» porque sus actos son ajenos a la cadena causal de los «grandes»

100 Aqui, como en los otros casos, también hallamos advertencias sobre el punto de vista que se adopta. En
el pasaje sobre el «filosofar historicon, Schopenhauer opone a este desde el comienzo el «conocimiento filoséfico
del mundoy, cuyo tema setfa la esencia (Wesen) del mismo (W 1, 322); al final del pasaje (p. 323) insiste en que
«el auténtico modo filoséfico de considerar el mundo» no es el que «pregunta por el “de donde” y “adonde” y
“por qué”, sino siempre y en todas partes por el “gu#é” del mundon.

192 Cuando en el § 68 habla del silencio de la histotia ante las biografias de los santos y, para escindalo de
Fischer, afirma que estas serfan «infinitamente mas instructivas e importantes que los propios Plutarco y Livion,
también explicita desde qué punto de vista lo afirma: a saber, el de quienes «no perseguimos el hilo de los
fenémenos en el tiempo, sino que como filésofos tratamos de investigar la significacion ética de las acciones»
(W 1, 450).

13 No solo es que esto se deje infetir del mero hecho de que Schopenhauer mencione tales biografias, que
son otras tantas Aistorias, sino que incluso lo deja caer tal cual en el § 71 de W I, p. 487. Mas explicito, empero, se
halla en el boceto del § 71, el fragmento n® 612 (1816) de HN I, pp. 410-412; ¢f-. p. 411: «Auf diese Weise, ndmlich
durch Betrachtung der Heiligen, die das Leben freilich selten, wob/ aber die Geschichte [subt. nuestro] und mit besser
verbiirgter innerer unverkennbarer Wahrheit die Kunst uns vor die Augen bringt...». Tanto en el boceto como en
la version definitiva estd presente la comparacion con el arte, que, mas que la historia, tiene «el sello de la verdad
intima»: pero lo que nos interesa subrayar es que aqui Schopenhauer concede expresamente que Zamzbién, aunque
sea en menor medida, la bistoria aporta algo en este campo. — Incidentalmente, hemos de observar que el pasaje
de W I, 487, en la frase a la que aludimos, se ha traducido de forma poco fiel en las versiones de P. Lopez de
Santa Marfa (Tecnos, 2004) y de R. J. Diaz Fernandez y M. M. Armas Concepcion (Akal, 2005); un poco mejor,
pero también inexacta, es la trad. del pasaje en Rodriguez Aramayo (Circulo de Lectores, 2003; reed. Alianza
Editorial, 2010): en los tres casos se confunden historia y arte, que en el original Schopenhauer distingue.

104 Si Schopenhauer lo hiciese, contraditia los textos aducidos en la nota anterior.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
228 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

acontecimientos. De modo peculiar, por otra parte, en el § 68 se determina como «la materia
de la historia universal» la afirmacion y el fenémeno (o el manifestarse, das Erscheinen) de la
voluntad de vivir, cuya enseflanza dltima serfa la «vanidad y nihilidad de todos esos esfuerzos»
de los individuos'”

Vemos, pues, el cuidado de Schopenhauer en esclarecer en W I (1818) el punto de vista

. Notemos que esa ensefianza se la deja Schopenhauer a /a historia*.

desde el cual cuestionaba en cada caso el valor y el alcance de la historiografia. Advertencias y
precisiones similares se hallaran tanto en los fragmentos preparatorios de Dse Welf como en la
version de las Vorlesungen, los fragmentos del Nachlass posteriores a 1818 y las demas obras,
incluyendo, desde luego, el cap. 38 de W 11, el lugar por excelencia al que se acude para mostrar
cémo Schopenhauer «niega todo valor y dignidad» a la historia. Alli, ciertamente, leemos por
ejemplo que «la materia de la historia apenas nos aparece ya como un objeto de la mads seria y
esforzada consideracion del espiritu humanow; ahora bien, esta frase se presenta remarcando
que se afirma desde cierta posicion o punto de vista (Standpunki), a saber, el de que dicha materia
consiste en «o singular en su singularidad y contingenciar, lo que es y luego deja de ser, etc.!"”.
En el resumen que precede al pasaje sobre el valor de la historia, se nos recuerda que la historia
«queda por detras» de la poesia, pero también se subraya que eso es asi cuando se la considera
«como medio para el conocimiento de la esencia de la humanidad»; igualmente, se repite que
ella no es una ciencia «en sentido propio» (subrt. nuestro)'®. Incluso la célebre frase sobre Herodoto
se acompana de una clausula: «si uno ha leido a Herodoto, entonces ya ha estudiado suficiente
histotia desde el punto de vista filosdfico (in philosophischer Absich)» (subt. nuestro)'”: curiosamente,
cuando Kuno Fischer hizo referencia a esa frase, eliminé la clausula!'’,

Constatamos, en suma, que, aunque sea innegable que Ay una cierta «devaluacién» de la
historia en Schopenhauer, esta se lleva a cabo dentro de unos precisos /Jwites. E incluso, a
pesar de esas omnipresentes matizaciones, Schopenhauer atin se molesté en redactar un pasaje
sobre «el valor de la historia» preocupado de que, debido a esas tesis suyas, «pareceria que
quisiéramos negatle todo valom''': un temor bien fundado, a la vista del modo como se ha
interpretado su relacion con la historia desde Kuno Fischer, Hiibscher y Lukacs, ante cuyos
ojos todas las advertencias de Schopenhauer sobre el punto de vista desde el que consideraba

5 W I, § 68, p. 455s.

106 Seguramente setia mas preciso decir que eso le corresponde no tanto a la historia misma cuanto a lo que
Schopenhauer llamara en 1859 «filosofia de la historia». Pero, a la letra del texto de W I, es a la historia a la que
se le deja ese campo.

07 G, W I, p. 505.

108 W 11, 508: «Wenn wir im bishetigen erkannt haben, daB die Geschichte, als Mittel zur Erkenntnis des Wesens
der Menschheit betrachtet, der Dichtkunst nachsteht; sodann, da sie nicht i esgentlichen Sinne eine Wissenschaft ist..»
(subrayados nuestros).

19 Cfr. W11, p. 508.
10 Cfr. K. Fischet, ap. cit., p.p 498 y 499.
"G W, p. 508.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 229



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

en cada caso la historia pasaron por completo inadvertidas'’>. Y eso aunque lo que
Schopenhauer hizo por «devaluar» la historia consista exclusivamente en lo recién expuesto y
dentro de los /imites indicados: ¢es a esas modalidades de «devaluacion» de la historia a lo que
se refieren expresiones como «radical antihistoricismon, «desintegracion de todo concepto de
historia», «destruccion de la historia», que hemos visto al revisar la tradicion historico-filosofica
sobre nuestro tema, junto a afirmaciones como que «para Schopenhauer no existe historia»
(Lukacs), que «niega a la historia todo valor y contenido de ideas» (Fischer) o que le quita
«todo valor y dignidad» (Hitbscher)? No parece que pueda ser asi. El caso es que 7o bay otras
«devaluaciones» de la historia que Schopenhauer lleve a cabo. Pero es que, ademas de
«devaluar» tan poco la historia, Schopenhauer ha tematizado de forma expresa, decfamos, la
cuestion del valor que su filosofia le otorgaba.

§ 4. 1LA CUESTION DE LA «DEVALUACION» Y EL VALOR DE LA HISTORIA
SEGUN SCHOPENHAUER MISMO

El texto del cap. 38 de W II deberia verse ante todo, veniamos a decir antes, como una
coleccion —un tanto rapsodica, por cierto— de pequefios o no tan pequefios complementos
y desarrollos relacionados con los textos de 1818 referidos a la historia. Ya el mero hecho de
formar parte de un volumen de «Complementos» avisa sobre su condicion: la regla no siempre
se cumple —hay capitulos de W II que introducen materia enteramente nueva con respecto
a W I—, pero hemos podido comprobar que el grueso de dicho capitulo consiste en efecto
en la prosecucion de diversos temas relacionados con la historia ya planteados en 1818. Este
aspecto hace ya dudosa la condicion del cap. 38 como Haupstelle redactado por Schopenhauer
para exponer sus argumentos «contra» la historia, pues no es aqui donde estos irrumpen por
primera vez. Por otro lado, una interpretaciéon como la que toma 70do el cap. 38 de W II como
orientado a la polémica con la filosoffa hegeliana de la historia, a la que arriba hemos hecho
referencia, se manifiesta totalmente errénea ya desde ese punto de vista; pero es que tal
supuesto se puede refutar ademas con un argumento mas decisivo, a saber, el hecho de que
Schopenhauer mismo subraya expresamente —y esto es algo que, de modo extrafio, ha pasado
desapercibido a los intérpretes— cual es el asunto principal del capitulo: a saber, el pasaje

113

final sobre ¢/ valor de la historia'>. En efecto, al comienzo del cap. 38, presenta este con las

palabras: «para no ocasionar ningsin malentendido sobre el valor de la historia, quiero expresar aqui mis

)114

pensamientos al respecto» (subr. nuestro)''®. La descripcién encaja mal con las discusiones

2 Eso sucede aun en las ocasiones en que #ne/uyen esas advertencias en las citas que aducen, como ocutte,
por ejemplo, con Lukacs cuando cita del § 35, p. 215 (¢f. Lukacs, G., op. cit., p. 199), ya que en ningin caso
ocasionan comentario particular por parte de los intérpretes.

3 Esto es, el pasaje de W II, pp. 508 y ss.

MW 11, 501: «Ich habe in der unten bemerkten Stelle des erstes Bandes [= W I § 51, citado en la nota al
epigrafe «Uber Geschichter] ausfiihrlich gezeigt, da und warum fiir die Erkenntnis des Wesens der Menschheit

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
230 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

que la siguen inmediatamente —Ila del szafus cientifico de la historia, etc.— y solo puede
referirse al pasaje final sobre el valor de la historia como razén-autoconciencia del género
humano: y asi lo confirma el breve resumen de W II, 508'">. El capitulo se redact6 ante todo,
pues, para reivindicar el valor de la historia y ese es el auténtico téhog del texto. Un resultado, pues,
nada favorable ni al supuesto del «antihistoricismo» u «odio» o «desdén» hacia la historia de
Schopenhauer ni al de su «antihegelianismo»: supuestos ambos para ilustrar los cuales sus
defensores, de modo paraddjico, han recurrido constantemente justo a ese capitulo de W II
como fuente principal.

Investigar, por otro lado, como se gesto el pasaje sobre el valor de la historia del cap. 38
de W II nos conduce al mismo resultado, pues la génesis de ese pasaje es, en efecto, la génesis
del capitulo entero. La cuestion irrumpe primero muy brevemente hacia 1820, en el texto de
las lecciones betlinesas: pues alli, en un pasaje equivalente al § 51 de W I, Schopenhauer
introduce una frase que no se hallaba en el texto original: «la historia tiene como tal su grazn
valor, permanente e indiscutible, para el conocimiento de la conexion de los fendmenos del mundo
)¢ Unos afios después, en un fragmento del manuscrito Foliant'",
Schopenhauer redacta ya un esbozo muy completo del pasaje final del cap. 38"%, que ocupa

humano» (subr. nuestro

mehr von der Dichtung als von der Geschichte geleistet wird: insofern wire mehr eigentliche Belehrung von
jener als von dieser zu erwarten. Dies hat auch Aristoteles eingesehn |...]. Um jedoch tiber den Wert der Geschichte

kein MiB3verstindniss zu veranlassen, will ich meine Gedanken dartber hier aussprechen.

5 En efecto, el resumen de W I1, p. 508 enlaza directamente con la frase inicial sobre el «valor de la histotia»;

he aqui el texto completo: «Wenn wir im bisherigen erkannt haben, daf die Geschichte, als Mittel zur Erkenntnis
des Wesens der Menschheit betrachtet, der Dichtkunst nachsteht; sodann, da sie nicht im eigentlichen Sinne
eine Wissenschaft ist; endlich, daf3 das Bestreben, sie als ein Ganzes mit Anfang, Mittel und Ende nebst
sinnvollem Zusammenhang zu konstruieren, ein eitles, auf Mi3verstand beruhendes ist; so wiirde es scheinen, als
wollten wir ibr allen Wert absprechen, wenn wir nicht nachwiesen, worin der ibrige besteht. Wirklich aber bleibt ihr nach
dieser Besiegung von der Kunst und Abweisung von der Wissenschaft ein von beiden verschiedenes, ganz
eigentiimliches Gebiet, auf welchem sie hichst ehrenvol/ dasteht» (los subrayados son nuestros).

16 MdSch, p. 194: «Die Geschichte hat als solche ihren groBen bleibenden und unbestrittenen Werth fiir
die Erkenntnil3 des Zusammenhangs der Erscheinungen der Menschenwelts. Quiza serfa mds preciso traducir
«unbestritten» como «indiscutidoy; sin embargo, creemos que es mas fiel al sentido traducir aqui «indiscutible»
(que, propiamente, serfa «unbestreitbar»). LLa frase viene tras la comparacion de la historia con la poesia, cuando
llega el momento de las primeras conclusiones, antes del simil del matematico (vid. W 1, p. 291) y la posterior
comparacion de la historia con las biografias (¢f. el contexto en MdSch, pp. 194 y ss., en todo lo demads casi
idéntico a W I, § 51, pp. 290 y ss.). La frase, por cierto, modifica los argumentos sobre las ventajas de la poesia,
al acentuar que aquellos se plantean desde el punto de vista del conocimiento de la esencia o Idea.

WHN T, p. 277s, Foliant, n° 125 (1826).

% De hecho, el texto sobte el valor de la histotia que sigue al primer parrafo introductotio en el fragmento
es, con pequefas variantes (a veces significativas), casi idéntico al definitivo: comparese HN 111, p. 277s, a partir
de la frase subrayada: «Was die Vernunft..», con W 11, pp. 508-510 (desde el parrafo que comienza con las mismas
palabras hasta el final). Tan solo las dltimas lineas del fragmento de 1826 (HN 111, 278) sufrieron una gran
transformacioén, ya que en ellas solo de forma muy breve se apuntaba la relacion entre razén y lenguaje por un
lado e historia y escritura por otro, idea que en 1844 recibitfa un tratamiento mas amplio (W II, p. 509s). Al final

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 231



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

la mayor parte del fragmento, el cual, en conjunto, hay buenas razones para considerar el
auténtico germen de ese capitulo de W 11 en su #ofalidad: del mismo modo que este —a través
de la nota al epigrafe—, el fragmento de 1826 comienza remitiendo al § 51 de W I'?; en seguida
procede a resumir varias de las tesis que sostuvo en 1818 (la comparacion del conocimiento

histérico con la ciencia propiamente dicha, con la filosofia, con la poesia) para desembocar en

120

el pasaje nuevo sobre el valor de la historia'’. La diferencia mayor entre el fragmento y el

capitulo de 1844 es la adicion, en este, de argumentos mas desarrollados acerca de la cuestion

del n°® 125 de Foliant, Schopenhauer remite a la p. 268 del manuscrito, esto es, a Folant n° 190 (HN 111, 323), un
breve fragmento también concerniente al papel de la escritura como depositaria de la conciencia humana, de
generacion a generacion, que se integra, aunque muy modificado, en el correspondiente texto de W II. Este

fragmento, a su vez, envia a la p. 95 del manuscrito Adversaria (pagina de la que Hubscher 7o recoge nada en HN
IV-1) y a la p. 353 de Foliant, esto es, el breve n® 257 (HN 111, p. 376).

¥ Ta intencion original de Schopenhauer era insertar el n® 125 de Foliant en el cuerpo del § 51 de W I en
una entonces hipotética 2* edicién de la obra, y, en concreto, habia de ubicarse 4/ final del largo pasaje sobre la
historia, es decir, después de la comparacion con las biografias: véase la indicacién al comienzo del fragmento
(HN 111, 277): «Werk ad 359»: como Hiibscher anota (HN 111, 716), la pagina de la 1* edicion de Die Weit a la
que remite Schopenhauer equivale a W I, 293. No es casual que este —el § 51— sea el mismo lugar en el que
se introducia aquella nueva frase sobre el valor de la historia en las lecciones, ni que, cuando finalmente se
publicé el contenido del fragmento, en el cap. 38 de W 11, ese contenido se remitiese desde el comienzo (en la

nota al epigrafe) al § 51 de W L.

120 El primer parrafo del n° 125 de Foliant consiste en una reflexion sobre la doctrina expuesta en el § 51y
otros lugares de la Hauptwerk: tanto la Idea, objeto del arte, como el concepto, objeto de la ciencia, es decir, en
ambos casos, lo universal, son ajenos propiamente a la historia, cuyo objeto es «lo singular en su singularidad y
contingencia» (HN II, 277): «desde este punto de vista», escribe Schopenhauer, «la materia de la historia no nos
aparece como un objeto digno de la mas seria y esforzada consideracion del espiritu humano» (esta frase se
utilizard en W II sin modificaciones). Por eso, explica, en W I mostr6 el arte como «mds potente» (wdchtiger)
para el conocimiento de la Idea del hombre que la historia, asi como que esta, propiamente, no es una ciencia.
«Sin embargo, a menudo sentimos su gran valor (ibr groffen Werth): ;en qué reposa ester», pregunta al terminar
ese primer parrafo (idem). La respuesta es lo que ofrece el segundo parrafo o, lo que viene a ser lo mismo, el
pasaje final del cap. 38 de W II sobre el valor de la historia. Pero ese primer parrafo introductorio de 1826 falta,
decimos, en W II, y con él esa pregunta por el «gran valom que «sentimos» que la historia posee. No obstante,
el pequefio resumen que precede en W II, p. 508, al pasaje sobre el valor de la historia, viene a hacer las veces
del texto de 1826 descartado, como también el inicio mismo del cap. 38 (W I1, p. 501). Ademas de todo lo dicho,
también la remision del cap. 38 al § 51 de W I parece evocar la referencia en el fragmento de 1826 al lugar
preciso del § 51 donde originalmente tenfa Schopenhauer la intencién de insertar sus nuevas reflexiones (¢ la
nota anterior). Si se admite —y debe admitirse— esta conexién entre los dos pasajes, el de 1826 y el de 1844,
obtenemos una explicacién de por qué, en la nota al epigrafe del capitulo de W 11, Schopenhauer envia solamente
al § 51 y no, por ejemplo, también al § 14, donde habia comenzado la exposicién del asunto de la historia como
ciencia, al que tanto espacio dedica en 1844. Asi, el extrafio olvido de los otros pasajes importantes de W I sobre
la historia, olvido que sefialibamos mas arriba, radicaria en la intencién original de hacer del cap. 38 una
continuaciéon de la exposicion del § 51 de W 1, tal como tenifa que serlo el fragmento de Foliant consagrado al
valor de la historia.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
232 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

de la historia como cencia (que remontan a un fragmento de 1836'%"), junto a unos pocos
sobre la comparacién con el conocimiento filoséfico, poético y artistico, asi como la
introduccion de la polémica con la filosoffa hegeliana de la historia (y, en 1859, la propuesta
de una «verdadera» en lugar de aquella). Pero, como el fragmento demuestra, lo que en primer
lugar motivé la redaccion del capitulo de W II fue el darse cuenta Schopenhauer (en 1820,
plasmandolo después en el esbozo de 1826) de que en el texto de Die Welt habia dejado un
tanto mal parada la historia; de ahf su interés por introducir un expreso reconocimiento de su
valor. Y asi, hemos visto, desde el comienzo del cap. 38 remarca que la intencién del mismo
es evitar que haya «ningtiin malentendido sobre el valor de la historia»'*

Un «malentendido» semejante hubo der ser, pues, el que condujo a Kuno Fischer a
presentar como una «completa antinomia» la doctrina de Schopenhauer que por un lado
sostendria la «falta de valor» (o «devaluaciony», Unmwerd) de la historia para «de golper, en el
mismo capitulo, reivindicar, por el contrario, su valor, ofreciendo asi dos posiciones que «no
riman»'®. La «antinomia» (o, para decitlo sin eufemismos: contradiccion)'** de la que habla
Fischer sera tal, desde luego, si admitimos el supuesto de que Schopenhauer lleva a cabo una
«devaluacion» de la historia, pero solo a condicion de que tal «devaluaciony sea completa, o por
lo menos zuy radical, ya que una devaluacion parcial y relativa siempre dejarfa un cémodo
espacio para una simultanea afirmacion del valor positivo, en otros respectos, de la misma
cosa «devaluada». Incluso bajo un mismo punto de vista una cosa puede perder parte de su
valor —y eso es ya «devaluacion»— sin por ello dejar de conservar un, acaso, gran valor ni,
mucho menos, perder zodo su valor. Como se desprende de la cita de Schopenhauer sobre los
«malentendidos a evitam, que, junto al pasaje sobre el valor de la historia, no procede de otro
lugar que del mismisimo cap. 38 de W 11, presunto arsenal y mascarén de proa por excelencia
del «antihistoricismo» del filésofo, para este no hay ninguna «antinomia» entre las dos posturas.

125

Nosotros tampoco vemos que la haya'*. Como deciamos, se puede reducir el valor de algo,

21 En efecto, en HN IV-1, 210s, Pandectae, n° 134, 1836, aunque Hibscher solo reproduce la introduccion
(que no se usé en W II) y omite la mayor parte del fragmento, esto tltimo lo hace aduciendo que «se traslado
casi literalmente a W II, 503s». Este boceto remonta a su vez al cap. 5 («Von der Wissenschaft tiberhaupt») de
las Vorlesungen de 1820: ¢fr. TgV, p. 522s, donde se encuentran, por cierto, algunos argumentos que no llegaron
al cap. 38 de W 1L

12\ 11, p. 501, citado supra. A lo mismo apunta la frase del resumen de W II, p. 508: «parecetia que
quisiéramos negarle todo valor [a la historia] si no indicasemos dénde radica el mismo».

123 Fischer, K., gp. cit., p. 500s.

124 En propiedad, no es lo mismo una antinomia que una contradiccion, pero, dado el uso laxo con que
Fischer usa el primer término, podemos permitirnos expresarnos asi.

125 Veran una contradiccién quienes, enjuiciando la filosofia de Schopenhauer desde un punto de vista

externo, y considerando de antemano que Zodo el valor de la historia se cifra en su plena cientificidad y en su
potencial para conocer la esencia del ser humano y aun para predecir con certeza su futuro, crean, por tanto,
que la negacion, o incluso un relativo cuestionamiento de estos atributos supone la completa «devaluacion» de la
historia. No nos referimos ya solo a Kuno Fischer sino sobre todo a quienes, tras Lukacs, le han seguido,

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 233



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

y acaso solo bajo cierto respecto, sin por ello, en absoluto, negarle 7do valor. Una verdad de
Pero Grullo, se dira; pero una verdad a la que toda una tradicién histérico-filoséfica ha cerrado
los ojos con obstinacién. Acaso porque interesa tener a la mano un (figurado) arsenal de
«antihistoricismo antihegelianoy, ya para criticatlo (caso de Lukacs), ya para usarlo como arma
arrojadiza contra la «semilla del dragén» del hegelianismo.

En cuanto al pasaje de 1844 sobre el valor de la historia, por lo demas, se puede dudar de
que con él Schopenhauer dijese su ultima palabra sobre el tema'®. Y, aunque esta tltima
palabra no la dijo seguramente en ninguna parte, barruntamos que no seria estéril una
investigacion sobre el verdadero papel de la historia en la obra de nuestro filésofo y que de
ella resultarfa un «valor de la historia» mas elevado, y mucho mas amplio y rico en matices,

127

que el que supo expresar el propio Schopenhauer cuando se lo propuso'*’. En cierta ocasion,

hablando de una «radical negacion», «destrucciony, «desintegracion del concepto de historian, etc. Es cierto que
puede encontrarse a Schopenhauer regocijandose de hallar «bonitas objeciones contra el valor de todo estudio
de la historia» (HN II1, p. 77, Foliant, n°® 21, 1821: «Ich weil3 mir keinen schénern Einwurf gegen den Werth
alles Geschichtsstudinms, als dall man den Historikus frigt: “Und wenn ich nun gelebt hitte, ebe alle diese Dinge
sich zutrugen; hitte ich dann nothwendig weniger weise werden miissen?” Sodann diesen: der Stoff der Geschichte
ist unendlich, wie bekannt: d.h. beim Studium derselben ist durch alles was man davon erlernt hat die Summe
des noch zu Erlernenden durchaus nicht vermindert»): pero también le hemos visto reivindicando, en las wzisnzas
fechas, su valor «permanente e indiscutible», y hemos seguido el proceso por el que un Schopenhauer preocupado
por haber dado una imagen acaso demasiado negativa de la historia se tomé la molestia de formular aquello en
lo que €l cifraba el valor principal de la historia y redactar los resultados con vistas a publicatlos.

126 A ello apunta por ejemplo el pasaje de P II, § 233, pp. 474 y ss., donde brevemente se aborda la cuestion
del valor desde otro punto de vista.

127 El presunto «odio», «menosprecio» o «desinterés» de Schopenhauer hacia la histotia se compadece mal
con la presencia constante de la misma en la vida intelectual y en la obra del filésofo. Se sabe que, como
estudiante, en Gotinga y en Berlin sigui6 varios cursos de Historia: en Gotinga, tres con Arnold Heeren y uno
con A. F. Luedet, que formarfan parte de las «lecciones que también son utiles y aun necesarias para el filésofo»
a las que hace referencia en 1819 en el Lebensianf enviado a Boeckh para ingresar en Berlin (¢fr. GBr, p. 52 [texto
en latin] y 653 [trad. alemana de Gwinner]); en Berlin, ademas de los cursos de «Arqueologia griega» de F. A.
Wolff, escuché a Ch. F Rihs, futuro historiador oficial del Estado de Prusia (1817); las lecciones que oyd, sin
embargo, trataban sobre «Poesfa nérdica» y la Edda; es posible que también alli se familiatizase con la obra del
célebre B. G. Niebuhr. Aparte de los cursos citados, esta documentado un nimero de obras historiograficas que
manejé en sus afios de Gotinga y Betlin. Si acudimos a la biblioteca personal de Schopenhauer, echando mano
de HN 'V, la seccion consagrada a la historia (pp. 353-363: «Geschichte, Kultur- und Geistesgeschichte») no es
demasiado extensa comparada con otras, pero es exagerado decir, como Hiibscher hace («Schopenhauer und
das Buch», en HN 'V, p. XIX), que era «extremamente pequefia»: la seccién cuenta con casi cincuenta titulos, lo
que no es poco; y, ademas, Hiibscher pasa por alto las abundantes (incluso ##y abundantes) obras de historia
especializada que se hallan dispersas en ofras secciones de HN V (son muchas, por ejemplo, las que hay en la
seccion «Theologie und Religions-wissenschafty, unas cuantas bajo la rubrica «Orientalia», etc., mientras que las
obras de los historiadores griegos y romanos se reunen, asimismo separadas, en la seccién «Griechische und

lateinische Literatur»...): una ordenacion del catdlogo de la biblioteca diferente a la que ofrece Hiibscher —y de

la que extrae conclusiones con sorprendente ligereza— ofrecerfa una coleccion de obras historiograficas bastante
engrosada. Por otra parte, la admiracién de Schopenhauer por las novelas bistdricas de Walter Scott es bien

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
234 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

el intérprete Alfred Schaefer dio una nota heterodoxa en la tradicion al afirmar que, aqui y
alla, el «ahistérico» Schopenhauer habria mostrado mayor «sentido histérico» que muchos de

sus contemporaneos, Hegel inclusive'®. De forma parecida, Horkheimer sostuvo en 1960

que Schopenhauer «no se quedé por detras» de su tiempo en lo que se refiere a conocimientos
socio-histéricos'®. :Se equivocd Nietzsche, con Rudolf Haym, al negar tal «sentido» a su
antiguo «maestron?'’

§ 5. EL SCHOPENHAUER «ANTIHISTORICISTA» Y «LA» FILOSOFIA DE LA HISTORIA

En lo que precede, nos hemos centrado en lo que concierne a la relacién de Schopenhauer
con la historia en cuanto ciencia (o, en todo caso, «saber»), con vistas a revisar y reevaluar las

conocida. También lo son sus puntuales lecturas de revistas y periddicos (ese «segundero» del reloj de la historia:
P II, p. 476) en varios idiomas. Nada de esto se trac a colacién cuando se trata del «antihistoricismo» o
«ahistoricidad» de Schopenhauer, como tampoco las decenas, quiza centenares, de pasajes de sus obras (y del
Nachlass) en los que da muestras de su erudicion histérica aduciendo ejemplos de todas las épocas y lugares para
los asuntos mas variados.

128 Schaefer, A., Die Schopenbaner-Welt, Betlin Vetlag: Berlin, 1981, pp. 319 y ss.

129 Justo porque en realidad hay matetiales abundantes en los que apoyarse, apartindose de esa tradicion de
interpretacién «antihistoricistan, Horkheimer pudo cémodamente decir en su ponencia de 1960 que
«Schopenhauer no se quedo por detras del conocimiento sociologico de su tiempo» —aqui se ha de entender
«sociolégicon como «historico-sociologicor— afiadiendo que con ello «fue fiel a la Tlustraciény; ¢f. Horkheimer,
M., «Schopenhauer Today», en Fox, M. (ed.), gp. cit., p. 24. En el articulo de 1955, Horkheimer aseguraba que
«cuando Schopenhauer informa sobre cuestiones historicas —guerra, Cruzadas, Inquisicién— parece estar
hablando Voltaire, para el que albergaba, como Goethe y Nietzsche, la maxima veneracién» («Schopenhauer y la
sociedad», en: Horkheimer, M., y Adorno, T. W., Socio/dgica I1, Taurus: Madrid, 1966, p. 158). En 1955, asimismo,
Horkheimer mencioné (p. 160) algunos de los textos en los que Schopenhauer denuncia los horrores de la historia,
como 2 g. «el fanatismo, las persecuciones inacabables, los crueles destierros y exterminios de grupos nacionales
y religiosos enteros que Filaletes describe en el didlogo sobre la religiony (P 11, § 174, passin). Schopenhauer, dird
aun en 1972 Horkheimer, «reconocié y condené no menos que Marx la miseria del proletariado de entonces, sin,
desde luego, proclamar la utopfa problematica del libre despliegue de las fuerzas como estado final» («Bemerkungen
zu Schopenhauers Denken im Verhiltnis zu Wissenschaft und Religion», en Jb 53, 1972, p. 74), citando el pasaje
de W II, 663. Los ejemplos que aduce Horkheimer deberian ser iluminadores a la hora de enjuiciar el «sentido
historico» de Schopenhauer. Pero el trabajo de estudiar a fondo y con seriedad el papel de la historia en su obra
esta todavia por hacer. Tal investigacién abrirfa, sospechamos, nuevas e interesantes perspectivas en la
interpretacién de Schopenhauer. Hsa tarea no es, sin embargo, una que nosotros podamos emprender aqui.

130 Esa presencia de la historia en la obra de Schopenhauer de la que venimos hablando, por fragmentatio que
por lo demis sea el modo en que —como tantas otras temdticas— aparece, es algo que, con o sin monograficos
sobre el tema, no deberfa pasar desapercibida a los ojos de los lectores de Schopenhauer. No sabemos si contar
entre estos a Lukdcs, que, al menos a juzgar por el escrito de 1953 citado, ley6 a Schopenhauer a la buena de
Dios, pero resulta peculiar y llamativo que un lector avido como lo fue Nietzsche hable de «falta de sentido
historico» en su «maestro» y que aun alguien que consagré su vida a editar las paginas escritas por el de Danzig,
Arthur Htbscher, afirme con la contundencia que hemos visto la «ahistoricidad» de Schopenhauer.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 235



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

descripciones tradicionales de su filosoffa como «ahistérica» o, mas bien, «antihistorica» —pues
Schopenhauer no solo pretendidamente habria «<negado todo valor y dignidad» a la historia sino
que incluso la habria «destruido», «aniquilado»—. Ahora bien, con ello no agotamos el
significado de la etiqueta de «antihistoricismon, de hecho mas frecuente que las otras. Es cierto
que en mucha de la literatura al respecto el término se emplea con bastante vaguedad: ocurre
incluso a menudo en Lukacs, principal divulgador de dicho término en cuanto asociado a
Schopenhauer. Sin embargo, en la medida en que en ciertas ocasiones el propio Lukacs, asi
como algunos de sus «epigonosy, parecen referirse con aquel término, con mas precision, a la
polémica con ciertas filosofias de la historia, entonces serfa innegable que hay un «antihistoricismo»
de Schopenhauer: a condicion de que con ello se aluda estrictamente a su rechazo del «filosofar
histéricon de Schelling y de la «construccién organica» a la que aspira la filosoffa hegeliana de
la historia''. Sin embargo, con frecuencia parece que, incluso restringido a la filosofia de la
historia, aquel término también tiende a emplearse en un sentido mas vago, y por tanto mas
amplio, esto es, entendido como una oposicion general a las filosoffas de la historia: con lo que
volverfamos a las lapidarias palabras de Kuno Fischer acerca de la supuesta negacion, en
Schopenhauer, del valor de iz —en general, es decit, foda— filosofia de la histotia'®.

La acusacién arrojada por Kuno Fischer es de todo punto falsa: no solo porque en el cap.
12 de W II Schopenhauer habla de una «filosofia de la historia» como una mas entre las
diversas «filosofias especiales» posibles consagradas a cada ciencia (como la cual trata alli a la
historia)'*’, de donde ya se desprende que 70 da por «nula» en general da» filosofia de la
historia, sino ademas porque tampoco podria hacer esto ultimo, desde luego, desde el
momento en que él mismo propone una propia como la «verdadera» o «real» en 1859'.

B! De hecho, a la hora de la verdad, casi todos los autores mencionados en el § 1 que hablan de un
«antihistoricismo» schopenhaueriano no mencionan o aluden mas que a la oposicion al «historicismon begeliano,
tan solo Hibscher nombra en este contexto ademas la critica al «filosofar histérico» de Schelling. Lo que es una
muestra mas del general descuido con que se ha manejado esta tematica en la tradicion.

132 Fischer, K., op. cit., p. 498: para Schopenhauer «eben so nichtig, wie die Universalgeschichte, ist die
Philosgphie der Geschichte...».

133\ 11, p. 140s. Cfr. también el boceto en HN I1L, p. 86s, Foliant, n® 37 (1821). Schopenhauet, en ambos
textos, admite en general una «filosoffa de la historia» como una de tales filosoffas especiales (como la filosofia
de la botanica, del derecho, etc.): ora como una ya existente —en cuyo caso ignoramos a cudl pueda referirse—,
ora sencillamente en la idea, como posibilidad. En ambos casos precisa ademas su punto de vista sobre la relacion
en que tales «filosofias especiales» estarfan con la «filosofia propiamente dicha» (1844) o «filosofia sin mas»
(1821) e indica expresamente que aquellas han de brotar de cada ciencia de forma inmediata, con independencia
de todo sistema metafisico previo (el cual, por el contrario, debe contrastarse después con ellas como su piedra
de toque): de lo que se seguiria que no es a s# propia filosofia de la historia (que por lo demas no titulara asi hasta
1859) a lo que se refiere en esos pasajes.

B4\ L p. 507 (C, 1859). Como arriba se dijo, solo en el pasaje afiadido de 1859 Schopenhauer emplea esa
rubrica, si bien la mayor parte de aquello que en esa fecha denomina con ella remonta como minimo al texto de
1818.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
236 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

Contra lo que asegura Kuno Fischer, lo que Schopenhauer rechaza son solo algunas
filosoffas de la historia, a sabet: primero, en W I, § 53, el «filosofar historico» de Schelling>; y
después, en W 11, cap. 38, el intento de los hegelianos de «construir organicamente» la historia
como una «totalidad planificada»'*. De hecho, en la tradicién sobre el Schopenhauer
«antihistoricista» la polémica al respecto con Schelling ha pasado ampliamente ignorada'”’

que significa que, para aquella, «antihistoricismo» equivaldria sin mas a oposicion a la filosoffa

,lo

hegeliana de la historia o las que de ella derivaron (la marxista en particular, como salta a la
vista en Lukacs). Quiza sea el momento de introducir una pequefia pero importante
observacion que puede resultar chocante tras muchas décadas de insistencia sobre la presunta
polémica de Schopenhauer con la filosofia de la historia de Hege/ que, para muchos, serfa el
principal caballo de batalla —cuando no también las «raices», como en Lukacs— de la
oposicion de nuestro filésofo contra Hegel: a saber, que, en realidad, #unca hubo tal polémica:
pues la discusion del cap. 38 se dirige a la filosoffa de la historia de los hegelianos, no a Hegel
mismo. En los textos al respecto, Schopenhauer tiene cuidado de no nombrar a Hegel sino,
genéricamente, a la escuela: y con razén, ya que, segun todos los indicios, nunca llegé a
conocer directamente los textos de Hegel sobre la filosofia de la historia; de haberlo hecho,
ademas, no se entenderfa el sarcasmo acerca de ciertos supuestos «tacitos» a la base de esa

filosoffa de la historia que cuestiona en W 11, pues en las [orlesungen de Hegel al respecto,

tales «puntos de vista mitolégicos fundamentales» no tienen nada de, precisamente, ticito'*.

3N I, § 53, p. 322s. Esa «filosofia historicar, dice Schopenhauer, «busca y descubre un punto de inicio y
un punto final del mundo» en el que el fil6sofo (Schelling) incluso «conoce su propio lugar en el caminon, el
cual, segin variantes, se explica por una doctrina emanantista de la caida (¢fr. Filosofia y religion, 1804) o (en alusion
al Freheitsschrift de 1809) por «una doctrina del continuo devenir, manar, nacer, surgir a la luz desde lo oscuro,
desde el tenebroso Grund, Urgrund, Ungrund y cualesquiera otros disparates» (trad. de P. Lopez de Santa Maria,
algo modificada): tal «filosoffa histérica» toma el Zempo, como si no hubiese habido Kant, como una
determinacién de las cosas en si y en el mejor de los casos se queda, por lo tanto, al nivel del fenémeno.

16 Cfr. WL, p. 505s (parrafo de 1844): se tratatfa de un proyecto orientado hacia «un banal optimismo» y
que tiene a la base un no menos «rudo y banal realismo que toma el fendmeno por el ser en si del mundow; en la
sombra, segiin Schopenhauer, se ocultan «ciertos puntos de vista mitolégicos fundamentales». En el parrafo
afiadido en 1859 (W II, p. 500s), se reformulan estas criticas con algunos detalles nuevos y se afiade la protesta
contra la pretension de ver «la filosoffa de la historia como el fin principal de toda filosofia» (W II, p. 500),
reproche que se repetird en P 11, § 233, p. 474 (adicion de la edicion postuma F, 1862).

137 Como ya hemos sefialado, la tnica excepcion de la que tenemos conocimiento la ofrece Hitbscher en los
trabajos que se mencionaron supra. Y aun asi, en Denker gegen den Strom, ed. cit., p. 195, Hiibscher da a entender
que la polémica tacita de W 1, § 53, con el «filosofar historico» schellingiano se referitia a la Stufenlebre de la
Naturphilosophie de Schelling y no a su filosofia de la historia (que quiza Hibscher desconocia).

138 En efecto, de Hegel, Schopenhauer no solo desconocié por completo, hasta donde se sabe, las Lecciones
sobre la filosofia de la historia (a pesar de estar editadas desde 1837 por la Verein, a cargo de Eduard Gans), sino que
no hay rastro alguno de que leyese siquiera los paragrafos de la Engyklopddie acerca del tema, todo lo cual encaja
con el hecho de que, a la letra de los pasajes del cap. 38 de W 11, la filosoffa de la historia que Schopenhauer
ataca allf sea la de los hegelianos, y no la de Hegel mismo. En W 11, 505 (1844), Schopenhauer cree adivinar, y se

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 237



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

Imposible, pues, que la polémica de Schopenhauer con Hege/ (otra cosa son «los hegelianosy)
se haya centrado jamas, y mucho menos haya tenido sus raices, en la cuestion de la historia;
en realidad, cuando Schopenhauer discute con Hegel (y no se limita a insultarle), casi siempre
es de la Logik y de su «pensamiento fundamental» de lo que se trata, cuando no de la dialéctica
o, en menor medida, su doctrina del Estado o la relacion de su filosoffa con la religion. Pero
este no es ahora nuestro tema'”’.

Los ataques contra «la» filosoffa de la historia en la obra publicada de Schopenhauer se
reducen, deciamos, a ataques contra las modalidades schellingiana y hegeliana'®. En el Nachlass
—que Fischer en todo caso no maneja—, se encuentra también, en los apuntes universitarios
de 1810, una breve discusién con unas tesis de su maestro G. E. Schulze relacionadas con la
histotia: nada mds**'. De otras filosofias de la histotia que Schopenhauer rechazase no sabemos
nada, lo que no excluye que las hubiese. Pero en absoluto puede decirse, como hace Kuno
Fischer, que considerase «nula» en general / filosoffa de la historia. Quiza dandose cuenta de
lo insostenible de su afirmacién, Kuno Fischer —que olvida la discusiéon con Schelling y con
toda probabilidad ignora lo relativo a Schulze— trata de engrosar la lista inventandose una
polémica de Schopenhauer contra la filosofia de la historia de Kant#: consciente de que no hay

expresa como quien desvelara un secreto, una oculta intencion teologica en la filosofia de la historia de los
hegelianos, quienes se apoyarfan, segin dice en un giro ligeramente criptico, en «ciertos puntos de vista
mitolégicos fundamentales»: pues la «comedia» de la historia ha de tener «un espectadom». Ahora bien, en las
citadas lecciones, desde el comienzo mismo Hegel manifiesta expresamente que su filosofia de la historia es
teodicea: en la «Einleitungy, asegura que es «eine Theodizee, eine Rechtfertigung Gottesy (I orlesungen iiber die
Philosaphie der Geschichte, en: Werke in 20 Bd., ed. de E. Moldenhauer y K. M. Michel, Suhrkamp: Frankfurt a. M.,
1986, vol. 12, p. 28); y lo repite al concluir el curso («dies ist die wahre Theodizee, die Rechtfertigung Gottes in
der Geschichte»: gp. cit., p. 540).

139 Un estudio muy exhaustivo de la critica de Schopenhauer a Hegel lo hemos oftrecido en el extenso cap.
4 de nuestra tesis doctoral: Martinez Herrera, F, La recepcidn y la critica de la filosofia postkantiana en Schopenhaner, 2
vols., leida el 28 de enero de 2016 en la Universitat de Barcelona (accesible online en el sitio web:
http:/ /www.tdx.cat/handle/10803/394022). En la primera seccion del capitulo se oftece un estudio genético
de la relacion de Schopenhauer con Hegel, importante para disipar ciertos errores de peso en los que con
frecuencia ha incurrido la tradicion; en la segunda, trazamos una reconstruccion y exposicion sistematica de la
critica.

10 Podria argiiirse que el pasaje de 1818, al referirse a Schelling solo de manera ticita, es lo bastante impreciso

como para poder extenderse a ofras versiones del «filosofar historico»: pero, aun en tal caso hipotético, znzcamente
se criticarfan modalidades del estilo de las de Schelling. No a la de Hegel, por cierto, pues Schopenhauer solo
conocera y discutird la filosoffa de este mas tarde (de 1827 en adelante), y eso hablando en general, porque lo
que es su filosofia de la historia, como hemos dicho, no parece haberla conocido nunca.

MU Cfr. HN T, p. 9s: Schopenhauer protesta contra la defensa de Schulze del dlento pero seguro» progreso
en la historia, guiado por «un sabio gobierno del mundow, asi como contra el argumento segin el cual la
perspectiva global del bien de «naciones y Estados» justificarfa el sufrimiento de los individuos. De las famosas
Ideen zur Geschichte der Menschheit de Herder (1784-1791), se sabe que Schopenhauer las poseyé (HN 'V, p. 415s),
y algiin comentario casual (P 11, 139) apunta a que las ley6, pero nunca expresoé su opinion al respecto. En cuanto
a Kant, ¢fr. infra.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
238 Schopenhauer y la ciencia



EN TORNO A LA «DEVALUACION» DE LA HISTORIA EN SCHOPENHAUER

un solo texto donde Schopenhauer se declare sobre esa rama del sistema kantiano, Fischer se
las apafia para interpretar el silencio como prueba de su rechazo () y ademas intenta hacer
pasar la polémica de Schopenhauer contra la filosoffa de la historia hegeliana como una suerte
de involuntaria polémica tacita y, por ende, traicion al maestro del que se declara heredero, esto

es, Kant'*, a quien Fischer invoca a cambio como «fundador de «la» filosofia de la historia

143

con que Schopenhauer polemiza'®. Pero no vale la pena que nos detengamos mas en una

propuesta de Fischer que roza lo delirante y que, por fortuna, nadie parece haber seguido.

La polémica de Schopenhauer contra las filosofias de la historia schellingiana y hegeliana
es triple: en el plano mas visible, la critica se plantea desde un punto de vista #rascendental:
aquellas toman metaffsicamente lo temporal y fenoménico como real, esencial, «cosa en si»;
de ah{ el reproche de «banal realismo». Pero bajo esta polémica subyace una segunda, mas
importante, de tipo éfico: 1a reduccion dogmatica de lo real a lo fenoménico va estrechamente
asociada a la «afirmacion de la voluntad» y a una concepcién optimista del mundo en la que
este deviene «fin en si mismo», mas alld del cual no se deja espacio para nada'**. 'Y una tercera

12 Cfr. Fischet, K., op. cit., p. 495s.; también pp. 487s y 500. La autoproclamada condicién de Schopenhauer
como «heredero» de Kant serd todo lo discutible que se quiera y por razones de muy diversa indole, pero su
oposicion a la filosofia kantiana de la historia es una mera ficcién de Fischer, ya que aquel nunca se pronuncié
propiamente sobre esa rama de la obra de Kant: algo que reconoce de forma expresa Fischer, pero solo para
apresurarse a interpretar interesadamente la laguna como prueba (!) del supuesto rechazo de Schopenhauer hacia
la Geschichtsphilosophie kantiana (¢fr. op. cit., p. 488, dos veces).

3 Fischer, K., gp. ¢it., p. 500. No cabe duda de que, como quiere Fischer, hay una linea clara que lleva de la
filosofia de la historia de Kant a la de los postkantianos, culminando en la de Hegel, pero se puede e incluso se
debe dudar de que sea un mismo espiritu el que domina en la una y las otras, la de Hegel en particular. Ya las
inntmeras ocasiones en que Hegel ataca y se burla de la nociéon del So/fer de la «filosoffa de la reflexion» de Kant
y Fichte deberfan avisarnos sobre esto. Lo que Kant presenta en el opusculo Idee zu einer allgemeinen Geschichte in
weltbiirgerlicher Absicht (1784), que Fischer cita repetidas veces, es, en efecto, una Idea, con intencién moral, de
uso regutativo —o, dicho de otro modo, un So/len—, y no una explicacion, de orden constitutivo, del modo como
las cosas facticamente son. Su «filosoffa de la historia» en modo alguno pretende ser, como la de Hegel, una
«erdadera teodicear. En el articulo de 1791, Uber das Misslingen aller philosophischen Versuche in der Theodizee,
comentando el argumento de la teodicea clasica (i.e. la de Leibniz) segin el cual las quejas morales humanas
sobre el curso de las cosas obedecen a un «criterio [o punto de vista, Standpunki] insignificante» frente a la
sabidutfa suprema (divina), la cual persigue «lo mejor del mundo en general» y cuyos caminos «no son nuestros
caminos», Kant asegura que se trata de una apologia «en la cual la justificacién es peor que la queja» y que «no
precisa ninguna refutacion: se puede dejar con seguridad a cargo de la reprobacién de cualquier hombre que
tenga el minimo sentimiento de moralidad» (Ak. VIII, 258; citamos segun la trad. esp. de Rogelio Rovira, en
Revista de filosofia, Madrid, 1981, p. 244s). Schopenhauer explicitamente rechazé con vehemencia, como Kant,
ese y otros argumentos andlogos de la teodicea y del optimismo. No ha de ser, pues, desde esze punto de vista
desde el que se niegue su condicion de «heredero» del filosofo de Koénigsberg, Pues de este, en efecto, podemos
dudar, contra Kuno Fischer, de que se le pueda reivindicar como el «fundador de la clase de filosoffas de la
historia que Schopenhauer consider6 «nulasy.

% De ahi los reproches de «eudemonismon, «filisteismon, etc., arrojados contra los hegelianos en el pasaje
de 1859. Schopenhauer no explicita este aspecto en el pasaje de W I sobre la «filosoffa historica» schellingiana,

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 239



FERNANDO MARTINEZ HERRERA

polémica, estrechamente ligada a las anteriores, algo mas oculta incluso que la polémica ética,
es la que se dirige contra lo que esas filosoffas de la historia tienen de #odicea mas o menos
disimulada: subyace aqui el reproche de hacer de nuevo de la filosofia la ancilla theologiae'®.
Ocioso serfa dedicar mas tiempo a mostrar que contra «la» filosoffa de la historia Schopenhauer
no presenta otros argumentos que los que acabamos de resumir y que, por tanto, nada dice
contra filosoffas de la historia a las que no se apliquen aquellos. Como ya hemos subrayado,
no solo él mismo esbozé una, sino que en un par de ocasiones habld, no sabemos si con
algtn referente real (¢Kant? ;Herder?) o simplemente en teorfa, de posibles y diversas filosoffas
de la historia.

§ 6. CONCLUSION

Sin negar que la posicion que mantuvo Schopenhauer en relacién con la historia hace de él

un pensador peculiar, «intempestivo» en el contexto cultural —el del idealismo aleman y la

146

filosoffa postkantiana en general— en que formulé su filosoffa'*, e incluso sin negar que

dicha posiciéon pueda entenderse en diversos sentidos como negativa, hemos mostrado que,
sin embargo, la tradicién, que ha puesto especial énfasis en el asunto, con frecuencia ha
incurrido en numerosas exageraciones y tergiversaciones, cuando no en abusos sin mas, que
se ponen de manifiesto tras una lectura cuidadosa de los textos de Schopenhauer en que
presuntamente se funda. Al determinar, por otra parte, lo relativo de la denominada
«devaluacién» de la historia llevada a cabo por Schopenhauer, hasta ahora tenida practicamente
por absoluta, se abre un espacio a nuevas investigaciones y en general a una reinterpretacion
del papel real de la historia en el sistema de nuestro filésofo.

pero en otros textos, especialmente del Nachlass, la critica ética también esta presente, con toda su fuerza, en esta
discusion con Schelling. En el caso de Schulze, esa polémica es incluso la principal: la vision de la historia de
Schulze no solo es, dice Schopenhauer, una znjusticia contra los individuos de todas las épocas que preceden a la
época final en que llegara la salvacion de la humanidad, y han de suftir en la preparacion de ella, sino que no
deja espacio a la libertad, a la posibilidad de que cada individuo trabaje en su propia salvaciéon: los individuos
son peones que trabajan para fines ajenos que ni siquiera conocen.

5 En la breve discusion con Schulze, este aspecto salta a la vista, ya que lo primero que ocasiona la critica
de Schopenhauer es que el propio profesor hable expresamente de la mano divina como gufa de la historia. En
el pasaje contra Schelling, la acusacion de ocultar una teodicea bajo el «filosofar histérico» es solamente tacita,
pero se adivina con claridad en las referencias a la doctrina de la «caida» de Filosofia y religion y a la doctrina del
Urgrund del tratado sobre la libertad, a la que en otros lugares Schopenhauer alude sarcasticamente como doctrina
del «autoparto de Dios» y como un conte blen. En cuanto a los hegelianos (que no Hegel), ¢fr. lo dicho supra sobre
los «puntos de vista mitolégicos fundamentales» en los que «tacitamente» se apoyaria su filosofia de la historia.

Y6 BEn su Schopenhaner. Una filosofia de la tragedia, Anthropos: Barcelona, 1989, p. 294, Alexis Philonenko subraya
como una muestra de la «originalidad de Schopenhauer en el idealismo aleman» el que «se haya negado a integrar,
de una otra manera, la historia en su sisteman»: su reduccion de la historia a una mera «sucesion de hechos, que
son otras tantas derrotas», era «una verdadera revolucién» en «la ideologia alemanay.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
240 Schopenhauer y la ciencia



