
Los sueños de un ideaLista expLicados por

Los sueños de La parapsicoLogía

the dreams of an ideaList
expLained by the dreams of parapsychoLogy

abeL fernández rivera
universidad compLutense de madrid

RESUMEN: Este artículo trata de estudiar la visión que tenía Schopenhauer acerca de ciertos
hechos que hoy catalogaríamos con el nombre de paranormales o sobrenaturales, dentro del
objeto de estudio de la pseudociencia llamada parapsicología. Observaremos que el filósofo
da una casi absoluta credibilidad a dichos fenómenos e interpretará las teorías en torno a ellos
como estrictamente científicas, llegando incluso a afirmar que estas suponen una confirmación
de su metafísica de la voluntad.

PALABRAS CLAVE: parapsicología, magnetismo animal, sueños, proyección astral, clarividencia,
fantasmas, Schopenhauer. 

ABSTRACT: This article aims to study the vision Schopenhauer had on certain facts that we
would categorise today as paranormal or supernatural, classifying them as the object of  study
of  the pseudoscience called parapsychology. We will see that the philosopher gives almost
complete credit to those phenomena, interpreting the theories about them as strictly scientific
ones, even reaching the point of  stating that these theories are a confirmation of  his me-
taphysics of  the will.

KEYWORDS: parapsychology, animal magnetism, dreams, astral projection, clairvoyance, ghosts,
Schopenhauer.

177

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia



INTRODUCCIÓN

Alo largo de la historia de la filosofía pocos autores se han dedicado, al menos públi-
camente, al estudio de los fenómenos que desde hace apenas un par de siglos reciben
la denominación de parapsicológicos o paranormales. Dichos fenómenos han sido atesti-

guados durante siglos y podemos hallarlos, en efecto, en los testimonios orales y escritos de
prácticamente toda cultura conocida hasta ahora, dándose por hecho su existencia e incluso,
en algunos casos, hasta su cotidianidad. No es hasta el auge de las ciencias empíricas y de la
Ilustración, ya bien entrado el siglo XVIII, que la totalidad de estos sucesos en apariencia con-
trarios a las leyes conocidas de la naturaleza son puestos en duda e incluso directamente re-
chazados como meros fraudes. 

Precisamente contra el positivismo y el materialismo acrítico del siglo XIX surge la corriente
comúnmente conocida como espiritismo, que despertará el interés de aquellos intelectuales
que, viendo insatisfechos sus anhelos metafísicos por el cientificismo dominante, buscan
sobrepasar los límites que un —tal vez excesivo— afán de racionalizar hasta el último recoveco
de la realidad había impuesto al mundo cognoscible.

El objetivo del presente artículo es analizar las ideas de Arthur Schopenhauer acerca de
temas que a día de hoy englobaríamos en la parapsicología. Debemos ser conscientes de que,
a pesar de ser vista actualmente —y en el mejor de los casos— como una pseudociencia,
Schopenhauer muestra en numerosos fragmentos la consideración de que algunos fenómenos
denominados mágicos o sobrenaturales constituyen hechos reales que probarían empírica y
experimentalmente aspectos de su sistema filosófico, llegando incluso a ningunear a aquellos
que niegan la existencia de fenómenos tales como los sueños premonitorios, la acción curativa
del magnetismo animal o las visiones de fantasmas:

Por una parte, no es mi tarea contar ni exponer los hechos, sino teorizar sobre los mismos; y por
otra, tendría que escribir un grueso libro si quisiera repetir todas las historias de magnetismo sobre
enfermos, sueños, apariciones, etc. —la materia subyacente a nuestro tema—, y que han sido
narradas en muchos libros. Por último, tampoco tengo ninguna pretensión de combatir el
escepticismo de la ignorancia, cuyos ademanes, perspicaces en exceso, cada día pierden más crédito
y pronto solo tendrán curso en Inglaterra. Quien ponga en duda hoy en día los hechos del
magnetismo animal y de clarividencia no ha de ser tachado de incrédulo, sino de ignorante.1

Los fenómenos que analizaremos a lo largo de nuestra argumentación de la mano de
Schopenhauer —el magnetismo animal, el mundo onírico y las visiones de fantasmas— son
tratados por él extensamente, mostrando un especial interés en ellos, en Sobre la voluntad en la

1 Schopenhauer, A., Ensayo sobre las visiones de fantasmas, Valdemar: Madrid, 1998, p. 24. También en Parerga y
Paralipómena I, Valdemar: Madrid, 2009, p. 250. Para facilitar las búsquedas al lector se incluirá la paginación de
los Parerga, junto a su fecha de publicación, separada de la de la 1ª edición por el símbolo /.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia178



naturaleza (1836) y Ensayo sobre las visiones de fantasmas (opúsculo inserto originalmente en Parerga
y Paralipómena, de 1851), donde desarrolla una tentativa de explicación de estos hechos
sobrenaturales a partir de su distinción entre el mundo como voluntad y el mundo como
representación. En ellas, obras ya tardías del alemán, nos centraremos. Dichos textos y este
artículo presuponen necesariamente un dominio riguroso, que ambos autores dan por
supuesto, de la totalidad de la filosofía schopenhaueriana, y especialmente de los dos primeros
libros de la primera edición de El mundo como voluntad y representación (1818) y los complementos
correspondientes de la segunda (1844).

Por último conviene comentar que, siendo este un trabajo que además pretende apuntar
las posibles relaciones existentes entre el pensamiento schopenhaueriano y la parapsicología
pasada y actual, se encontrará a menudo terminología típica de esta pseudociencia que, en
algunos casos, no se corresponderá completamente con la utilizada más de un siglo antes por
Schopenhauer. En estos casos se avisará con antelación de cuál es el uso que se está realizando
de dichas palabras, matizando sus diferentes significados. 

1. MAGNETISMO ANIMAL: LA MAGIA DE LA VOLUNTAD

1.1.  El mesmer ismo o magnet i smo animal

Franz Anton Mesmer (1734-1815) escribe en 1766 Sobre el influjo de los planetas en el cuerpo
humano, obra fundacional del mesmerismo o —como todavía lo conoce Schopenhauer—
teoría del magnetismo animal. En ella sostiene que todo el universo está atravesado por un
fluido magnético (principio vital y alma universal de todos los seres) que, pese a ser
transversal a todo el cosmos, no es empírico. «Fluido universal en que todos los cuerpos
están inmergidos»2, afirma Mesmer que toda patología humana se da cuando este es obstruido
o reprimido. Ahora bien, dicho fluido metafísico (imposible de captar mediante los cinco
sentidos) puede ser controlado por un médico o «magnetizador», que lo manipulará de cara a
acabar con la enfermedad del paciente. Dichas teorías y prácticas ya eran conocidas en el
antiguo Egipto y, en el siglo XVI, Paracelso llevaba a cabo prácticas médicas basadas en el influjo
de ciertos minerales sobre la salud del hombre.

Pese a que en sus inicios el mesmerismo se basaba en la ingesta de preparados de hierro y el
uso de imanes por parte de enfermo y curandero respectivamente, muy pronto el «magnetismo
mineral» se torna magnetismo animal: es el magnetizador el que, con su propio flujo
magnético, puede controlar a través de ciertos rituales —en los que actúa como polo— el
magnetismo del paciente. A través de ciertos movimientos de las manos que el magnetizador
transmitía a una varilla de hierro el otro sujeto, sugestionado, era inducido a un «sueño
magnético» o «trance mesmérico» de índole catártica que lograba calmar sus síntomas. Tras

2 Mesmer, F. A., Los fundamentos del magnetismo animal, Indigo: Barcelona, 2006, p. 115.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

LOS SUEÑOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUEÑOS DE LA PARAPSICOLOGÍA

179



adquirir gran popularidad en Viena3 y París, donde Mesmer incluso será subvencionado por
el Marqués de Lafayette, la Academia Real de Ciencias francesa negará la existencia del
magnetismo animal y su condición terapéutica. En 1785, tras siete años establecido en la
capital francesa, Mesmer dejará Francia y su vida quedará en el ostracismo. Aun así, sus teorías
germinarán y, años después, llegarán a ojos y oídos de nuestro autor.

1.2.  Sobr enatural idad de la  vo luntad

En 1836 Schopenhauer publicará Sobre la voluntad en la naturaleza (Über den Willen in der Natur)
pronunciándose por vez primera, en su sexto capítulo («Magnetismo animal y magia») acerca
de la teoría del magnetismo animal planteada y practicada por Mesmer y sus seguidores. La
visión que la mayoría de los occidentales podemos tener en nuestras sociedades escépticas,
secularizadas y cientificistas de dichas teorías —similares en cierto modo, pero en el plano
mesocósmico, a la astrología, que cree que las energías astrales pueden controlar e influir en
los seres humanos— es sin duda altamente peyorativa. En efecto, la propuesta teórica y
práctica de Mesmer nos parece absolutamente surrealista o como mínimo «parapsicológica»
(si por parapsicología entendemos la pseudociencia que pretende investigar supuestos hechos
paranormales que no se rigen por las leyes naturales conocidas por el paradigma científico
actual), hasta el punto de observar a todos sus seguidores y creyentes como un atajo de
supersticiosos, crédulos e ignorantes. Mas no es este ni por asomo el caso de Schopenhauer,
que desde el comienzo del citado capítulo da por hecho que el magnetismo animal es una
confirmación de su propia filosofía:

Cuando apareció en 1818 mi obra capital, hacía poco aún que apareciera el magnetismo animal.
[...] Tanteábase en todos los principios de explicación material que se hallaba a mano el éter cósmico
que lo penetraba todo, como Mesmer, o la evaporación de la piel del magnetizador, tomada cual
causa, como Stieglitz, y otras así. [...] Apenas había quien empezase a aclarar la verdad ateniéndose
a la práctica de los iniciados. Por mi parte estaba yo muy lejos todavía de esperar que el magnetismo
diese una confirmación directa a mis doctrinas.4

Según el filósofo el agente de los fenómenos mesméricos no es otro que meramente la
voluntad del magnetizador. Siendo el cuerpo la objetivación de la voluntad, encontramos que
los movimientos realizados en el ritual o pase magnético no son más que formas de enfocar
la misma de cara a hacer más fácil su aplicación y más potentes sus efectos: «lo propiamente
operativo en el magnetizar es la voluntad, no siendo todo acto externo nada más que un

3 La relación entre el mesmerismo, el hipnotismo y Freud serían objeto de un estudio aparte, pero podemos
afirmar que no es casual que la alma mater del creador del psicoanálisis fuera la Universidad de Viena.

4 Schopenhauer, A., Sobre la voluntad en la naturaleza, Alianza Editorial: Madrid, 1979, pp. 152-153.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia180



vehículo»5. El cuerpo está excluido —o es un mero añadido—, pues, de la acción que propicia
el control del magnetismo animal, pero también la mente consciente (el entendimiento y la
razón), que pertenece de igual manera a lo fenoménico, al mundo como representación.
Afirma nuestro autor que todo en estos procesos está encaminado a hacer la acción magnética
lo más inconsciente posible (el uso de luces tenues, el silencio absoluto por parte del
magnetizador y del paciente, la exclusión de cualquier otra persona en la sala, etc.) hasta el
punto de que se prohíbe expresamente todo pensar y reflexionar. Excluidas por tanto la acción
física como la psicológica —es decir, todo fenómeno espacial y todo fenómeno mental—
solo cabe señalar como agente a la voluntad misma, fundamento metafísico de todo lo real
en principio solo cognoscible en nuestra propia interioridad qua sujetos volitivos (y luego ya
atribuible por analogía a toda la naturaleza). 

Pero sucede algo extraño o imprevisto en los fenómenos que aquí analizamos con
Schopenhauer: estamos observando cómo la voluntad actúa directamente, sin mediación de
cuerpo alguno o causalidad física, para alterar la voluntad de otro ser humano —lo que podría
tratarse de sugestión— e incluso efectuar cambios en cuerpos inanimados. Es en este último
aspecto, especialmente, donde podemos afirmar que se da un claro ejemplo de la afinidad
entre Schopenhauer y lo que a lo largo del siglo XX se ha llamado parapsicología, pues aquí
está afirmando tajantemente la realidad, con otro nombre, de la telekinesis (literalmente
movimiento a distancia: la capacidad de mover objetos sin intervención física):

Vemos, pues, que la voluntad, que he establecido como la cosa en sí, lo único real en la existencia,
el núcleo de la Naturaleza, a partir del individuo humano, en el magnetismo animal y por sobre
éste, cumple cosas que no cabe explicar, según el enlace causal, esto es, conforme a la ley del curso
de la Naturaleza, y que llega a suprimir, en cierto modo, esta ley, ejerciendo una efectiva actio in
distans, mostrando con ello un dominio sobrenatural, esto es, metafísico, sobre la naturaleza. No
sé qué confirmación más fehaciente puedo encontrar para mi doctrina.6

El alemán no tiene problema alguno en denominar sobrenatural (übernatürliche) al dominio
que muestra el magnetismo animal sobre la naturaleza cuando se manifiesta fenoménicamente
moviendo objetos sin la intervención de causas físicas (el ejemplo al que se ha referido
anteriormente es el de una mujer, Prudence Bernard, que fue capaz ante varios testigos de
que la aguja de una brújula imitara los movimientos de su cabeza). Pero, además, en su Ensayo
sobre las visiones de fantasmas (parte de Parerga y Paralipómena), Schopenhauer detallará su absoluto
convencimiento de que en el magnetismo animal, cuando el magnetizador sume en un sueño
magnético profundo (o trance mesmérico) al magnetizado, este último puede llegar en
rarísimos casos a alcanzar un estado de clarividencia donde también se da la telepatía

5 Ibid., p. 155.
6 Ibid., p. 158.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

LOS SUEÑOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUEÑOS DE LA PARAPSICOLOGÍA

181



(literalmente pasión a distancia: fenómeno consistente en la transmisión de contenidos
psíquicos entre individuos por medio de la mente, sin intervención alguna de agentes físicos
conocidos por la ciencia):

En los grados superiores del sonambulismo, la relación (la comunión con el magnetizador) puede
llegar tan lejos que la sonámbula participe de todos los pensamientos, conocimientos, lenguas e
incluso de todas las sensaciones del magnetizador; es decir, está presente en su cerebro, mientras
que, por el contrario, su voluntad [la del magnetizador] ejerce una influencia directa sobre ella, y
está tan sometida que aquel puede hechizarla por completo.7

Tanto la actio in distans (o telekinesis) como la passio in distans (o telepatía) muestran
empíricamente para Schopenhauer cómo la voluntad, cosa en sí de la naturaleza, es capaz de
romper el principium individuationis (espacio y tiempo) y la ley de la causalidad que rige lo natural.
El poder inmediato de la voluntad puede ejercerse sobre los objetos físicos o sobre otras
voluntades a través de los principios del magnetismo animal. Por ello, el filósofo no dudará a
la hora de caracterizarlo como una metafísica práctica o experimental:

Preséntasenos, pues, desde luego, el magnetismo animal como la metafísica práctica, concepto en que
la designaba ya, llamándola magia, Bacon de Verulam, en su clasificación de las ciencias (Instauratio
magna, lib. III); es la metafísica empírica o experimental. Como quiera que en el magnetismo animal
surge a primera línea la voluntad como cosa en sí, vemos achicado al punto el principium individuationis
(espacio y tiempo) perteneciente a la mera fenomenalidad; rómpense los límites que separan a los
individuos; entre el magnetizador y la sonámbula no establece el espacio separación alguna,
apareciendo comunidad de pensamientos y de movimientos volitivos; el estado de clarividencia
suplanta al que concierne a la mera fenomenalidad, a las relaciones condicionadas por espacio y
tiempo, que son cercanía y lontananza, presente y futuro.8

Observamos, pues, que para el Buda de Frankfurt estos fenómenos sobrenaturales (la
telekinesis y la telepatía), que hoy clasificamos sin duda como paranormales o parapsicológicos,
no son asunto baladí. En ellos descubrimos una confirmación empírica, experimental o
práctica de su metafísica de la voluntad. Metafísica de la voluntad que abre una brecha en el
seno de su epistemología de los fenómenos naturales regidos por el principio de individuación.
Solo nos es posible abismarnos en esa grieta de la mano de nuestro pensador. Pero antes
analizaremos brevemente su concepción de la magia, metafísica práctica de los pueblos que
nos acompaña desde los albores de la civilización.

7 Schopenhauer, A., Ensayo sobre las visiones de fantasmas, op. cit., pp. 75-76/2009, p. 284.
8 Schopenhauer, A., Sobre la voluntad en la naturaleza, op. cit., p. 159.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia182



1.3.  La mag ia de la  vo luntad

Aunque la magia como tal no entra estrictamente dentro del campo de la parapsicología, sí es
cierto que muchos de los fenómenos que se han creído a lo largo de la historia paranormales
han sido relacionados con la magia. A pesar de que Schopenhauer afirma que lo único que
salva el pensamiento mágico es la realidad del magnetismo animal y las curas por simpatía,
dedicará un apartado relativamente extenso a su caracterización como «metafísica práctica»
de todas las épocas y pueblos en Sobre la voluntad en la naturaleza, obra en la que —conviene
recordarlo— Schopenhauer trata de las relaciones existentes entre su filosofía y la ciencia
(dejando colegir, pues, que considera que la magia es cierta ciencia o, cuanto menos,
protociencia). La magia es el arte secreto de influir en la naturaleza sin recurrir a sus leyes
físicas (es decir, al nexum physicum de la ley de la causalidad), sino mediante el control de sus
principios metafísicos o sobrenaturales (nexum metaphysicum que para Schopenhauer consiste
en la voluntad)9. Por ello el concepto de «magia natural» encierra tanta contradicción como
el de «física sobrenatural»: mientras que la física trata de comprender lo fenoménico, la magia
lidia con la cosa en sí que lo fundamenta. Todo ritual o acción mágica que los pueblos hayan
realizado —hechizos, actos simbólicos, etc.— no son más que vehículos físicos —como la
varilla de hierro o los pases del magnetizador— cuyo único fin es concentrar y dirigir la acción
de la voluntad. Pues «en la magia, enteramente lo mismo que en el magnetismo animal, el
agente propio no es más que la voluntad»10:

A todos los ensayos de magia que ha habido, hayan obtenido o no éxito, sirve de base una
anticipación de mi metafísica [...] Si se quisiera considerar la magia, según la clasificación de Bacon,
como la metafísica práctica, sería lo cierto que la metafísica teórica que mejor se adaptaba a su
relación habría de ser mi [...] resolución del mundo en voluntad y representación.11

2. LOS SUEÑOS DE UN IDEALISTA

2.1.  El mundo onír i co en la f i loso f ía pr eschopenhauer iana

Pocos pero importantísimos filósofos se han hecho cargo de un factum universal: los seres
humanos (rasgo que, como es fácilmente comprobable, compartimos con un buen número
de especies animales) soñamos al dormir. Que los pensadores occidentales hayan evitado
reflexionar, por regla general, acerca del mundo onírico es especialmente destacable teniendo
en cuenta que una de las obras fundacionales de la filosofía —el Poema de Parménides— relata,

9 Ibid., pp. 166-167.
10 Ibid., p. 173.
11 Ibid., p. 183.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

LOS SUEÑOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUEÑOS DE LA PARAPSICOLOGÍA

183



precisamente, una experiencia onírica en la que su protagonista vive una suerte de revelación
divina que le mostrará la vía de la verdad (o de «lo que es»).

A partir del giro cartesiano que supone el comienzo de la modernidad filosófica (al menos
en el aspecto epistemológico) los sueños se convierten en una metáfora harto común y
peyorativa para designar, por ejemplo, aquellas experiencias tan subjetivas que no pueden ser
corroboradas en la experiencia y que por lo tanto carecen del fundamento necesario para
consistir en un conocimiento objetivo y contrastable. Célebre es la caracterización del sueño
que encontramos en las Meditaciones metafísicas de Descartes:

¡Cuántas veces me ha sucedido soñar durante la noche que estaba en este lugar, vestido, cerca
del fuego, aunque estuviese desnudo dentro de mi lecho! Paréceme ahora que es con ojos
dormidos con los que miro este papel; que esta cabeza que yo muevo no está adormecida, que
es con deseo y propósito deliberado como extiendo esta mano y la siento: lo que sucede en el
sueño no parece tan claro ni tan distinto como todo esto. Pero, pensando en ello cuidadosamente,
recuerdo haber sido engañado durmiendo por semejantes ilusiones; y deteniéndome en esta idea,
veo tan manifiestamente que no hay indicios ciertos por los cuales se pueda distinguir claramente
la vigilia del sueño, que me espanto; y mi espanto es tal, que es casi capaz de persuadirme de que
duermo.12

Como podemos observar en el texto, el buscador por antonomasia de la claridad y la
distinción siente espanto ante la idea de que la vigilia pueda engañar tal y como le engañan
los sueños con sus ilusiones13. Tanto el racionalismo como el empirismo, que tienen en
Descartes a su fundador, compartirán en cierta medida este horror ante los sueños, ejemplo
supremo de en qué no puede consistir un conocimiento que tenga pretensiones de ser tal.
Muestra de ello es que Kant aún se refiera en cierta medida a la mencionada metáfora cuando
agradece a Hume haberle despertado de su «sueño dogmático»14 y, por supuesto, cuando escribe
Los sueños de un visionario explicados por los sueños de la metafísica. 

Podemos caracterizar esta aversión al mundo onírico como rasgo característico de la
filosofía moderna. En efecto, toda la filosofía anterior había otorgado, en mayor o menor
medida, un sentido a los sueños y a su contenido. Grandes autores como Platón, Aristóteles,
Cicerón, Agustín de Hipona... tuvieron algo que decir acerca de este fenómeno. Recordemos,
a modo de ejemplo, que Sócrates comienza a escribir poesía, unos días antes de su muerte,

12 Descartes, R., Meditaciones metafísicas, Alianza Editorial: Madrid, 2009, p. 83.
13 Es curioso, aun así, que Descartes decida dedicarse plenamente a la filosofía a raíz de una serie de sueños

que tuvo una noche de noviembre de 1619. Él mismo los interpretó como una suerte de mensaje divino,
pudiendo buscar similitudes entre estos extraños sueños y otros como los de Parménides o Sócrates. Para más
información acerca de los tres sueños de Descartes véase la  biografía de R. Watson, Descartes: el filósofo de la luz,
S. A. Ediciones B: Madrid, 2003, pp. 108-110. 

14 Vid. Kant, I., Prolegómenos a toda metafísica futura que haya de poder presentarse como ciencia, Istmo: Madrid, 1999,
p. 29 (AA. IV, 260).

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia184



porque en numerosas ocasiones a lo largo de su vida había tenido una visión en sueños que
le exhortaba a componer música15; o que muchos mitos platónicos consisten precisamente
en una especie de visión onírica del más allá (por ejemplo, el mito del carro alado o el de Er).
No menos conocidos son el sueño de Escipión que encontramos en Sobre la república de
Cicerón o el sueño lúcido que plasma san Agustín en una carta del año 415.

Es digno de mención el intento de Platón de explicar los sueños de una manera que
preludia los planteamientos de Freud. Aunque a menudo defienda la hipótesis mítica (a saber,
que algunos sueños proceden de la divinidad16 o que nos ponen en contacto con el destino
del alma en el más allá) tiene un interesante pasaje (Rep. 571c-d) en el que plantea que el origen
de algunas fantasías oníricas debe ser la desinhibición de la parte inferior del alma, que da
rienda suelta así a la realización irreal de sus deseos.

Es sin duda, sin embargo, Aristóteles el autor que se encargará de realizar un estudio
riguroso y «académico» acerca de los sueños y sus mecánicas, especialmente en De somno et
vigilia (obra a la que se harán varias referencias en el Ensayo sobre las visiones de fantasmas), donde
defenderá que la causa principal del sueño es la digestión de los alimentos y que la producción
de los sueños tiene por causa cierto movimiento de la fantasía, que crea imágenes a partir de
las impresiones sensibles recibidas durante la vigilia. A lo largo de De divinatione per somnum
Aristóteles racionalizará (y humanizará) los supuestos sueños adivinatorios, esto es, proféticos.
Se niega que estos tengan un origen divino, pero un ser humano puede, efectivamente,
interpretar sus sueños para comprender su significado. Comprobaremos que nuestro autor
también tendrá algo que decir al respecto.

La explicación de los sueños platónica resulta —como es lógico— demasiado apegada a
la tradición mítica como para considerarla seriamente a día de hoy. La aristotélica, por su
parte, peca de ser demasiado mecanicista y pasiva. Schopenhauer, pese a recibir ideas de
ambos, propondrá una formación de los sueños donde el sujeto y, especialmente, una facultad
suya no tratada en obras anteriores a Parerga y Paralipómena tendrán un papel mucho más activo
y central que en las reflexiones filosóficas anteriores acerca del mundo onírico.

2.2.  El ór gano de los  sueños :  una en igmática facu ltad

En los filósofos de la antigüedad, mucho más proclives que los medievales y modernos a
posar su atención en los sueños y en su contenido, encontramos respuestas de índole más o
menos racionales a la causa de que el ser humano sueñe. Aun así, dichas explicaciones todavía
están muy condicionadas por una metafísica tradicional: en ellas siempre intervienen factores
como la voluntad de los dioses, la distinción entre alma y cuerpo, su existencia como dos
sustancias independientes, etc. Será Schopenhauer el primero que intente proporcionar una

15 Vid. Platón, Fedón, Alianza Editorial: Madrid, 2009, p. 38 (60e-61c).
16 El ejemplo anterior del Fedón, pero también Apología de Sócrates 33c y Critón 44a dan muestras de ello.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

LOS SUEÑOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUEÑOS DE LA PARAPSICOLOGÍA

185



explicación puramente fisiológica y material de los sueños a partir del mero funcionamiento
del cuerpo y, en concreto, del cerebro.

Debemos aquí recordar que según Schopenhauer (que no dejará de insistir en este punto)
la intuición del mundo es siempre intelectual: nuestros sentidos, por sí mismos, no otorgan
conocimiento alguno de los objetos externos, sino que solo gracias a la acción del entendimiento
sobre la materia de las sensaciones nos es dado un mundo corporal repleto de objetos en un
espacio-tiempo regido por el principio de razón suficiente (en forma de ley de causalidad)
que nuestra facultad de conocer contiene a priori. Así, es el cerebro, como órgano que hace
posible la capacidad de recibir y ordenar las sensaciones, el que forma el mundo que nos
representamos. En el estado habitual de vigilia el estímulo para estos actos de intuición del
mundo procede, sin duda, de la sensación, de los datos que recibimos a través de los cinco
sentidos y a los que el entendimiento señala como causa.

Ahora bien, se pregunta nuestro autor, «¿por qué no sería posible que un estímulo
procedente de otro lado, es decir, del interior, del propio organismo, llegue al cerebro alguna
vez y pueda ser elaborado por este, exactamente igual que uno exterior?»17. Por supuesto que
es posible: es, de hecho, lo que ocurre a todo ser humano —y quién sabe si a todo ser viviente
y cognoscente cuando abandona la vigilia— cuando sueña. A lo largo de la extensa parte
dedicada a los sueños de su Ensayo sobre las visiones de fantasmas, Schopenhauer va a intentar
delimitar el lugar y la función de estos poniéndolos en relación con varias facetas de nuestro
conocimiento y con la realidad misma.

a) Los sueños, la imaginación y la realidad

En primer lugar se trata de demostrar que los sueños no tienen el mismo origen que las
imágenes de la fantasía, es decir, que no proceden de nuestra facultad de imaginar. Un examen
poco riguroso de los mismos podría, efectivamente, parecer revelar un origen común con lo
imaginado: pues tanto los sueños como las fantasías de nuestra mente poseen un carácter
ilusorio. Mas «en los sueños, nuestra facultad de representación supera sin medida la de nuestra
imaginación»18: las imágenes de la fantasía siempre son débiles y efímeras, capaces de
desaparecer ante el más mínimo estímulo externo, pero ¿cuántas veces a lo largo de nuestra
existencia despertamos sobresaltados ante el imponente «realismo» de una pesadilla? A
menudo hemos de realizar un esfuerzo intelectual para volver al mundo corpóreo tras un
despertar: ello da muestra del carácter no solo ilusorio, sino también objetivo, de nuestros
sueños. Además, afirma el alemán, nuestras fantasías tienen como hilo conductor ciertos
motivos y asociaciones de ideas que, pese a su aparente arbitrariedad, somos capaces de
reconstruir y comprender. Sin embargo, pese a lo ilusorio de los sueños, estos muestran ciertas

17 Schopenhauer, A., Ensayo sobre las visiones de fantasmas, op. cit., p. 23/2009, p. 248.
18 Ibid., p. 25/p. 250.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia186



características comunes con nuestras capacidades cognitivas en estado de vigilia (esto es,
objetivamente, con nuestro conocimiento de la realidad empírica). En efecto, los objetos que
nos representamos en los sueños se nos imponen con la misma fuerza, nitidez y exactitud
que la realidad externa y, a menudo, incluso contrariando nuestra propia voluntad (piénsese
de nuevo, por ejemplo, en lo inoportuno de una pesadilla que nos desvela justo cuando al día
siguiente tenemos una importante reunión laboral).

Para Schopenhauer esta «fenomenología onírica» muestra claramente que los sueños, pese a
su condición ilusoria, suponen una función cerebral diferente de la imaginación, más cercana
a la representación de los objetos en el espacio-tiempo según la ley de la causalidad.

b) Los sueños, la memoria y la locura

Pese a su similitud con nuestras representaciones de la realidad es innegable también que los
sueños tienen cierto parecido con la locura. Aunque nuestro entendimiento se represente,
cuando soñamos, situaciones espaciales regidas por la ley de la causalidad, es obvio que la
relación causa-efecto no es la misma que la que rige la naturaleza. Soñamos situaciones
extraordinarias e imposibles, soñamos con personajes que ya no existen o que jamás han
existido, nos soñamos con otra edad o realizando actos que nunca seríamos capaces de llevar
a cabo realmente, etc. Estos estados de cosas pueden ser explicados, al igual que la locura19,
por una actividad anómala de la memoria, que turba nuestra capacidad de conocer incluso
cuando el resto de facultades actúan con normalidad: «No hay ninguna facultad intelectual
que en los sueños no se muestre activa en alguna ocasión. Sin embargo su desarrollo, así como
nuestra manera de proceder en ellos, muestra una falta extraordinaria de juicio y, como ya se
ha dicho, de memoria»20.

c) El órgano de los sueños

Los sueños (al igual que todo lo que existe en el mundo visto como representación) han de
regirse por el principio de razón suficiente. Lo complicado es establecer de qué modo su
producción se relaciona con dicho principio. Todas nuestras representaciones, por lo general,
tienen como causa o bien una impresión exterior recibida por los sentidos o bien un
pensamiento anterior que nos afecta según las leyes de la asociación de ideas.

Empero, la conditio sine qua non de los sueños es, precisamente, que el sujeto del conocer se
encuentre en el estado que llamamos (en castellano) también sueño, que consiste en el cese

19 En su fenomenología de la locura, que podemos encontrar en el parágrafo 36 del primer tomo de El
mundo como voluntad y representación y en el capítulo 32 del segundo, postula Schopenhauer que la locura es fruto
de la ruptura inconsciente con el hilo de la memoria que realiza el espíritu ante un recuerdo extremadamente
traumático, llenando con ficciones lo «borrado» de la memoria consciente.

20 Schopenhauer, A., Ensayo sobre las visiones de fantasmas, op. cit., p. 38/p. 259.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

LOS SUEÑOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUEÑOS DE LA PARAPSICOLOGÍA

187



de la actividad normal del cerebro y de los sentidos que se da en la vigilia. Así, las
representaciones oníricas nos presentan un problema aparentemente irresoluble, pues no
pueden proceder ni de las impresiones exteriores de los sentidos ni, tampoco —según
Schopenhauer— de la asociación de ideas. El primero de los casos es imposible debido a que
solo soñamos cuando «apagamos» la receptividad sensorial al dormir. En el segundo de los
casos nuestro autor discurre así: cuando dormimos profundamente el cerebro está
prácticamente en un estado total de reposo y descanso, por lo que estas imágenes tienen que
ser inconscientes y no guardar, por tanto, correspondencia alguna con ideas conscientes;
cuando nos estamos quedando dormidos, por otra parte, podemos observar a menudo, si
volvemos a la conciencia plena desde esa pseudoconciencia que se da entre la vigilia y el
sueño, que las imágenes oníricas que se nos presentaban recientemente no tenían nada que
ver con las ideas que se apoderaban de nuestro pensamiento antes de caer en dicho estado.
Además, estas primeras imágenes oníricas son incoherentes, aisladas, azarosas, etc., por lo
que Schopenhauer niega que se puedan producir por asociación de ideas.

Descartadas, pues, las sensaciones externas y las asociaciones de ideas como origen de los
sueños, Schopenhauer resolverá la cuestión proponiendo una facultad que denomina «órgano
de los sueños» (Traumorgan) que tendría la capacidad de formar intuiciones sin recurrir a
estímulo externo alguno. Intuiciones intelectuales que, al igual que las provocadas por las
sensaciones externas, ocuparían espacio según las tres dimensiones y se moverían en el tiempo
siguiendo el principio de causalidad, pues esta es la función del cerebro. Dicha facultad
formaría imágenes oníricas a partir no ya de influjos externos, sino de cierta excitación
fisiológica interna del propio organismo. En la vigilia el cerebro es incapaz de percibir estos
estímulos internos: está demasiado atareado y sumido en operar con las impresiones exteriores
que causan las intuiciones y los pensamientos. Empero, cuando dormimos la actividad cerebral
está suspendida de cara al exterior quedando expuesto por completo a las débiles impresiones
que el sistema nervioso que posibilita la vida orgánica le transmite, excitando alguna de sus
partes y produciendo los sueños. Resulta entonces —aunque la denominación Traumorgan
podría resultar ambigua y confundirnos al respecto— que el órgano material de los sueños
es, como no podría resultar de otra manera, el mismo cerebro, pero cuya actividad se enfoca
esta vez al interior del organismo, teniendo así por fundamento un intercambio de estímulos
entre el cerebro y el sistema nervioso:

La visión onírica, en cambio [en contra de la mera fantasía], no solo está en el cerebro, sino también
en los nervios sensoriales y se produce como consecuencia de una excitación material —activa en
ese momento— de aquellos, que viene del interior y penetra en el cerebro. El órgano de los sueños
es, por tanto, el mismo que el de la conciencia despierta y de la intuición del mundo externo, solo
que, por decirlo de alguna manera, cogido por el otro extremo y usado en orden inverso, y los
nervios sensoriales que actúan en ambos pueden ponerse en funcionamiento tanto por su cabo
interno como externo, algo así como una bola hueca puede llegar a arder tanto por dentro como
por fuera. Como en este proceso lo último que se pone en actividad son los nervios sensoriales,

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia188



puede suceder que esta haya comenzado y continúe cuando el cerebro ya está despierto, esto es,
sustituye la intuición onírica por la habitual; entonces percibiremos, recién despiertos, sonidos: por
ejemplo, voces, golpes en la puerta, disparos, etc., con una claridad y objetividad que se equiparan
con la realidad a la perfección y netamente y creeremos con firmeza que son sonidos de la realidad,
procedentes del exterior, que nos han despertado, o también, lo que es más raro, veremos figuras
con una realidad empírica completa.21

La capacidad para soñar es, dice nuestro autor, una segunda vista, la second sight de los
escoceses (término que, muy a su pesar, rechaza para el Traumorgan por estar históricamente
asociado a la percepción extrasensorial o sobrenatural). Tanto es así que la relacionará con
los más diversos fenómenos: el sonambulismo, la clarividencia, el sueño magnético, etc., dando
una muestra de erudición en casos y relatos de este tipo de sucesos y lindando, a menudo,
con explicaciones que ahora consideraríamos abiertamente parapsicológicas. Prueba de ello
es que el párrafo recién citado termine haciendo alusión a una posible explicación de las
visiones fantasmales, razón de este opúsculo. Pero antes de pasar a examinar estas visiones
estudiaremos los tipos de sueños que nos presenta este Traumorgan.

2.3.  Tipolog ía schopenhaueriana de l os  sueños

En consonancia con lo recién expuesto encontramos en el Ensayo sobre las visiones de fantasmas
una tipología o categorización de los sueños por parte del idealista, que una vez más se
adelantó a su tiempo22 proponiendo diferentes fases o clases de sueño (como estado de un
ser que duerme) y de sueños (como serie de contenidos representacionales que se presentan
al sujeto en dicho estado) que exponemos a continación.

a) Las imágenes del sueño ligero

En el «tránsito de la conciencia despierta al sueño»23 que podemos llamar, en contraposición
al segundo tipo de sueño que el alemán presenta, «sueño ligero» (término que, sin embargo,
se utiliza hoy en día técnicamente para referirse solo a la segunda fase del sueño, pero que en
Schopenhauer incluiría también la primera, el adormecimiento), se presentan al sujeto
imágenes que se caracterizan por su incoherencia y por no tenernos a nosotros mismos como
actores de dichas imágenes. Son, así, «un espectáculo puramente objetivo, consistente en

21 Ibid., pp. 57-58/p. 273.
22 El interés por parte de la psicología de clasificar e investigar las etapas del sueño no tiene lugar hasta bien

entrado el siglo XX. Prueba de ello es que la Asociación Estadounidense de Trastornos del Sueño es presentada
por William Charles Dement en 1975.

23 Schopenhauer, A., Ensayo sobre las visiones de fantasmas, op. cit., p. 30/p. 254.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

LOS SUEÑOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUEÑOS DE LA PARAPSICOLOGÍA

189



imágenes aisladas que surgen súbitamente cuando uno se queda dormido»24 que, como todo
fenómeno, debe estar regido por la causalidad, por el principio de razón suficiente. Mas no
es posible, aunque sepamos que ha de existir necesariamente, determinar cuál es la causa de
estas figuras oníricas, al no guardar estas relación alguna con los pensamientos de los últimos
momentos de vigilia. 

b) La clarividencia del sueño profundo

Frente al espectáculo habitualmente objetivo de figuras oníricas del sueño ligero observamos
que en el sueño profundo (consistente en la calma mental más absoluta y en el verdadero
descanso del cerebro25) se desarrollan imágenes que a menudo muestran un nudo dramático
donde nos vemos inmersos a nosotros mismos como protagonistas. Postula a causa de ello
que en esta fase del sueño la excitación procedente del interior debe ser considerablemente
más fuerte que la recibida a lo largo del sueño ligero.

En opinión de Schopenhauer «estos sueños son los que, en casos aislados y muy raros, tienen
un significado profético y fatídico»26. Los sueños proféticos (o teoremáticos), afirma, dan cuenta
del estado de salud del soñador y suelen anunciar una desgracia en dicho estado, como
enfermedades e incluso la muerte. Menos importancia se otorga en este ensayo a los sueños
fatídicos (o alegóricos). Dichos sueños, mucho más habituales que los genuinamente proféticos
—que muestran el futuro directamente— nos muestran alegorías que debemos interpretar y que
casi siempre poseen un contenido agradable, que por ello mismo suelen acceder al sueño ligero
y ser, por tanto, más fáciles de recordar al poder estar todavía recientes en el momento del
despertar. El propio Schopenhauer tuvo en 1831 un sueño —en el que se le aparecía su fallecido
amigo Gottfried— que interpretó como un augurio de muerte. Fue entonces cuando, dándole
credibilidad, abandonó Berlín librándose de la epidemia de cólera que acabaría (o al menos esta
es la versión más extendida) con su archienemigo Hegel. Estos sueños tienen su causa en la ya
mencionada intensificación orgánica interior que estimula el Traumorgan hasta el punto de llegar
a la clarividencia. El problema, seguramente, es que lo que soñamos —que suele ser desagradable—
durante el sueño profundo no suele llegar a la conciencia una vez despertamos. La clarividencia
que presentan algunos sonámbulos constituye, precisamente, la confirmación de esta regla:

Lo delirantemente portentoso y lo absolutamente increíble de la clarividencia del sonámbulo
(confirmada hasta ahora por el acuerdo de cientos de testimonios dignos de fe), ante la cual se

24 Ibid., p. 31/p. 254.
25 Aun así, ha quedado demostrado por las investigaciones actuales que la etapa de sueño a la que se refiere

Schopenhauer —la fase REM o MOR—, exclusiva además de los mamíferos, es en la que el cerebro tiene mayor
actividad electroquímica, similar incluso a la de la vigilia (razón, tal vez, por la que efectivamente en esta fase
soñamos con situaciones que siguen el hilo de la causalidad y no solo con imágenes inconexas).

26 Schopenhauer, A., Ensayo sobre las visiones de fantasmas, op. cit., p. 34/p. 257. 

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia190



abre lo oculto, lo ausente, lo lejano, incluso lo que todavía dormita en el seno del futuro, pierde al
menos su incomprensibilidad absoluta si nos atrevemos a aceptar, como ya he dicho en tantas
ocasiones, que el mundo objetivo es un mero fenómeno cerebral, pues el orden y su regularidad,
que se fundan en el espacio, el tiempo y la causalidad (como funciones del cerebro) son suprimidos
en cierto grado en la clarividencia del sonámbulo. Gracias a la doctrina kantiana de la idealidad del
espacio y del tiempo comprendemos que la cosa en sí, es decir, lo único verdaderamente real en
todos los fenómenos, libre de esas dos formas del intelecto, no conoce la diferencia entre lo cercano
y lo lejano, entre lo presente, lo pasado y lo futuro.27

El fenómeno de la clarividencia, en tanto que conocimiento directo o alegórico de los
acontecimientos futuros (conocimiento, a todas luces, paranormal), al que Schopenhauer
otorga —como vemos— una completa credibilidad, solo se puede defender desde un punto
de vista idealista. El realismo propio del «sano entendimiento común» (ese bon sens cartesiano
presente en la filosofía tradicional hasta Berkeley, en cierta medida, y ante todo hasta Kant)
es incapaz de siquiera comprender la mera posibilidad de la clarividencia. En efecto, si el
tiempo y el espacio son propiedades de las cosas independientemente de la percepción de los
sujetos cognoscentes es totalmente imposible que algo que no ha sucedido todavía, ubicado
además en otro punto del espacio, sea capaz de ser percibido por una conciencia cuyas únicas
facultades de conocer son los sentidos y la razón. Mas ¿por qué no iba a ser posible que
tuviéramos conocimiento de algo futuro o lejano si tiempo y espacio no pertenecen a las
cosas en sí mismas, sino a nuestras facultades de conocer? Ahora bien, como hemos dicho,
para ello necesitamos postular una nueva facultad, el Traumorgan, capaz de tener conocimiento
de objetos en el espacio y en el tiempo (conocimiento, en este sentido, idéntico al que nos
proporcionan sensibilidad y entendimiento en estado de vigilia) pero no necesariamente de
objetos en el espacio y tiempo presentes (liberado, en este sentido, del marco del tiempo
presente que sí se impone a sensibilidad y entendimiento), sino incluso de objetos en el
espacio-tiempo pasado o futuro.

Gracias a este enigmático órgano de los sueños (que conocemos simplemente por sus
efectos: los sueños y ciertos fenómenos parapsicológicos como la clarividencia) Schopenhauer
se verá capaz, en último término, de explicar las visiones de fantasmas. Pero antes hemos de
dar cuenta de un tipo de sueños que confirma, de manera más concluyente si cabe, la
posibilidad y existencia fáctica de las percepciones extrasensoriales. 

c) El misterio de los sueños reales

Una de las revelaciones más impactantes y pasadas por alto del Ensayo sobre las visiones de
fantasmas es la caracterización de lo que Schopenhauer denomina sueños reales o verdaderos
(Wahrträumen). El rasgo distintivo de estos sueños es que no soñamos imágenes de objetos

27 Ibid., pp. 76-77/p. 285.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

LOS SUEÑOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUEÑOS DE LA PARAPSICOLOGÍA

191



ilusorios sino la realidad empírica, el mundo fenoménico. Pese a lo extraño de esta afirmación,
el Buda de Frankfurt es totalmente cristalino en sus definiciones, que reproducimos a
continuación pese a su longitud por la claridad de las mismas:

Estamos acostumbrados a considerar los objetos que esa capacidad [de soñar] nos presenta en los
sueños comunes como totalmente ilusorios, ya que desaparecen en cuanto nos despertamos. Sin
embargo, no siempre es así; y es muy importante, en relación con nuestro tema, conocer la
excepción a ello por propia experiencia, de lo que tal vez todos serían capaces si prestaran la
atención suficiente al asunto. Hay, en efecto, un estado en el que dormimos y soñamos; sin
embargo, solo soñamos la propia realidad que nos rodea. Según esto, vemos nuestro dormitorio
con todo lo que contiene, también percibimos que entran personas, sabemos que nosotros mismos
estamos en la cama, todo con exactitud y precisión. Y, sin embargo, dormimos con los ojos bien
cerrados: soñamos, solo que lo que soñamos es verdadero y real. Es como si nuestro cráneo se
hubiera vuelto transparente, de modo que el mundo exterior accede directamente al cerebro, en
lugar de hacerlo por la estrecha puerta de los sentidos dando un rodeo.28

[Estos sueños] es lo que se llama el duermevela, no porque sea un estado intermedio entre el sueño
y la vigilia, sino porque puede caracterizarse como un estar en vela estando dormido. Por eso
prefiero llamarlo un sueño real. Es verdad que la mayoría de las veces solo se reparará en él por la
mañana temprano y por las noches, poco tiempo después de dormirse. Esto se debe a que solo
cuando el sueño no es profundo el despertar sobreviene con la suficiente facilidad como para dejar
un recuerdo de lo soñado. Indudablemente, esta clase de sueños tiene lugar mucho más a menudo
durante el sueño profundo, según la regla de que el sonámbulo, cuanto más profundamente
duerme, se vuelve más clarividente, pero entonces no queda ningún recuerdo.29

Como podemos ver, Schopenhauer afirma, por propia experiencia, que nuestro órgano
de los sueños es capaz de percibir la realidad aun cuando dormimos. Esta experiencia, según
él, podría ser corroborada por todo ser humano. Aquí observamos los hechos que suceden
a nuestro alrededor incluyendo, por ejemplo, el movimiento de ciertas personas e incluso
nuestro propio cuerpo. Todo esto es percibido directamente por el cerebro, libre por unos
momentos de las barreras que impone el cráneo. Nos hacemos conscientes de dichos sueños
principalmente tras el período de sueño ligero, si bien en el sueño profundo debemos tener
muchos más sueños reales que, empero, no llegamos a recordar.

Si en nuestro análisis del sueño profundo en general afirmábamos que en él se daba la
clarividencia en uno de sus sentidos (la visión de acontecimientos futuros) en los sueños reales
—que de todas formas se dan más a menudo en dicho sueño— encontramos la clarividencia
en el segundo sentido del término: la facultad de percibir cosas que quedan fuera del alcance
de nuestros sentidos. Ambas facultades, claramente paranormales, son absolutamente

28 Ibid., pp. 39-40/p. 261.
29 Ibid., p. 41/p. 262.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia192



incomprensibles para una epistemología de corte realista o empirista. De hecho, el propio
Schopenhauer es incapaz de explicar cómo se pueden captar fenómenos lumínicos
(representaciones visuales) sin la intervención de nuestros ojos. Y más cuando él mismo
reconoce que se pueden llegar a traspasar, en el sueño real, límites físicos infranqueables para
los cinco sentidos, como la presencia de paredes o cortinas. En efecto, si en la clarividencia
profética del sonámbulo se liberaba el conocimiento de la condición del tiempo, parece que
en la clarividencia de este soñador se libera de la del espacio:

Esta clase de sueños, cuya particularidad consiste en que se sueña la realidad presente más cercana,
acrecienta a veces su carácter enigmático debido a que el horizonte del que sueña se amplía más,
extendiéndose más allá del dormitorio; en ese momento, las cortinas y las contraventanas dejan de
ser obstáculos para la vista, y se percibe con nitidez lo que está detrás de ellas: el patio, el jardín o
la calle con las casas de enfrente.30

De nuevo, solo el enigmático órgano de los sueños, en este caso no aprisionado por el
espacio inmediato perceptible por nuestra sensibilidad, podría darnos alguna respuesta.

2.4.  Apéndice .  Los sueños r eal es  y la  pr oyecc ión astra l

Es de notar que, especialmente tras la publicación de Viajes fuera del cuerpo (1971) de Robert
Monroe, ha surgido entre ciertos sectores —minoritarios— del mundo occidental una
fascinación por las experiencias extracorporales (OBE o EFC) que ciertos autores defienden
con denuedo como posibles e incluso habituales —inconsciente y— universalmente. Muchos
de los relatos de esta supuesta separación de la conciencia del cuerpo parten de experiencias
cercanas a la muerte o, cuanto menos, de enfermedad grave. Pero hay un tipo, en concreto,
de EFC (experiencia fuera del cuerpo) que destaca sobre el resto por, según sus defensores,
producirse cotidianamente: la proyección o el viaje astral. Según los teóricos de dichas
experiencias esta se da todas las noches mientras dormimos y consiste en la separación del
supuesto «cuerpo astral»31 que se separaría del cuerpo físico. Este cuerpo astral, que todos
poseemos, tiene según Monroe las siguientes características:

El Segundo Cuerpo tiene peso tal como lo entendemos. Está sujeto a la atracción gravitatoria, si
bien mucho menos que el cuerpo físico. [...] [E]ste Segundo Cuerpo es visible en ciertas
condiciones. [...] [E]l sentido del tacto del Segundo Cuerpo parece ser muy similar al del físico [...]
[E]l Segundo Cuerpo es muy plástico, por lo que puede adoptar cualquier forma conveniente o
deseada por la persona en cuestión. [...] [C]abe la posibilidad de que el Segundo Cuerpo sea el

30 Ibid., pp. 41-42/p. 262.
31 En su El cuerpo astral de 1993, Emilio García Bazán realiza un interesante estudio de la creencia en este

vehículo, intermediario entre cuerpo y alma, especialmente presente en los oráculos caldeos.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

LOS SUEÑOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUEÑOS DE LA PARAPSICOLOGÍA

193



reverso del cuerpo físico [...] [L]as investigaciones directas suelen abonar la tesis de que hay una
«cuerda» de enlace entre el cuerpo físico y el Segundo Cuerpo. [...] [L]a relación entre el Segundo
Cuerpo, la electricidad y los campos electromagnéticos es muy significativa.32

El cuerpo astral, según las experiencias de Monroe, es capaz, además, de visitar durante el
sueño diversos planos o dimensiones, que Monroe denomina Escenario I (el Aquí y Ahora),
Escenario II (que relaciona con lo que las diversas religiones han creído acerca del cielo y el
infierno) y Escenario III (básicamente lo que ahora denominaríamos un universo paralelo).
El que más nos interesa en el presente artículo es sin duda el Escenario I, el Aquí y Ahora
que consiste, básicamente, en el mundo fenoménico con todos sus soles y galaxias. Monroe
afirma que sus primeras experiencias extracorporales se limitan a su entorno cercano. En ellas
es capaz de visualizar su habitación, su casa, sus alrededores, etc., paulatinamente, con la
salvedad de que los percibe a través del cuerpo astral, sin los límites físicos que impone el
mundo corpóreo. Es notable, también, que dicho segundo cuerpo sea capaz de atravesar
objetos sólidos con solo ejercer algo de fuerza sobre los mismos, no existiendo por tanto
límites al movimiento por este plano, pudiendo volar y atravesar tabiques, ventanas, puertas
y demás barreras espaciales. Es de notar, asimismo, que Monroe siempre percibe en estas
proyecciones lo que está sucediendo ahora: sus experiencias relatan a menudo acciones o
situaciones que, según sus cálculos y la comprobación empírica que realiza una vez despierto
—como llamar a la persona que había visitado con su segundo cuerpo—, se llevaron a cabo
a una hora en la que su cuerpo físico dormía.

Como acabamos de ver, Schopenhauer afirma haber tenido experiencias similares —si
bien no ofrece informes tan detallados como los del norteamericano— a lo largo de sus
sueños reales, si bien en ningún momento habla de la existencia de un supuesto cuerpo fluido
que le permitiera desplazarse en dichos sueños. Aun así, sí que es sugerente el hecho de que,
aunque en cierto momento defina la percepción en dichos sueños como un «volverse el cráneo
transparente», unas páginas más adelante diga —como hemos reproducido en el último texto
del apartado anterior— que en ocasiones esta percepción se amplía más allá de los límites de
la habitación y por lo tanto de los objetos sólidos que lo impedirían. ¿Hemos de postular que
Arthur Schopenhauer realizó a lo largo de su vida «proyecciones astrales» a las que se refirió
como sueños reales? Sería aventurado dar una respuesta definitiva a esta cuestión, pero es cierto
que, dejando a un lado todo lo que puede haber de fantasioso en las supuestas experiencias
extracorporales de los viajeros astrales y en los supuestos sueños reales del idealista alemán,
podemos encontrar ciertos elementos comunes que podrían inclinar la balanza hacia una
respuesta afirmativa.

Aun así, debemos también remarcar que, por lo que respecta a la proyección astral y a su
posible conexión con la metafísica de la voluntad, Schopenhauer negaría en principio que la

32 Monroe, R., Viajes fuera del cuerpo, Palmyra: Madrid, 2008, pp. 190-192.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia194



conciencia pueda de algún modo desenvolverse sin la intervención del cerebro, sostén físico
que permite todo tipo de conocimiento. Lo que el filósofo entiende por voluntad parece tener
mucho peso en las experiencias de Monroe (por ejemplo, en el cuerpo astral la inclinación
sexual y los impulsos instintivos tienen un papel predominante respecto a lo racional)33, pero
es innegable que es muy difícil e incluso imposible explicar el papel del pensamiento
consciente más allá del cuerpo físico. El enigma que aquí se nos presenta no sería tal si no
fuera porque el propio Schopenhauer plantea, aun inconscientemente y sin proporcionar una
solución, esta misma cuestión al afirmar la existencia de los sueños reales.

3. LA HORA DE LOS FANTASMAS

3.1.  Los fantasmas de la f i loso f ía

Llegamos en este último apartado al final de nuestro periplo a través de las relaciones entre
Schopenhauer y la parapsicología. Ha llegado la hora, pues, de medianoche: aquella en la que
las danzas macabras de los espectros usurpan el espacio asignado a los mortales como en un
siniestro carnaval en el que no se distingue la vida de la muerte. Llega la oscuridad frente a la
hoguera: el momento idóneo para relatar historias de otros tiempos y de otras edades; el
momento de hacernos cargo, al fin, de la teoría schopenhaueriana acerca de las visiones de
fantasmas. Dejando de lado los tópicos, es cierto que hay razones para afirmar que «la creencia
en los fantasmas es innata en el hombre»34: a lo largo de la historia y de todo el globo terráqueo
la creencia en las apariciones de los muertos en el mundo de los vivos ha sido común e incluso
central entre los seres humanos. La mayoría de culturas, si no todas, han sostenido sin atisbo
de duda en algún momento de su existencia una creencia en los espíritus o, al menos, en que
tras la muerte del cuerpo existe otro tipo de existencia descarnada, más allá del orden de la
naturaleza. La creencia en fantasmas, es decir, en espíritus que se aparecen a los vivos, se ha
mantenido viva incluso hasta nuestros días (ya sea en el plano de lo real o en el imaginario
cultural), en los que la ciencia y la razón —supuestamente— dominan con puño de hierro
nuestras cosmovisiones. Y, si se nos permite hacer conjeturas, no parece que vaya a
desaparecer jamás por completo.

Empero, parece que la filosofía no se ha encargado del asunto tanto como la literatura.
Platón, lógicamente influido por la tradición homérica, realiza una pequeña alusión a los
fantasmas en el Fedón, dando una explicación moral al fenómeno de las apariciones:

Un alma de esa índole [apegada a las pasiones y placeres corporales] es entorpecida y arrastrada de
nuevo al lugar visible, por miedo de lo invisible y del Hades, según se dice, y da vueltas alrededor

33 Vid., por ejemplo, Monroe, R., Viajes fuera del cuerpo, op. cit., p. 195.
34 Schopenhauer, Arthur, Ensayo sobre las visiones de fantasmas, op. cit., p. 82/2009, p. 289.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

LOS SUEÑOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUEÑOS DE LA PARAPSICOLOGÍA

195



de monumentos fúnebres y sepulturas, en torno a los que se han visto algunos sombríos fantasmas
de almas; imágenes esas que es lógico que produzcan tales almas, que no se han liberado con
purezas, sino que participan de lo visible, por lo cual se ven.35

Son las almas de los hombres inmorales —según la ética platónica—, apegadas al cuerpo
y al mundo corpóreo, las que corren el peligro de ser castigadas a permanecer errantes y
visibles en el reino de los mortales. Estas almas vagan en pena hasta que, debido al apego que
sienten por el cuerpo, encarnan según su anterior vida y talante en asnos, lobos, halcones, etc.
Hasta entonces pueden ser vistas vagando allá donde habita la muerte. 

Platón ni siquiera se pregunta por la existencia de fantasmas: los da por existentes debido
al testimonio de la tradición y de aquellos que los han visto. La visión platónica de las
apariciones de fantasmas como sombras o imágenes de un alma será continuada por Orígenes
y san Agustín. Este último negará que haya intencionalidad por parte del muerto a la hora de
aparecerse a los vivos, afirmando por el contrario que es o Dios o el diablo el que permite
este fenómeno sobrenatural de la comunicación entre vivos y muertos. 

Después de san Agustín el fantasma desaparecerá de la filosofía. El afán moderno de
acercar filosofía y ciencia o, incluso, de crear una filosofía científica motivó un escepticismo
entre los pensadores que, aun así, no logró doblegar este tipo de creencias entre el pueblo.
Kant parecerá sentenciar a muerte, en su crítica a las supuestas visiones espirituales de
Swedenborg en Los sueños de un visionario, la posibilidad de que los espíritus se aparezcan, pues
es absurdo que algo que no es cuerpo pueda actuar y ser visible en el mundo corpóreo. Ahora
bien, el ilustrado no contó con que uno de sus seguidores propusiera casi un siglo después
una respuesta no realista, sino idealista a las visiones de fantasmas. 

3.2.  La pr opuesta ideal i s ta

A la hora de abordar la problemática de las visiones de fantasmas, Schopenhauer se ve en una
tesitura de aparente difícil resolución. Ante dichas visiones parece que solo existen dos
soluciones posibles: o la credulidad espiritualista acrítica que defiende fervientemente que los
muertos pueden aparecerse a voluntad a los vivos o el escepticismo ignorante que no admite
otro orden natural que el derivado del materialismo mecanicista. El filósofo alemán niega
rotundamente que la explicación del mundo pueda ser materialista o naturalista, afán de
aquellos que quieren situar a la física en el trono de la metafísica: «La física no puede sostenerse
sobre sus propios pies, sino que requiere de una metafísica sobre la que apoyarse, por muy
ufana que se muestre frente a ella»36. Ahora bien, tampoco puede caer en la superstición
espiritualista que da por hecho que las apariciones de fantasmas son la manifestación de un

35 Platón, Fedón, op. cit., p. 78 (81cd).
36 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, Alianza Editorial: Madrid, 2010, p. 227 (191).

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia196



espíritu que podría presentársenos como lo hace un objeto corpóreo, pues el concepto mismo
de espíritu indica que este se nos revela de un modo totalmente heterogéneo a como se nos
presentan los cuerpos en la intuición sensible. Lo que aquí se busca, en contra de estas dos
posturas que —cada una a su manera— tienen por fundamento una noción realista del
conocimiento (es decir, que creen que captamos las cosas en sí) es una explicación idealista
de las apariciones de fantasmas.

Dicha explicación girará, en principio, en torno al Traumorgan, del que tanto Schopenhauer
como nosotros hemos hablado ya a estas alturas de manera más que suficiente. En efecto, el
órgano de los sueños muestra ser capaz, en fenómenos como la clarividencia y los sueños
reales, de quebrantar los límites del tiempo y el espacio (es decir, del principium individuationis)
mientras dormimos. Pero, además, parece ser también capaz de actuar en ciertos estados de
conciencia despierta:

Además la experiencia nos enseña que la función del órgano de los sueños, que por regla general tiene
como condición de su actividad el sueño ligero, o el sueño magnético profundo, puede llegar a
funcionar, de forma excepcional, con el cerebro despierto, lo que quiere decir que el ojo con el
que vemos los sueños también puede abrirse en la vigilia.37

Es en estos momentos en los que el sujeto del conocimiento puede representarse figuras
o hechos que solo provienen, como los sueños, del estímulo interior del organismo y
confundirlos con los que acaecen en el mundo exterior. ¿Por qué las visiones de fantasmas suelen
suceder durante la noche? Precisamente porque la oscuridad, el silencio y la soledad, que
suprimen las sensaciones externas propias de la sensibilidad ocular y auditiva, permiten que entren
en juego las impresiones nerviosas que afectan en sueños al cerebro:

En la sociedad ruidosa, al resplandor de muchas velas, no es la medianoche la hora de los fantasmas;
pero la medianoche oscura, silenciosa y solitaria sí lo es, porque tememos instintivamente en ella
la llegada de apariciones, que se presentan como algo totalmente exterior, a pesar de que su causa
más próxima resida en nosotros, es decir, que nos tememos a nosotros mismos. Por eso quien
teme la llegada de las apariciones busca la sociedad.38

En efecto, la causa más próxima de todas las visiones (fantasmales o no) que aquí vamos
a analizar con Schopenhauer es, sin duda, el estímulo que recibe el Traumorgan del interior.
Ahora bien: ¿hay acaso una causa «más lejana» de algunas de estas visiones? Eso es lo que
trataremos de determinar en los siguientes subapartados: cuál es la causa interna de las visiones
de fantasmas (es decir, el aspecto puramente epistemológico de las apariciones), en primer
lugar; y si es posible acaso, desde el punto de vista de la metafísica de la voluntad, que haya

37 Schopenhauer, A., Ensayo sobre las visiones de fantasmas, op. cit., p. 91/ 2009, p. 294.
38 Ibid., pp. 92-93/p. 295.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

LOS SUEÑOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUEÑOS DE LA PARAPSICOLOGÍA

197



además de dicha causa interna una causa externa de las apariciones (esto es, la posibilidad de
que haya un correlato objetivo y metafísico de dichas percepciones).

a) La causa interna de las visiones de fantasmas: deuteroscopia retrospectiva

Hemos mostrado de qué modo, según Schopenhauer, los sueños pueden proporcionar una
visión clarividente de la realidad: los sueños proféticos y alegóricos nos revelan, de diferentes
maneras, lo que realmente está por llegar en el mundo fenoménico rompiendo el velo espacio-
temporal de maya. El Traumorgan es capaz de sobrepasar las facultades «normales» de conocer
proporcionando un conocimiento «paranormal» o sobrenatural de los sucesos ocultos todavía
en el seno de la pura voluntad sin objetivizar, de la naturaleza futura. Ahora bien, dichos
sucesos solo han alcanzado la conciencia por medio de ese ojo interior, no sujeto al principio
de individuación, que abrimos en el mundo onírico. Lo reseñable en lo que concierne a las
visiones de fantasmas, como se ha expuesto hace escasas líneas, es que este ojo parece poder
abrirse, en extrañas ocasiones, durante la vigilia. 

A lo largo del estado de vigilia completa nuestro cerebro se representa el mundo por medio
de los estímulos externos que nos son dados a través de la sensibilidad y el entendimiento.
Pero hay ocasiones en las que dicho estado de vigilia es solo parcial, pues el Traumorgan,
facultad propia del estado de sueño, está activa. Existe, en estos casos, cierta «conciencia
onírica» de la realidad. Es en estas circunstancias en las que las visiones de fantasmas hacen
acto de presencia: «durante una aparición de este tipo, la conciencia, aunque despierta
efectivamente, está recubierta en cierto modo por un velo muy fino que le proporciona un
tono onírico, aunque suave, resistente»39, por lo cual afirma Schopenhauer que este estado,
que se diferencia de los sueños por estar sin duda percibiendo claramente el mundo empírico,
no es empero una vigilia total en sentido estricto.

Resulta obvio que algunas intuiciones producidas en el cerebro desde el interior bien pueden
ser meras alucinaciones sin correlato empírico alguno. Este es el caso de las fantasías febriles
o de las alucinaciones propias de la locura, cuya causa es únicamente el mal funcionamiento
del organismo o del cerebro. Pero dichas intuiciones pueden darse también, como hemos visto,
en la forma de sueños reales o premonitorios, visiones significativas cuyo origen es el
Traumorgan, facultad no restringida por el espacio-tiempo y, por tanto, en cierto modo
potencialmente omnisciente. Es obvio que, de admitir su realidad, estas no pueden tener solo
su causa en el organismo, sino que deberán tener una relación problemática con el mundo
exterior, pues de no ser así su significado no podría hacer referencia alguna a algo que acontece
realmente en el espacio y el tiempo. Cuando dichas visiones no tienen relación con nuestra
propia vida y se nos representan a lo largo de la vigilia podemos hablar estrictamente de la
second sight, segunda visión o deuteroscopia (también segunda vista, literalmente, en griego

39 Ibid., p. 93/ p. 296.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia198



clásico). En estas visiones encontramos la verdadera clarividencia que a veces, según
Schopenhauer, es asimismo simbólica; si bien sus símbolos son, curiosamente, iguales para
todos los videntes. Por último, y contra esta second sight dirigida hacia el futuro, encontramos lo
que Schopenhauer denomina retrospective second sight, o deuteroscopia retrospectiva (facultad del
Traumorgan igual de misteriosa, si no más, que la propia clarividencia futura) cuyas visiones son
«las que presentan al órgano de los sueños, que se abre a la vigilia, el pasado, en especial las
figuras de personas que han vivido en tiempos pasados. Es bastante seguro que pueden estar
ocasionadas por los restos de cadáveres que se encuentran a los alrededores»40:

Como los acontecimientos, que aún no han entrado en nuestra realidad empírica, pueden actuar,
desde la noche del futuro, sobre estas personas [los clarividentes] y caer en su percepción, así
acontecimientos y hombres que un día fueron reales, aunque ya no lo sean, pueden actuar sobre
ciertas personas particularmente dispuestas a experimentarlos, y ejercer también un efecto anterior,
un efecto posterior. Sí, esto es menos comprensible que aquello, sobre todo cuando una concepción
semejante es provocada por algo material realmente existente, como los restos corporales de las
personas percibidas o las cosas que han estado en estrecha relación con ellas.41

La creencia en que las visiones de fantasmas están asociadas a ciertos objetos o condiciones
materiales se pierde en la noche de los tiempos y llega hasta la actualidad. En Hécuba ya
encontramos al fantasma de Aquiles solicitando honores y sacrificios fúnebres, queriendo
Polidoro por su parte ser sepultado; ya hemos mencionado que Sócrates atribuye a los sombríos
fantasmas deambular alrededor de cementerios; en la cábala judía se establece un plazo de unos
siete a treinta días en los que el recién difunto puede aún aparecerse habitualmente; el fantasma
de la casa encantada que retrató Plinio el joven en una carta es también un espíritu errante debido
a que sus huesos no han recibido sepultura apropiadamente; en la novela de terror La casa
infernal, de Richard Matheson, dicha casa está embrujada debido a la presencia, todavía física,
del cadáver de Belasco, el antagonista; lo mismo sucede con los fenómenos paranormales de
la película Poltergeist, con el añadido de que la casa en la que se desarrolla la acción está
construida nada menos que sobre un cementerio de nativoamericanos. Los ejemplos, en fin,
son absolutamente innumerables, y...:

Dicho esto, es obvio que no se puede atribuir a un fantasma que se aparece de esta manera la
realidad inmediata de un objeto presente; sin embargo, tiene por fundamento una realidad mediata.
Lo que aquí se ve no es en manera alguna al difunto en persona, sino un simple ειδωλον, una
imagen del que una vez fue, que se forma en el órgano de los sueños de un hombre predispuesto,
con ocasión de unos restos, de una huella dejada.42

40 Ibid., p. 104/p. 304.
41 Ibid., pp. 107-108/p. 306.
42 Ibid., p. 109/p. 308.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

LOS SUEÑOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUEÑOS DE LA PARAPSICOLOGÍA

199



De este modo, según Schopenhauer, la mayoría de las visiones de fantasmas, si bien
objetivas y reales (en el sentido de que efectivamente se está percibiendo esa figura), son nada
más —y nada menos— que la captación, por parte del Traumorgan, de acontecimientos reales
pasados que se entremezclan, debido a la incompletud del estado de vigilia, con la realidad
empírica que captamos en vigilia completa. La realidad, por tanto, que corresponde a estas
apariciones es una realidad pasada, casi en ningún caso una realidad presente y objetiva. Como
hemos apuntado en el primer párrafo del presente apartado esta propuesta idealista es una
solución imposible de sostener desde posturas realistas: el espiritualista, que supone que las
cosas en sí se dividen en espíritu y materia, explica las visiones de fantasmas como si fueran
cuerpos, situándolos en el espacio y en el tiempo presentes; el materialista, que supone que
lo que nos presenta la naturaleza son las cosas en sí y que nada hay más allá de lo físico, niega
directamente la posibilidad de que exista dicho fenómeno (y otros como el magnetismo
animal), rechazando las múltiples pruebas que demuestran lo contrario. 

Schopenhauer ha mostrado así que es al menos posible defender la existencia de estas
visiones fantasmales en tanto que fenómeno cerebral tan real como la representación de los
objetos de la naturaleza en el estado de completa vigilia: reduciendo el mundo objetivo a la
idealidad cabe pensar que ciertos procesos que tienen su origen más cercano en nuestro
interior puedan afectar a nuestra percepción de dicho mundo. Como el mundo y los sueños,
las visiones de fantasmas no son más que pura representación. A partir de esta idealidad
podemos explicar epistemológica y físicamente —pues estas visiones provienen de los
procesos fisiológicos mencionados— la causa próxima de un fenómeno sobrenatural que ha
sido objeto de debate durante milenios. Ahora bien, ¿es posible explicar su posible causa
lejana metafísicamente? Es decir, ¿podemos saber si hay un fantasma fuera de nosotros?

Si una intuición de este tipo tiene que referirse —como se admite en los sueños reales, las visiones
proféticas y las visiones de fantasmas— a algo realmente exterior, que existe empíricamente [...]
entonces esa existencia exterior ha tenido que entrar en comunicación con el interior del organismo,
desde el que se ha provocado la intuición. Pero esa intuición no puede demostrarse empíricamente
en absoluto, ya que se supone que no debe ser intuición espacial que viene de fuera, ni siquiera es
pensable empíricamente, es decir, físicamente. Sin embargo, si tiene lugar, solo se puede entender
metafísicamente y debe pensarse, por tanto, como independiente del fenómeno y de todas sus
leyes, en la cosa en sí [...] Ahora bien, una intuición de este tipo es la que se conoce con el nombre
de acción mágica.43

b) ¿Una causa externa? Los residuos de la voluntad

El penúltimo texto citado se cierra con una afirmación algo enigmática. Los fantasmas son
eidola formados en el órgano del sueño de una persona que, diría la parapsicología, posee

43 Ibid., p. 135/p. 326.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia200



cierta sensibilidad extrasensorial, que está predispuesta a las visiones al tener el ojo interior
más abierto o desarrollado que el común de los seres humanos. Pero —y esto es lo más
misterioso— la posibilidad de captar dichos eidola tiene, además de una condición subjetiva (a
saber, que el sujeto en cuestión sea médium o sensitivo), una condición objetiva: la presencia
de unos restos o un objeto del difunto que sirva como huella. Estos objetos o lugares materiales
parecen conservar algo del difunto, pues si no fuera así no podrían actuar como catalizadores
o medios de la aparición. Empero, más allá de estos objetos inanimados, que ciertamente
parecen tener algo que ver en la visión pero no pueden ser su causa material, ¿podemos
encontrar una causa externa de las visiones?

Si un solo sujeto ha visto un fantasma, se explicará dicha visión de una manera puramente
subjetiva —aunque sea realmente una visión objetiva—, pero si son dos o más sujetos los
que han percibido el fenómeno de la aparición encontramos un grave problema a la hora de
explicarlo. Aun así, Schopenhauer, en su empeño por no caer en la credulidad, dirá que es
perfectamente posible que el órgano de los sueños pueda realizar exactamente la misma
actividad en dos personas diferentes en estado de vigilia, con lo que podrían ver un fantasma
simultáneamente de una forma tan objetiva como la visión de un cuerpo.

Parece imposible salir de la subjetividad que nos aporta la propuesta idealista, parece
imposible pasar de lo epistemológico —el fantasma como visión otorgada por el Traumorgan—
a lo metafísico. Pero esto es meramente atenerse al mundo como representación: queda aún
la segunda vía, explorar qué puede ser el fantasma desde la perspectiva del mundo como
voluntad. Ya hemos mostrado en el primer apartado que el magnetismo animal o la magia
son metafísica práctica: la posibilidad de una acción directa y a distancia sobre la voluntad de
otro e incluso sobre objetos inanimados, es decir, la posibilidad de la telekinesis y la telepatía.
Schopenhauer trae a colación sus demostraciones acerca de ambos fenómenos al final del
Ensayo sobre las visiones de fantasmas precisamente para postular una posible solución metafísica
—y no meramente epistemológica— al problema que le da título. En efecto, si los vivos
pueden actuar a distancia, ¿por qué no iban a poder los muertos?

Puesto que para nosotros es cierto que la voluntad, en tanto que cosa en sí, no queda destruida ni
aniquilada por la muerte, no se puede negar a priori la posibilidad de que una acción mágica de la
clase antes descrita no pueda proceder también de un ser ya muerto. Pero esta posibilidad tampoco
puede admitirse claramente ni afirmarse positivamente; aunque no sea inconcebible en general,
ofrece sin embargo, al considerarse de cerca, grandes dificultades que voy a exponer.44

Estas dificultades son las siguientes: en primer lugar, tal y como sucedía con lo expuesto
en el apartado acerca de la proyección astral y su relación con los sueños reales, solo la
voluntad, como cosa en sí, sobrevive a la muerte del cuerpo. Parece imposible explicar que

44 Ibid., p. 140/p. 329.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

LOS SUEÑOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUEÑOS DE LA PARAPSICOLOGÍA

201



no solo la voluntad individual —algo ya de por sí problemático— del difunto, sino incluso
su intelecto, sobrevivan a la muerte del cuerpo, puesto que el intelecto depende enteramente,
según la teoría schopenhaueriana, del cerebro. Que los fantasmas se aparezcan a los vivos
implica que estos sean capaces, sin cuerpo, de actuar en el mundo corpóreo alterando factores
físicos según la ley de la causalidad que afecten tanto a la sensibilidad como al entendimiento
del sujeto vivo que los percibe. Esta acción fantasmal implica también que el muerto en
cuestión conozca el mundo de los vivos sin pertenecer ya a él, encontrándonos de nuevo ante
la imposibilidad de que el intelecto sobreviva a la muerte cerebral. Recordando a Platón,
Schopenhauer escribe que, si hemos de admitir la verdad de los testimonios acerca de las
apariciones que actúan en el mundo fenoménico, tendríamos que explicarlas de la siguiente
manera: «en estos casos, la voluntad de un muerto seguiría dirigiéndose apasionadamente
hacia los asuntos terrenales y al estar ahora privada de todo medio físico para actuar sobre
ellas, recurriría entonces al poder mágico que le corresponde a su naturaleza original, es decir,
metafísica, y por tanto, en la muerte como en vida»45. Así, postularíamos que cierta voluntad
individual residual sería capaz, en condiciones tan complicadas de cumplir y por tanto en
extrañísimas ocasiones, de actuar mágicamente en el mundo de los vivos. Esto, sin embargo,
es una mera hipótesis secundaria e indemostrable:

En cualquier caso, una aparición de un fantasma, en primer lugar e inmediatamente, no es más
que una visión en el cerebro del visionario; que un moribundo pueda provocarla desde fuera es lo
que la experiencia ha venido demostrando a menudo. Que un ser vivo pueda hacerlo igualmente,
ha sido atestiguado de buena fuente en varios casos. La cuestión se limita a saber si también lo
puede hacer un muerto.46

Por tanto, hemos de aferrarnos, ante todo, a la solución meramente epistemológica de las
visiones de fantasmas, puramente idealista —sin intervención de la voluntad—, natural y
explicativa de la causa interna de dichas apariciones. La segunda solución, en la que ya
intervendría la metafísica de la voluntad para explicar la causa externa o lejana de dichas
visiones, puede ser apuntada, mas no definitivamente demostrada, pues pone en juego
mecánicas y entidades que solo podrían estar fuera de la naturaleza —lo único científicamente
cognoscible—, en el terreno sobrenatural o metafísico: será una sombra más que quedará
vedada, al menos hasta la muerte, para la débil luz del conocimiento humano.

BIBLIOGRAFÍA

DESCARTES, René, Meditaciones metafísicas, Alianza Editorial: Madrid, 2009.
GARCÍA BAZÁN, Emilio, El cuerpo astral, Obelisco: Barcelona, 1993. 

45 Ibid., p. 142/p. 304.
46 Ibid., p. 145/p. 332.

ABEL FERNÁNDEZ RIVERA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia202



KANT, Immanuel, Prolegómenos a toda metafísica futura que haya de poder presentarse como ciencia,
Istmo: Madrid, 1999.

—, Los sueños de un visionario explicados por los sueños de la metafísica, Alianza Editorial: Madrid,
1987.

MESMER, Franz Anton, Los fundamentos del magnetismo animal, Indigo: Barcelona, 2006.
MONROE, Robert, Viajes fuera del cuerpo, Palmyra: Madrid, 2008.
PLATÓN, Fedón, Fedro, Alianza Editorial: Madrid, 2009.
QUEVEDO, Amalia, Fantasmas. De Plinio el joven a Derrida, Eunsa: Navarra, 2014.
SAFRANSKI, Rüdiger, Schopenhauer y los años salvajes de la filosofía, Alianza Editorial: Madrid,
2001.

SCHOPENHAUER, Arthur, El mundo como voluntad y representación I, Alianza Editorial: Madrid,
2010.

—, El mundo como voluntad y representación II, Alianza Editorial: Madrid, 2010.
—, Parerga y Paralipómena, Valdemar: Madrid, 2009.
—, Sobre la voluntad en la naturaleza, Alianza Editorial: Madrid, 1979.
—, Ensayo sobre las visiones de fantasmas, Valdemar: Madrid, 1998.
SUÁREZ DE LA TORRE, Emilio, El sueño y la fenomenología onírica en Aristóteles, Cuadernos de
filología clásica: Madrid, 1973.

WATSON, Richard, Descartes: el filósofo de la luz, S. A. Ediciones B: Madrid, 2003.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

LOS SUEÑOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUEÑOS DE LA PARAPSICOLOGÍA

203




