LOoS SUENOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR
LOS SUENOS DE LA PARAPSICOLOGIA

THE DREAMS OF AN IDEALIST
XPLAINED BY THE DREAMS OF PARAPSYCHOLOGY

ABREL FERNANDEZ RIVERA
UNIVERSIDAD COMPLUTENSE DE MADRID

RESUMEN: Este articulo trata de estudiar la vision que tenfa Schopenhauer acerca de ciertos
hechos que hoy catalogarfamos con el nombre de paranormales o sobrenaturales, dentro del
objeto de estudio de la pseudociencia llamada parapsicologia. Observaremos que el filésofo
da una casi absoluta credibilidad a dichos fenémenos e interpretara las teorias en torno a ellos
como estrictamente cientificas, llegando incluso a afirmar que estas suponen una confirmacion
de su metafisica de la voluntad.

PALABRAS CLAVE: parapsicologia, magnetismo animal, suefios, proyeccion astral, clarividencia,
fantasmas, Schopenhauer.

ABSTRACT: This article aims to study the vision Schopenhauer had on certain facts that we
would categorise today as paranormal or supernatural, classifying them as the object of study
of the pseudoscience called parapsychology. We will see that the philosopher gives almost
complete credit to those phenomena, interpreting the theories about them as strictly scientific
ones, even reaching the point of stating that these theories are a confirmation of his me-
taphysics of the will.

KEYWORDS: parapsychology, animal magnetism, dreams, astral projection, clairvoyance, ghosts,
Schopenhauer.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 177



ABEL FERNANDEZ RIVERA

INTRODUCCION

lo largo de la historia de la filosofifa pocos autores se han dedicado, al menos publi-

camente, al estudio de los fenémenos que desde hace apenas un par de siglos reciben

la denominacion de parapsicoligicos o paranormales. Dichos fenémenos han sido atesti-
guados durante siglos y podemos hallarlos, en efecto, en los testimonios orales y escritos de
practicamente toda cultura conocida hasta ahora, dindose por hecho su existencia e incluso,
en algunos casos, hasta su cotidianidad. No es hasta el auge de las ciencias empiricas y de la
Tlustracién, ya bien entrado el siglo XVi11, que la totalidad de estos sucesos en apariencia con-
trarios a las leyes conocidas de la naturaleza son puestos en duda e incluso directamente re-
chazados como meros fraudes.

Precisamente contra el positivismo y el materialismo acritico del siglo XIX surge la corriente
comunmente conocida como espiritismo, que despertara el interés de aquellos intelectuales
que, viendo insatisfechos sus anhelos metafisicos por el cientificismo dominante, buscan
sobrepasar los limites que un —tal vez excesivo— afan de racionalizar hasta el tltimo recoveco
de la realidad habfa impuesto al mundo cognoscible.

El objetivo del presente articulo es analizar las ideas de Arthur Schopenhauer acerca de
temas que a dia de hoy englobarfamos en la parapsicologia. Debemos ser conscientes de que,
a pesar de ser vista actualmente —y en el mejor de los casos— como una pseudociencia,
Schopenhauer muestra en numerosos fragmentos la consideracion de que algunos fenémenos
denominados magicos o sobrenaturales constituyen hechos reales que probarfan empirica y
experimentalmente aspectos de su sistema filoso6fico, llegando incluso a ningunear a aquellos
que niegan la existencia de fenémenos tales como los suefios premonitorios, la acciéon curativa
del magnetismo animal o las visiones de fantasmas:

Por una parte, no es mi tarea contar ni exponer los hechos, sino teorizar sobre los mismos; y por
otra, tendria que escribir un grueso libro si quisiera repetir todas las historias de magnetismo sobre
enfermos, suefios, apariciones, etc. —la materia subyacente a nuestro tema—, y que han sido
narradas en muchos libros. Por dltimo, tampoco tengo ninguna pretension de combatir el
escepticismo de la ignorancia, cuyos ademanes, perspicaces en exceso, cada dia pierden mas crédito
y pronto solo tendran curso en Inglaterra. Quien ponga en duda hoy en dia los hechos del
magnetismo animal y de clatividencia no ha de ser tachado de incrédulo, sino de ignorante.!

Los fenémenos que analizaremos a lo largo de nuestra argumentaciéon de la mano de
Schopenhauer —el magnetismo animal, el mundo onirico y las visiones de fantasmas— son
tratados por ¢l extensamente, mostrando un especial interés en ellos, en Sobre la voluntad en la

! Schopenhauet, A., Ensayo sobre las visiones de fantasmas, Valdemar: Madrid, 1998, p. 24. También en Parerga y
Paralipimena 1, Valdemar: Madrid, 2009, p. 250. Para facilitar las busquedas al lector se incluira la paginacion de
los Parerga, junto a su fecha de publicacion, separada de la de la 1* edicién por el simbolo /.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
178 Schopenhauer y la ciencia



1LOS SUENOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUENOS DE LA PARAPSICOLOGIA

naturaleza (1836) y Ensayo sobre las visiones de fantasmas (opusculo inserto originalmente en Parerga

v Paralipdmena, de 1851), donde desarrolla una tentativa de explicacién de estos hechos
sobrenaturales a partir de su distincion entre el mundo como voluntad y el mundo como
representacion. En ellas, obras ya tardias del aleman, nos centraremos. Dichos textos y este
articulo presuponen necesariamente un dominio riguroso, que ambos autores dan por
supuesto, de la totalidad de la filosofia schopenhaueriana, y especialmente de los dos primeros
libros de la primera edicion de E/ nundo como voluntad y representacion (1818) y los complementos
correspondientes de la segunda (1844).

Por dltimo conviene comentar que, siendo este un trabajo que ademas pretende apuntar
las posibles relaciones existentes entre el pensamiento schopenhaueriano y la parapsicologia
pasada y actual, se encontrara a menudo terminologia tipica de esta pseudociencia que, en
algunos casos, no se correspondera completamente con la utilizada mas de un siglo antes por
Schopenhauer. En estos casos se avisara con antelacion de cudl es el uso que se esta realizando
de dichas palabras, matizando sus diferentes significados.

1. MAGNETISMO ANIMAL: LA MAGIA DE LA VOLUNTAD
1.1. El mesmerismo o magnetismo animal

Franz Anton Mesmer (1734-1815) escribe en 1766 Sobre e/ influjo de los planetas en el cuerpo
humano, obra fundacional del mesmerismo o —como todavia lo conoce Schopenhauer—
teorfa del magnetismo animal. En ella sostiene que todo el universo esta atravesado por un
fluido magnético (principio vital y alma universal de todos los seres) que, pese a ser
transversal a todo el cosmos, no es empirico. «Fluido universal en que todos los cuerpos
estan inmergidos»?, afirma Mesmer que toda patologia humana se da cuando este es obstruido
o reprimido. Ahora bien, dicho fluido metafisico (imposible de captar mediante los cinco
sentidos) puede ser controlado por un médico o «magnetizadom, que lo manipulara de cara a
acabar con la enfermedad del paciente. Dichas teorias y practicas ya eran conocidas en el
antiguo Egipto y, en el siglo X1, Paracelso llevaba a cabo practicas médicas basadas en el influjo
de ciertos minerales sobre la salud del hombre.

Pese a que en sus inicios el mesmerismo se basaba en la ingesta de preparados de hierro y el
uso de imanes por parte de enfermo y curandero respectivamente, muy pronto el «magnetismo
mineral» se torna magnetismo animal: es el magnetizador el que, con su propio flujo
magnético, puede controlar a través de ciertos rituales —en los que actia como polo— el
magnetismo del paciente. A través de ciertos movimientos de las manos que el magnetizador
transmitia a una varilla de hierro el otro sujeto, sugestionado, era inducido a un «suefio
magnético» o «trance mesmérico» de indole catartica que lograba calmar sus sintomas. Tras

2 Mesmet, E A., Los fundamentos del magnetismo animal, Indigo: Barcelona, 2006, p. 115.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 179



ABEL FERNANDEZ RIVERA

adquirir gran popularidad en Viena® y Paris, donde Mesmer incluso sera subvencionado por
el Marqués de Lafayette, la Academia Real de Ciencias francesa negara la existencia del
magnetismo animal y su condicién terapéutica. En 1785, tras siete afios establecido en la
capital francesa, Mesmer dejara Francia y su vida quedara en el ostracismo. Aun asi, sus teorias
germinaran y, aflos después, llegaran a ojos y oidos de nuestro autor.

1.2. Sobrenaturalidad de la voluntad

En 1836 Schopenhauer publicara Sobre la voluntad en la naturaleza (Uber den Willen in der Natur)
pronunciandose por vez primera, en su sexto capitulo («Magnetismo animal y magia») acerca
de la teorfa del magnetismo animal planteada y practicada por Mesmer y sus seguidores. La
visién que la mayoria de los occidentales podemos tener en nuestras sociedades escépticas,
secularizadas y cientificistas de dichas teorfas —similares en cierto modo, pero en el plano
mesocosmico, a la astrologia, que cree que las energias astrales pueden controlar e influir en
los seres humanos— es sin duda altamente peyorativa. En efecto, la propuesta teorica y
practica de Mesmer nos parece absolutamente surrealista o como minimo «parapsicologica»
(si por parapsicologia entendemos la pseudociencia que pretende investigar supuestos hechos
paranormales que no se rigen por las leyes naturales conocidas por el paradigma cientifico
actual), hasta el punto de observar a todos sus seguidores y creyentes como un atajo de
supersticiosos, crédulos e ignorantes. Mas no es este ni por asomo el caso de Schopenhauer,
que desde el comienzo del citado capitulo da por hecho que el magnetismo animal es una
confirmacion de su propia filosofia:

Cuando aparecié en 1818 mi obra capital, hacia poco atn que apareciera el magnetismo animal.
[...] Tantedbase en todos los principios de explicaciéon material que se hallaba a mano el éter cosmico
que lo penetraba todo, como Mesmer, o la evaporacion de la piel del magnetizador, tomada cual
causa, como Stieglitz, y otras asi. [...]| Apenas habia quien empezase a aclarar la verdad ateniéndose
a la practica de los iniciados. Por mi parte estaba yo muy lejos todavia de esperar que el magnetismo
diese una confirmacién directa a mis doctrinas.*

Segun el filésofo el agente de los fendmenos mesméricos no es otro que meramente la
voluntad del magnetizador. Siendo el cuerpo la objetivacion de la voluntad, encontramos que
los movimientos realizados en el ritual o pase magnético no son mas que formas de enfocar
la misma de cara a hacer mas facil su aplicacién y mas potentes sus efectos: «lo propiamente
operativo en el magnetizar es la voluntad, no siendo todo acto externo nada mas que un

? La relacion entre el mesmerismo, el hipnotismo y Freud setian objeto de un estudio apatte, pero podemos
afirmar que no es casual que la alma mater del creador del psicoanalisis fuera la Universidad de Viena.

* Schopenhauet, A., Sobre la voluntad en la naturaleza, Alianza Editorial: Madrid, 1979, pp. 152-153.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
180 Schopenhauer y la ciencia



1LOS SUENOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUENOS DE LA PARAPSICOLOGIA

vehiculo»’. El cuerpo esta excluido —o es un mero afiadido—, pues, de la accién que propicia
el control del magnetismo animal, pero también la mente consciente (el entendimiento y la
razén), que pertenece de igual manera a lo fenoménico, al mundo como representacion.
Afirma nuestro autor que todo en estos procesos esta encaminado a hacer la acciéon magnética
lo mas inconsciente posible (el uso de luces tenues, el silencio absoluto por parte del
magnetizador y del paciente, la exclusion de cualquier otra persona en la sala, etc.) hasta el
punto de que se prohibe expresamente todo pensar y reflexionar. Excluidas por tanto la accion
fisica como la psicologica —es decir, todo fenémeno espacial y todo fenémeno mental—
solo cabe sefalar como agente a la voluntad misma, fundamento metafisico de todo lo real
en principio solo cognoscible en nuestra propia interioridad gua sujetos volitivos (y luego ya
atribuible por analogfa a toda la naturaleza).

Pero sucede algo extrafio o imprevisto en los fenémenos que aqui analizamos con
Schopenhauer: estamos observando como la voluntad actta directamente, sin mediacion de
cuerpo alguno o causalidad fisica, para alterar la voluntad de otro ser humano —lo que podtia
tratarse de sugestion— e incluso efectuar cambios en cuerpos inanimados. Es en este dltimo
aspecto, especialmente, donde podemos afirmar que se da un claro ejemplo de la afinidad
entre Schopenhauer y lo que a lo largo del siglo XX se ha llamado parapsicologia, pues aqui
esta afirmando tajantemente la realidad, con otro nombre, de la telekinesis (literalmente
movimiento a distancia: la capacidad de mover objetos sin intervencion fisica):

Vemos, pues, que la voluntad, que he establecido como la cosa en si, lo tnico real en la existencia,
el nucleo de la Naturaleza, a partir del individuo humano, en el magnetismo animal y por sobre
éste, cumple cosas que no cabe explicar, segin el enlace causal, esto es, conforme a la ley del curso
de la Naturaleza, y que llega a suprimir, en cierto modo, esta ley, ejerciendo una efectiva actio in
distans, mostrando con ello un dominio sobrenatural, esto es, metafisico, sobre la naturaleza. No
sé qué confirmacion més fehaciente puedo encontrar para mi doctrina.®

El aleman no tiene problema alguno en denominar sobrenatural (#bernatiirliche) al dominio
que muestra el magnetismo animal sobre la naturaleza cuando se manifiesta fenoménicamente
moviendo objetos sin la intervencién de causas fisicas (el ejemplo al que se ha referido
anteriormente es el de una mujer, Prudence Bernard, que fue capaz ante varios testigos de
que la aguja de una brdjula imitara los movimientos de su cabeza). Pero, ademas, en su Ensayo
sobre las visiones de fantasmas (parte de Parerga y Paralipimena), Schopenhauer detallara su absoluto
convencimiento de que en el magnetismo animal, cuando el magnetizador sume en un suefio
magnético profundo (o trance mesmérico) al magnetizado, este ultimo puede llegar en
rarfsimos casos a alcanzar un estado de clarividencia donde también se da la telepatia

5 Tbid., p. 155.
S Tbid, p. 158.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 181



ABEL FERNANDEZ RIVERA

(literalmente pasion a distancia: fenémeno consistente en la transmisién de contenidos
psiquicos entre individuos por medio de la mente, sin intervencion alguna de agentes fisicos
conocidos por la ciencia):

En los grados superiores del sonambulismo, la relacién (la comunién con el magnetizador) puede
llegar tan lejos que la sonambula participe de todos los pensamientos, conocimientos, lenguas e
incluso de todas las sensaciones del magnetizador; es decir, esta presente en su cerebro, mientras
que, por el contrario, su voluntad [la del magnetizador| ejerce una influencia directa sobre ella, y
esta tan sometida que aquel puede hechizarla por completo.’

Tanto la actio in distans (o telekinesis) como la passio in distans (o telepatia) muestran
empiricamente para Schopenhauer cémo la voluntad, cosa en si de la naturaleza, es capaz de
romper el principinm individuationis (espacio y tiempo) y la ley de la causalidad que rige lo natural.
El poder inmediato de la voluntad puede ejercerse sobre los objetos fisicos o sobre otras
voluntades a través de los principios del magnetismo animal. Por ello, el filésofo no dudara a
la hora de caracterizarlo como una metafisica practica o experimental:

Preséntasenos, pues, desde luego, el magnetismo animal como la mwetafisica practica, concepto en que
la designaba ya, llamandola 7zagia, Bacon de Verulam, en su clasificacion de las ciencias (Instanratio
magna, lib. 111); es la metafisica empirica o experimental. Como quiera que en el magnetismo animal
surge a primera linea la voluntad como cosa en si, vemos achicado al punto el principium individunationis
(espacio y tiempo) perteneciente a la mera fenomenalidad; rompense los limites que separan a los
individuos; entre el magnetizador y la sonambula no establece el espacio separacion alguna,
apareciendo comunidad de pensamientos y de movimientos volitivos; el estado de clarividencia
suplanta al que concierne a la mera fenomenalidad, a las relaciones condicionadas por espacio y
tiempo, que son cercania y lontananza, presente y futuro.®

Observamos, pues, que para el Buda de Frankfurt estos fendmenos sobrenaturales (la
telekinesis y la telepatia), que hoy clasificamos sin duda como paranormales o parapsicolégicos,
no son asunto baladi. En ellos descubrimos una confirmacién empirica, experimental o
practica de su metafisica de la voluntad. Metafisica de la voluntad que abre una brecha en el
seno de su epistemologia de los fenémenos naturales regidos por el principio de individuacion.
Solo nos es posible abismarnos en esa grieta de la mano de nuestro pensador. Pero antes
analizaremos brevemente su concepcion de la magia, metafisica practica de los pueblos que
nos acompana desde los albores de la civilizacion.

" Schopenhauet, A., Ensayo sobre las visiones de fantasmas, op. cit., pp. 75-76/2009, p. 284.
8 Schopenhauer, A., Sobre la voluntad en la naturaleza, op. cit., p. 159.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
182 Schopenhauer y la ciencia



1LOS SUENOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUENOS DE LA PARAPSICOLOGIA

1.3. La magia de la voluntad

Aunque la magia como tal no entra estrictamente dentro del campo de la parapsicologfa, si es
cierto que muchos de los fenémenos que se han creido a lo largo de la historia paranormales
han sido relacionados con la magia. A pesar de que Schopenhauer afirma que lo unico que
salva el pensamiento magico es la realidad del magnetismo animal y las curas por simpatia,
dedicara un apartado relativamente extenso a su caracterizaciéon como «metafisica practica»
de todas las épocas y pueblos en Sobre la voluntad en la naturaleza, obra en la que —conviene
recordarlo— Schopenhauer trata de las relaciones existentes entre su filosoffa y la ciencia
(dejando colegir, pues, que considera que la magia es cierta ciencia o, cuanto menos,
protociencia). La magia es el arte secreto de influir en la naturaleza sin recurrir a sus leyes
tisicas (es decir, al mexum physicum de 1a ley de la causalidad), sino mediante el control de sus
principios metafisicos o sobrenaturales (nexum: metaphysicum que para Schopenhauer consiste
en la voluntad)’. Por ello el concepto de «magia natural» encierra tanta contradiccion como
el de «ffsica sobrenatural»: mientras que la fisica trata de comprender lo fenoménico, la magia
lidia con la cosa en sf que lo fundamenta. Todo ritual o accién magica que los pueblos hayan
realizado —hechizos, actos simbolicos, etc.— no son mas que vehiculos fisicos —como la
varilla de hierro o los pases del magnetizador— cuyo unico fin es concentrar y dirigir la accién
de la voluntad. Pues «en la magia, enteramente lo mismo que en el magnetismo animal, el

agente propio no es mas que la voluntad»'”:

A todos los ensayos de magia que ha habido, hayan obtenido o no éxito, sirve de base una
anticipacion de mi metafisica |[...] Si se quisiera considerar la magia, segun la clasificacién de Bacon,
como la metafisica practica, serfa lo cierto que la metafisica teérica que mejor se adaptaba a su
relacion habria de ser mi [...] resolucion del mundo en voluntad y representacion.!!

2. LLos SUENOS DE UN IDEALISTA
2.1. E] mando onirico en la filosofia preschopenhaneriana

Pocos pero importantisimos filésofos se han hecho cargo de un factum universal: los seres
humanos (rasgo que, como es facilmente comprobable, compartimos con un buen nimero
de especies animales) sofiamos al dormir. Que los pensadores occidentales hayan evitado
reflexionar, por regla general, acerca del mundo onirico es especialmente destacable teniendo
en cuenta que una de las obras fundacionales de la filosofia —el Poezza de Parménides— relata,

9 Tbid., pp. 166-167.
10 Thid,, p. 173.
1 Thid,, p. 183.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 183



ABEL FERNANDEZ RIVERA

precisamente, una experiencia onirica en la que su protagonista vive una suerte de revelacion
divina que le mostrara la via de la verdad (o de «o que es»).

A partir del giro cartesiano que supone el comienzo de la modernidad filoséfica (al menos
en el aspecto epistemologico) los suefios se convierten en una metafora harto comun y
peyorativa para designar, por ejemplo, aquellas experiencias tan subjetivas que no pueden ser
corroboradas en la experiencia y que por lo tanto carecen del fundamento necesario para
consistir en un conocimiento objetivo y contrastable. Célebre es la caracterizacion del suefio
que encontramos en las Meditaciones metafisicas de Descartes:

jCuantas veces me ha sucedido sofiar durante la noche que estaba en este lugar, vestido, cerca
del fuego, aunque estuviese desnudo dentro de mi lecho! Paréceme ahora que es con ojos
dormidos con los que miro este papel; que esta cabeza que yo muevo no esta adormecida, que
es con deseo y proposito deliberado como extiendo esta mano y la siento: lo que sucede en el
sueflo no parece tan claro ni tan distinto como todo esto. Pero, pensando en ello cuidadosamente,
recuerdo haber sido engafiado durmiendo por semejantes ilusiones; y deteniéndome en esta idea,
veo tan manifiestamente que no hay indicios ciertos por los cuales se pueda distinguir claramente
la vigilia del suefio, que me espanto; y mi espanto es tal, que es casi capaz de persuadirme de que

duermo.'?

Como podemos observar en el texto, el buscador por antonomasia de la claridad y la
distincion siente espanto ante la idea de que la vigilia pueda engafiar tal y como le enganan
los suefios con sus ilusiones™. Tanto el racionalismo como el empirismo, que tienen en
Descartes a su fundador, compartiran en cierta medida este horror ante los suefios, ejemplo
supremo de en qué no puede consistir un conocimiento que tenga pretensiones de ser tal.
Muestra de ello es que Kant aun se refiera en cierta medida a la mencionada metafora cuando
agradece 2 Hume haberle despertado de su «suefio dogmético»'* y, por supuesto, cuando escribe
Los suesios de un visionario explicados por los suesios de la metafisica.

Podemos caracterizar esta aversiéon al mundo onirico como rasgo caracteristico de la
filosoffa moderna. En efecto, toda la filosofia anterior habia otorgado, en mayor o menor
medida, un sentido a los suefios y a su contenido. Grandes autores como Platon, Aristoteles,
Cicerén, Agustin de Hipona... tuvieron algo que decir acerca de este fendmeno. Recordemos,
a modo de ejemplo, que Socrates comienza a escribir poesia, unos dias antes de su muerte,

12 Descartes, R., Meditaciones metafisicas, Alianza Editorial: Madrid, 2009, p. 83.

3 Es curioso, aun asi, que Descartes decida dedicarse plenamente a la filosofia a raiz de una serie de suefios
que tuvo una noche de noviembre de 1619. El mismo los interpreté como una suerte de mensaje divino,
pudiendo buscar similitudes entre estos extrafios suefios y otros como los de Parménides o Socrates. Para mas
informacion acerca de los tres suefios de Descartes véase la biografia de R. Watson, Descartes: el fildsofo de la In,

S. A. Ediciones B: Madrid, 2003, pp. 108-110.

Y Vid. Kant, L., Prolegdmenos a toda metafisica futura que haya de poder presentarse como ciencia, Istmo: Madrid, 1999,
p- 29 (AA. TV, 260).

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
184 Schopenhauer y la ciencia



1LOS SUENOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUENOS DE LA PARAPSICOLOGIA

porque en numerosas ocasiones a lo largo de su vida habia tenido una vision en suefios que
le exhortaba a componer musica'”; o que muchos mitos platénicos consisten precisamente
en una especie de vision onirica del mas alla (por ejemplo, el mito del carro alado o el de Er).
No menos conocidos son el suefio de Escipién que encontramos en Sobre la repriblica de
Cicerén o el suefo lucido que plasma san Agustin en una carta del afio 415.

Es digno de mencién el intento de Platon de explicar los suefios de una manera que
preludia los planteamientos de Freud. Aunque a menudo defienda la hipdtesis mitica (a saber,
que algunos suefios proceden de la divinidad'® o que nos ponen en contacto con el destino
del alma en el mas alld) tiene un interesante pasaje (Rep. 577¢-d) en el que plantea que el origen
de algunas fantasfas oniricas debe ser la desinhibicion de la parte inferior del alma, que da
rienda suelta asf a la realizacion irreal de sus deseos.

Es sin duda, sin embargo, Aristételes el autor que se encargara de realizar un estudio
riguroso y «académico» acerca de los suefios y sus mecanicas, especialmente en De sommno et
vigilia (obra a la que se haran varias referencias en el Ensayo sobre las visiones de fantasmas), donde
defendera que la causa principal del suefio es la digestién de los alimentos y que la produccion
de los suenos tiene por causa cierto movimiento de la fantasia, que crea imagenes a partir de
las impresiones sensibles recibidas durante la vigilia. A lo largo de De divinatione per somnum
Aristoteles racionalizara (y humanizara) los supuestos suefios adivinatorios, esto es, proféticos.
Se niega que estos tengan un origen divino, pero un ser humano puede, efectivamente,
interpretar sus sueflos para comprender su significado. Comprobaremos que nuestro autor
también tendra algo que decir al respecto.

La explicacion de los suenos platonica resulta —como es 16gico— demasiado apegada a
la tradicién mitica como para considerarla seriamente a dia de hoy. La aristotélica, por su
parte, peca de ser demasiado mecanicista y pasiva. Schopenhauer, pese a recibir ideas de
ambos, propondra una formacién de los suefios donde el sujeto y, especialmente, una facultad
suya no tratada en obras anteriores a Parerga y Paralipimena tendran un papel mucho mas activo
y central que en las reflexiones filoséficas anteriores acerca del mundo onirico.

2.2. El drgano de los suesios: una enigmitica facultad

En los fil6sofos de la antigiiedad, mucho mas proclives que los medievales y modernos a
posar su atencion en los suefios y en su contenido, encontramos respuestas de indole mas o
menos racionales a la causa de que el ser humano suefie. Aun asi, dichas explicaciones todavia
estan muy condicionadas por una metafisica tradicional: en ellas siempre intervienen factores
como la voluntad de los dioses, la distincién entre alma y cuerpo, su existencia como dos
sustancias independientes, etc. Sera Schopenhauer el primero que intente proporcionar una

15 17d. Platon, Feddn, Alianza Editotial: Madrid, 2009, p. 38 (60e-61c).

16 El ejemplo anterior del Feddn, pero también Apologia de Sécrates 33c y Critén 44a dan muestras de ello.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 185



ABEL FERNANDEZ RIVERA

explicacion puramente fisiologica y material de los suefios a partir del mero funcionamiento
del cuerpo vy, en concreto, del cerebro.

Debemos aqui recordar que segun Schopenhauer (que no dejara de insistir en este punto)
la intuicién del mundo es siempre intelectual: nuestros sentidos, por si mismos, no otorgan
conocimiento alguno de los objetos externos, sino que solo gracias a la accién del entendimiento
sobre la materia de las sensaciones nos es dado un mundo corporal repleto de objetos en un
espacio-tiempo regido por el principio de razén suficiente (en forma de ley de causalidad)
que nuestra facultad de conocer contiene a priori. Asi, es el cerebro, como 6rgano que hace
posible la capacidad de recibir y ordenar las sensaciones, el que forma el mundo que nos
representamos. En el estado habitual de vigilia el estimulo para estos actos de intuicion del
mundo procede, sin duda, de la sensacion, de los datos que recibimos a través de los cinco
sentidos y a los que el entendimiento sefiala como causa.

Ahora bien, se pregunta nuestro autor, «;por qué no serfa posible que un estimulo
procedente de otro lado, es decir, del interior, del propio organismo, llegue al cerebro alguna
vez y pueda set elaborado por este, exactamente igual que uno extetior?»'”. Por supuesto que
es posible: es, de hecho, lo que ocurre a todo ser humano —y quién sabe si a todo ser viviente
y cognoscente cuando abandona la vigilia— cuando suefa. A lo largo de la extensa parte
dedicada a los suefios de su Ensayo sobre las visiones de fantasmas, Schopenhauer va a intentar
delimitar el lugar y la funcién de estos poniéndolos en relacién con varias facetas de nuestro
conocimiento y con la realidad misma.

a) Los suenos, la imaginacion y la realidad

En primer lugar se trata de demostrar que los suefios no tienen el mismo origen que las
imagenes de la fantasia, es decir, que no proceden de nuestra facultad de imaginar. Un examen
poco riguroso de los mismos podria, efectivamente, parecer revelar un origen comun con lo
imaginado: pues tanto los suefios como las fantasias de nuestra mente poseen un caracter
ilusorio. Mas «en los suefios, nuestra facultad de representacion supera sin medida la de nuestra
imaginacién»'®: las imagenes de la fantasia siempre son débiles y efimeras, capaces de
desaparecer ante el mas minimo estimulo externo, pero ¢cuantas veces a lo largo de nuestra
existencia despertamos sobresaltados ante el imponente «realismo» de una pesadilla? A
menudo hemos de realizar un esfuerzo intelectual para volver al mundo corpéreo tras un
despertar: ello da muestra del caracter no solo ilusorio, sino también objetivo, de nuestros
suefios. Ademas, afirma el aleman, nuestras fantasias tienen como hilo conductor ciertos
motivos y asociaciones de ideas que, pese a su aparente arbitrariedad, somos capaces de
reconstruir y comprender. Sin embargo, pese a lo ilusorio de los suefios, estos muestran ciertas

17 Schopenhauet, A., Ensayo sobre las visiones de fantasmas, op. cit., p. 23/2009, p. 248.
5 Ibid, p. 25/p. 250,

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
186 Schopenhauer y la ciencia



1LOS SUENOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUENOS DE LA PARAPSICOLOGIA

caracteristicas comunes con nuestras capacidades cognitivas en estado de vigilia (esto es,
objetivamente, con nuestro conocimiento de la realidad empirica). En efecto, los objetos que
nos representamos en los suefos se nos imponen con la misma fuerza, nitidez y exactitud
que la realidad externa y, a menudo, incluso contrariando nuestra propia voluntad (piénsese
de nuevo, por ejemplo, en lo inoportuno de una pesadilla que nos desvela justo cuando al dia
siguiente tenemos una importante reunion laboral).

Para Schopenhauer esta «fenomenologia onirica» muestra claramente que los suefios, pese a
su condicion ilusoria, suponen una funciéon cerebral diferente de la imaginacion, mas cercana
a la representacion de los objetos en el espacio-tiempo segun la ley de la causalidad.

b) Los suerios, la memoria y la locura

Pese a su similitud con nuestras representaciones de la realidad es innegable también que los
suefos tienen cierto parecido con la locura. Aunque nuestro entendimiento se represente,
cuando soflamos, situaciones espaciales regidas por la ley de la causalidad, es obvio que la
relaciéon causa-efecto no es la misma que la que rige la naturaleza. Sofiamos situaciones
extraordinarias e imposibles, soflamos con personajes que ya no existen o que jamas han
existido, nos sofiamos con otra edad o realizando actos que nunca serfamos capaces de llevar
a cabo realmente, etc. Estos estados de cosas pueden ser explicados, al igual que la locura',
por una actividad anémala de la memoria, que turba nuestra capacidad de conocer incluso
cuando el resto de facultades actian con normalidad: «No hay ninguna facultad intelectual
que en los suefios no se muestre activa en alguna ocasion. Sin embargo su desarrollo, asi como
nuestra manera de proceder en ellos, muestra una falta extraordinaria de juicio y, como ya se
ha dicho, de memoria»®.

¢) E/ drgano de los suerios

Los suefios (al igual que todo lo que existe en el mundo visto como representacion) han de
regirse por el principio de razén suficiente. Lo complicado es establecer de qué modo su
produccion se relaciona con dicho principio. Todas nuestras representaciones, por lo general,
tienen como causa o bien una impresion exterior recibida por los sentidos o bien un
pensamiento anterior que nos afecta segun las leyes de la asociacion de ideas.

Empero, la conditio sine qua non de los suefios es, precisamente, que el sujeto del conocer se
encuentre en el estado que llamamos (en castellano) también suefio, que consiste en el cese

Y En su fenomenologia de la locura, que podemos encontrar en el paragrafo 36 del primer tomo de E/
mundo como voluntad y representacion y en el capitulo 32 del segundo, postula Schopenhauer que la locura es fruto
de la ruptura inconsciente con el hilo de la memoria que realiza el espiritu ante un recuerdo extremadamente
traumatico, llenando con ficciones lo «borrado» de la memoria consciente.

2 Schopenhauet, A., Ensayo sobre las visiones de fantasmas, op. cit., p. 38/p. 259.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 187



ABEL FERNANDEZ RIVERA

de la actividad normal del cerebro y de los sentidos que se da en la vigilia. Asi, las
representaciones oniricas nos presentan un problema aparentemente irresoluble, pues no
pueden proceder ni de las impresiones exteriores de los sentidos ni, tampoco —segin
Schopenhauer— de la asociacion de ideas. El primero de los casos es imposible debido a que
solo soflamos cuando «apagamosy la receptividad sensorial al dormir. En el segundo de los
casos nuestro autor discurre asi: cuando dormimos profundamente el cerebro esta
practicamente en un estado total de reposo y descanso, por lo que estas imagenes tienen que
ser inconscientes y no guardar, por tanto, correspondencia alguna con ideas conscientes;
cuando nos estamos quedando dormidos, por otra parte, podemos observar a menudo, si
volvemos a la conciencia plena desde esa pseudoconciencia que se da entre la vigilia y el
suefo, que las imagenes oniricas que se nos presentaban recientemente no tenfan nada que
ver con las ideas que se apoderaban de nuestro pensamiento antes de caer en dicho estado.
Ademas, estas primeras imagenes oniricas son incoherentes, aisladas, azarosas, etc., por lo
que Schopenhauer niega que se puedan producir por asociacion de ideas.

Descartadas, pues, las sensaciones externas y las asociaciones de ideas como origen de los
suefios, Schopenhauer resolvera la cuestion proponiendo una facultad que denomina «6rgano
de los suefios» (Traumorgan) que tendria la capacidad de formar intuiciones sin recurrir a
estimulo externo alguno. Intuiciones intelectuales que, al igual que las provocadas por las
sensaciones externas, ocuparfan espacio segun las tres dimensiones y se moverfan en el tiempo
siguiendo el principio de causalidad, pues esta es la funcién del cerebro. Dicha facultad
formarfa imagenes oniricas a partir no ya de influjos externos, sino de cierta excitacion
fisiolégica interna del propio organismo. En la vigilia el cerebro es incapaz de percibir estos
estimulos internos: esta demasiado atareado y sumido en operar con las impresiones exteriores
que causan las intuiciones y los pensamientos. Empero, cuando dormimos la actividad cerebral
esta suspendida de cara al exterior quedando expuesto por completo a las débiles impresiones
que el sistema nervioso que posibilita la vida organica le transmite, excitando alguna de sus
partes y produciendo los suefios. Resulta entonces —aunque la denominacion Traumorgan
podtia resultar ambigua y confundirnos al respecto— que el 6érgano material de los suefios
es, como no podria resultar de otra manera, el mismo cerebro, pero cuya actividad se enfoca
esta vez al interior del organismo, teniendo asi por fundamento un intercambio de estimulos
entre el cerebro y el sistema nervioso:

La visién onitica, en cambio [en contra de la mera fantasfa], no solo esta en el cerebro, sino también
en los nervios sensoriales y se produce como consecuencia de una excitacion material —activa en
ese momento— de aquellos, que viene del interior y penetra en el cerebro. El 6rgano de los suefios
es, por tanto, el mismo que el de la conciencia despierta y de la intuicién del mundo externo, solo
que, por decirlo de alguna manera, cogido por el otro extremo y usado en orden inverso, y los
nervios sensoriales que actian en ambos pueden ponerse en funcionamiento tanto por su cabo
interno como externo, algo asi como una bola hueca puede llegar a arder tanto por dentro como
por fuera. Como en este proceso lo ultimo que se pone en actividad son los nervios sensoriales,

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
188 Schopenhauer y la ciencia



1LOS SUENOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUENOS DE LA PARAPSICOLOGIA

puede suceder que esta haya comenzado y continie cuando el cerebro ya esta despierto, esto es,
sustituye la intuicion onirica por la habitual; entonces percibiremos, recién despiertos, sonidos: por
ejemplo, voces, golpes en la puerta, disparos, etc., con una claridad y objetividad que se equiparan
con la realidad a la perfeccion y netamente y creeremos con firmeza que son sonidos de la realidad,
procedentes del exterior, que nos han despertado, o también, lo que es mas raro, veremos figuras
con una realidad empitica completa.?!

La capacidad para sofiar es, dice nuestro autor, una segunda vista, la second sight de los
escoceses (término que, muy a su pesat, rechaza para el Traumorgan por estar histéricamente
asociado a la percepcion extrasensorial o sobrenatural). Tanto es asi que la relacionara con
los mas diversos fenémenos: el sonambulismo, la clarividencia, el suefio magnético, etc., dando
una muestra de erudicién en casos y relatos de este tipo de sucesos y lindando, a menudo,
con explicaciones que ahora considerarfamos abiertamente parapsicologicas. Prueba de ello
es que el parrafo recién citado termine haciendo alusioén a una posible explicacion de las
visiones fantasmales, razén de este opusculo. Pero antes de pasar a examinar estas visiones
estudiaremos los tipos de suefios que nos presenta este Traumorgan.

2.3. Tipologia schopenhaneriana de los suefios

En consonancia con lo recién expuesto encontramos en el Ensayo sobre las visiones de fantasmas
una tipologfa o categorizacion de los suefios por parte del idealista, que una vez mas se
adelanté a su tiempo? proponiendo diferentes fases o clases de suefio (como estado de un
ser que duerme) y de suefios (como serie de contenidos representacionales que se presentan
al sujeto en dicho estado) que exponemos a continacion.

a) Las imdgenes del sueiio ligero

En el «transito de la conciencia despierta al suefio»® que podemos llamat, en contraposicion
al segundo tipo de suefio que el aleman presenta, «suefio ligero» (término que, sin embargo,
se utiliza hoy en dfa técnicamente para referirse solo a la segunda fase del suefo, pero que en
Schopenhauer incluirfa también la primera, el adormecimiento), se presentan al sujeto
imagenes que se caracterizan por su incoherencia y por no tenernos a N0sotros mismos como
actores de dichas imagenes. Son, asi, «un espectaculo puramente objetivo, consistente en

2 Ibid., pp. 57-58/p. 273.
2 El interés por parte de la psicologia de clasificar e investigar las etapas del suefio no tiene lugar hasta bien
entrado el siglo XX. Prueba de ello es que la Asociacion Estadounidense de Trastornos del Suefio es presentada

por William Charles Dement en 1975.
# Schopenhauet, A., Ensayo sobre las visiones de fantasmas, op. cit., p. 30/p. 254.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 189



ABEL FERNANDEZ RIVERA

imégenes aisladas que surgen subitamente cuando uno se queda dormido»** que, como todo
fenémeno, debe estar regido por la causalidad, por el principio de razoén suficiente. Mas no
es posible, aunque sepamos que ha de existir necesariamente, determinar cudl es la causa de
estas figuras oniricas, al no guardar estas relacién alguna con los pensamientos de los dltimos
momentos de vigilia.

b) La clarividencia del sueiio profundo

Frente al espectaculo habitualmente objetivo de figuras oniricas del suefio ligero observamos
que en el suefio profundo (consistente en la calma mental mas absoluta y en el verdadero
descanso del cerebro®) se desarrollan imagenes que a menudo muestran un nudo dramatico
donde nos vemos inmersos a nosotros mismos como protagonistas. Postula a causa de ello
que en esta fase del suefio la excitacién procedente del interior debe ser considerablemente
mas fuerte que la recibida a lo largo del suefio ligero.

En opinién de Schopenhauer «estos suefios son los que, en casos aislados y muy raros, tienen
un significado profético y fatidico»™. Los suefios proféticos (o teorematicos), afirma, dan cuenta
del estado de salud del sofiador y suelen anunciar una desgracia en dicho estado, como
enfermedades e incluso la muerte. Menos importancia se otorga en este ensayo a los suefios
fatidicos (o alegodricos). Dichos suefios, mucho mas habituales que los genuinamente proféticos
—que muestran el futuro directamente— nos muestran alegorfas que debemos interpretar y que
casi siempre poseen un contenido agradable, que por ello mismo suelen acceder al suefio ligero
y set, por tanto, mas faciles de recordar al poder estar todavia recientes en el momento del
despertar. El propio Schopenhauer tuvo en 1831 un suefio —en el que se le aparecia su fallecido
amigo Gottfried— que interpreté como un augurio de muerte. Fue entonces cuando, dandole
credibilidad, abandoné Berlin librandose de la epidemia de célera que acabaria (o al menos esta
es la version mas extendida) con su archienemigo Hegel. Estos suefios tienen su causa en la ya
mencionada intensificacién organica interior que estimula el Traumorgan hasta el punto de llegar
ala clarividencia. El problema, seguramente, es que lo que soflamos —que suele ser desagradable—
durante el suefio profundo no suele llegar a la conciencia una vez despertamos. La clarividencia
que presentan algunos sonambulos constituye, precisamente, la confirmacion de esta regla:

Lo delirantemente portentoso y lo absolutamente increible de la clarividencia del sonambulo
(confirmada hasta ahora por el acuerdo de cientos de testimonios dignos de fe), ante la cual se

% Ibid., p. 31/p. 254.

% Aun asi, ha quedado demostrado por las investigaciones actuales que la etapa de suefio a la que se refiere
Schopenhauer —la fase REM o MOR—, exclusiva ademas de los mamiferos, es en la que el cerebro tiene mayor
actividad electroquimica, similar incluso a la de la vigilia (razo6n, tal vez, por la que efectivamente en esta fase

soflamos con situaciones que siguen el hilo de la causalidad y no solo con imagenes inconexas).
26

Schopenhauer, A., Ensayo sobre las visiones de fantasmas, op. cit., p. 34/p. 257.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
190 Schopenhauer y la ciencia



1LOS SUENOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUENOS DE LA PARAPSICOLOGIA

abre lo oculto, lo ausente, lo lejano, incluso lo que todavia dormita en el seno del futuro, pierde al
menos su incomprensibilidad absoluta si nos atrevemos a aceptar, como ya he dicho en tantas
ocasiones, que el mundo objetivo es un mero fendémeno cerebral, pues el orden y su regularidad,
que se fundan en el espacio, el tiempo y la causalidad (como funciones del cerebro) son suprimidos
en cierto grado en la clarividencia del sonambulo. Gracias a la doctrina kantiana de la idealidad del
espacio y del tiempo comprendemos que la cosa en si, es decir, lo tnico verdaderamente real en
todos los fendmenos, libre de esas dos formas del intelecto, no conoce la diferencia entre lo cercano
y lo lejano, entre lo presente, lo pasado y lo futuro.”’

El fenémeno de la clarividencia, en tanto que conocimiento directo o alegdrico de los
acontecimientos futuros (conocimiento, a todas luces, paranormal), al que Schopenhauer
otorga —como vemos— una completa credibilidad, solo se puede defender desde un punto
de vista idealista. El realismo propio del «sano entendimiento comun» (ese bon sens cartesiano
presente en la filosoffa tradicional hasta Berkeley, en cierta medida, y ante todo hasta Kant)
es incapaz de siquiera comprender la mera posibilidad de la clarividencia. En efecto, si el
tiempo y el espacio son propiedades de las cosas independientemente de la percepcion de los
sujetos cognoscentes es totalmente imposible que algo que no ha sucedido todavia, ubicado
ademas en otro punto del espacio, sea capaz de ser percibido por una conciencia cuyas tnicas
facultades de conocer son los sentidos y la razén. Mas ¢por qué no iba a ser posible que
tuviéramos conocimiento de algo futuro o lejano si tiempo y espacio no pertenecen a las
cosas en si mismas, sino a nuestras facultades de conocer? Ahora bien, como hemos dicho,
para ello necesitamos postular una nueva facultad, el Traumorgan, capaz de tener conocimiento
de objetos en el espacio y en el tiempo (conocimiento, en este sentido, idéntico al que nos
proporcionan sensibilidad y entendimiento en estado de vigilia) pero no necesariamente de
objetos en el espacio y tiempo presentes (liberado, en este sentido, del marco del tiempo
presente que si se impone a sensibilidad y entendimiento), sino incluso de objetos en el
espacio-tiempo pasado o futuro.

Gracias a este enigmatico 6rgano de los suefios (que conocemos simplemente por sus
efectos: los suenos y ciertos fendmenos parapsicolégicos como la clarividencia) Schopenhauer
se vera capaz, en ultimo término, de explicar las visiones de fantasmas. Pero antes hemos de
dar cuenta de un tipo de suefios que confirma, de manera mas concluyente si cabe, la
posibilidad y existencia factica de las percepciones extrasensoriales.

¢) El misterio de los sueiios reales
Una de las revelaciones mas impactantes y pasadas por alto del Ensayo sobre las visiones de

fantasmas es la caracterizacion de lo que Schopenhauer denomina suefios reales o verdaderos
(Wabrtraumen). El rasgo distintivo de estos suefios es que no sofiamos imagenes de objetos

2 Ibid., pp. 76-77/p. 285.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 191



ABEL FERNANDEZ RIVERA

ilusorios sino la realidad empirica, el mundo fenoménico. Pese a lo extrafio de esta afirmacion,
el Buda de Frankfurt es totalmente cristalino en sus definiciones, que reproducimos a
continuacion pese a su longitud por la claridad de las mismas:

Estamos acostumbrados a considerar los objetos que esa capacidad [de sofar] nos presenta en los
sueflos comunes como totalmente ilusorios, ya que desaparecen en cuanto nos despertamos. Sin
embargo, no siempre es asf; y es muy importante, en relacién con nuestro tema, conocer la
excepcion a ello por propia experiencia, de lo que tal vez todos serfan capaces si prestaran la
atencion suficiente al asunto. Hay, en efecto, un estado en el que dormimos y sofiamos; sin
embargo, solo soflamos la propia realidad que nos rodea. Segun esto, vemos nuestro dormitorio
con todo lo que contiene, también percibimos que entran personas, sabemos que NOSOtros Mismos
estamos en la cama, todo con exactitud y precision. Y, sin embargo, dormimos con los ojos bien
cerrados: soflamos, solo que lo que soflamos es verdadero y real. Es como si nuestro craneo se
hubiera vuelto transparente, de modo que el mundo exterior accede directamente al cerebro, en
lugar de hacetlo por la estrecha puerta de los sentidos dando un rodeo.”

[Estos suefios] es lo que se llama el duermevela, no porque sea un estado intermedio entre el suefio
y la vigilia, sino porque puede caracterizarse como un estar en vela estando dormido. Por eso
prefiero llamarlo un suefio real. Es verdad que la mayoria de las veces solo se reparara en ¢l por la
mafiana temprano y por las noches, poco tiempo después de dormirse. Esto se debe a que solo
cuando el suefio no es profundo el despertar sobreviene con la suficiente facilidad como para dejar
un recuerdo de lo sofiado. Indudablemente, esta clase de suefios tiene lugar mucho mas a menudo
durante el suefio profundo, segun la regla de que el sonambulo, cuanto mas profundamente
duerme, se vuelve mas clarividente, pero entonces no queda ningun recuerdo.”

Como podemos ver, Schopenhauer afirma, por propia experiencia, que nuestro 6rgano
de los suefios es capaz de percibir la realidad aun cuando dormimos. Esta experiencia, segin
él, podria ser corroborada por todo ser humano. Aqui observamos los hechos que suceden
a nuestro alrededor incluyendo, por ejemplo, el movimiento de ciertas personas e incluso
nuestro propio cuerpo. Todo esto es percibido directamente por el cerebro, libre por unos
momentos de las barreras que impone el craineo. Nos hacemos conscientes de dichos suefios
principalmente tras el periodo de suefio ligero, si bien en el sueno profundo debemos tener
muchos mas suefios reales que, empero, no llegamos a recordar.

Si en nuestro analisis del suefio profundo en general afirmabamos que en él se daba la
clarividencia en uno de sus sentidos (la vision de acontecimientos futuros) en los suefios reales
—que de todas formas se dan mas a menudo en dicho suefio— encontramos la clarividencia
en el segundo sentido del término: la facultad de percibir cosas que quedan fuera del alcance
de nuestros sentidos. Ambas facultades, claramente paranormales, son absolutamente

% Ibid,, pp. 39-40/p. 261.
2 Ibid,, p. 41/p. 262.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
192 Schopenhauer y la ciencia



1LOS SUENOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUENOS DE LA PARAPSICOLOGIA

incomprensibles para una epistemologia de corte realista o empirista. De hecho, el propio
Schopenhauer es incapaz de explicar coémo se pueden captar fenémenos luminicos
(representaciones visuales) sin la intervencién de nuestros ojos. Y mas cuando él mismo
reconoce que se pueden llegar a traspasar, en el suefio real, limites fisicos infranqueables para
los cinco sentidos, como la presencia de paredes o cortinas. En efecto, si en la clarividencia
profética del sonambulo se liberaba el conocimiento de la condicién del tiempo, parece que
en la clarividencia de este sofiador se libera de la del espacio:

Esta clase de suefios, cuya particularidad consiste en que se suefia la realidad presente mds cercana,
acrecienta a veces su caracter enigmatico debido a que el horizonte del que suefia se amplia mas,
extendiéndose mas alla del dormitorio; en ese momento, las cortinas y las contraventanas dejan de
ser obstaculos para la vista, y se percibe con nitidez lo que esta detras de ellas: el patio, el jardin o

la calle con las casas de enfrente.?”

De nuevo, solo el enigmatico érgano de los suefos, en este caso no aprisionado por el
espacio inmediato perceptible por nuestra sensibilidad, podria darnos alguna respuesta.

2.4. Apéndice. Los suesios reales y la proyeccion astral

Es de notar que, especialmente tras la publicacion de 1gjes fuera del cuerpo (1971) de Robert
Monroe, ha surgido entre ciertos sectores —minoritarios— del mundo occidental una
fascinacion por las experiencias extracorporales (OBE o EFC) que ciertos autores defienden
con denuedo como posibles e incluso habituales —inconsciente y— universalmente. Muchos
de los relatos de esta supuesta separacion de la conciencia del cuerpo parten de experiencias
cercanas a la muerte o, cuanto menos, de enfermedad grave. Pero hay un tipo, en concreto,
de EFC (experiencia fuera del cuerpo) que destaca sobre el resto por, segun sus defensores,
producirse cotidianamente: la proyeccion o el viaje astral. Segun los teéricos de dichas
experiencias esta se da todas las noches mientras dormimos y consiste en la separacion del
supuesto «cuerpo astraly’' que se separatia del cuerpo fisico. Este cuerpo astral, que todos
poseemos, tiene segiin Monroe las siguientes caracteristicas:

El Segundo Cuerpo tiene peso tal como lo entendemos. Esta sujeto a la atraccion gravitatoria, si
bien mucho menos que el cuerpo fisico. [...] [E]ste Segundo Cuerpo es visible en ciertas
condiciones. [...] [E]l sentido del tacto del Segundo Cuerpo parece ser muy similar al del fisico |...]
[E]l Segundo Cuerpo es muy plastico, por lo que puede adoptar cualquier forma conveniente o
deseada por la persona en cuestion. |...] [Clabe la posibilidad de que el Segundo Cuerpo sea el

N Ibid., pp. 41-42/p. 262.

' En su E/ cuerpo astral de 1993, Emilio Garcia Bazan realiza un interesante estudio de la creencia en este
vehiculo, intermediario entre cuerpo y alma, especialmente presente en los oraculos caldeos.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 193



ABEL FERNANDEZ RIVERA

reverso del cuerpo fisico [...] [L]as investigaciones directas suelen abonar la tesis de que hay una
«cuerda» de enlace entre el cuerpo fisico y el Segundo Cuerpo. [...] [L]a relacion entre el Segundo
Cuerpo, la electricidad y los campos electromagnéticos es muy significativa.*

El cuerpo astral, segun las experiencias de Monroe, es capaz, ademas, de visitar durante el
suefo diversos planos o dimensiones, que Monroe denomina Escenario I (el Aqui y Ahora),
Escenario II (que relaciona con lo que las diversas religiones han creido acerca del cielo y el
infierno) y Escenario III (basicamente lo que ahora denominarfamos un universo paralelo).
El que mas nos interesa en el presente articulo es sin duda el Escenario I, el Aqui y Ahora
que consiste, basicamente, en el mundo fenoménico con todos sus soles y galaxias. Monroe
afirma que sus primeras experiencias extracorporales se limitan a su entorno cercano. En ellas
es capaz de visualizar su habitacion, su casa, sus alrededores, etc., paulatinamente, con la
salvedad de que los percibe a través del cuerpo astral, sin los limites fisicos que impone el
mundo corpéreo. Es notable, también, que dicho segundo cuerpo sea capaz de atravesar
objetos solidos con solo ejercer algo de fuerza sobre los mismos, no existiendo por tanto
limites al movimiento por este plano, pudiendo volar y atravesar tabiques, ventanas, puertas
y demas barreras espaciales. Es de notar, asimismo, que Monroe siempre percibe en estas
proyecciones lo que esta sucediendo ahora: sus experiencias relatan a menudo acciones o
situaciones que, segun sus calculos y la comprobacion empirica que realiza una vez despierto
—como llamar a la persona que habia visitado con su segundo cuerpo—, se llevaron a cabo
a una hora en la que su cuerpo fisico dormfa.

Como acabamos de ver, Schopenhauer afirma haber tenido experiencias similares —si
bien no ofrece informes tan detallados como los del norteamericano— a lo largo de sus
suefios reales, si bien en ningin momento habla de la existencia de un supuesto cuerpo fluido
que le permitiera desplazarse en dichos suefios. Aun asi, sf que es sugerente el hecho de que,
aunque en cierto momento defina la percepcion en dichos suefios como un «volverse el craneo
transparente», unas paginas mas adelante diga —como hemos reproducido en el dltimo texto
del apartado anterior— que en ocasiones esta percepcion se amplia mas alla de los limites de
la habitacion y por lo tanto de los objetos sélidos que lo impedirfan. ;Hemos de postular que
Arthur Schopenhauer realizé a lo largo de su vida «proyecciones astrales» a las que se refirid
como suefos reales? Serfa aventurado dar una respuesta definitiva a esta cuestién, pero es cierto
que, dejando a un lado todo lo que puede haber de fantasioso en las supuestas experiencias
extracorporales de los viajeros astrales y en los supuestos suefios reales del idealista aleman,
podemos encontrar ciertos elementos comunes que podrian inclinar la balanza hacia una
respuesta afirmativa.

Aun asi, debemos también remarcar que, por lo que respecta a la proyeccion astral y a su
posible conexion con la metafisica de la voluntad, Schopenhauer negaria en principio que la

2 Monroe, R., Viajes fuera del cnerpo, Palmyra: Madrid, 2008, pp. 190-192.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
194 Schopenhauer y la ciencia



1LOS SUENOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUENOS DE LA PARAPSICOLOGIA

conciencia pueda de algin modo desenvolverse sin la intervencion del cerebro, sostén fisico
que permite todo tipo de conocimiento. Lo que el filbsofo entiende por voluntad parece tener
mucho peso en las experiencias de Monroe (por ejemplo, en el cuerpo astral la inclinacion
sexual y los impulsos instintivos tienen un papel predominante respecto a lo racional)®, pero
es innegable que es muy dificil e incluso imposible explicar el papel del pensamiento
consciente mas alla del cuerpo fisico. El enigma que aqui se nos presenta no serfa tal si no
fuera porque el propio Schopenhauer plantea, aun inconscientemente y sin proporcionar una
solucion, esta misma cuestion al afirmar la existencia de los suefios reales.

3. LA HORA DE LOS FANTASMAS

3.1. Los fantasmas de la filosofia

Llegamos en este ultimo apartado al final de nuestro periplo a través de las relaciones entre
Schopenhauer y la parapsicologia. Ha llegado la hora, pues, de medianoche: aquella en la que
las danzas macabras de los espectros usurpan el espacio asignado a los mortales como en un
siniestro carnaval en el que no se distingue la vida de la muerte. Llega la oscuridad frente a la
hoguera: el momento idéneo para relatar historias de otros tiempos y de otras edades; el
momento de hacernos cargo, al fin, de la teorfa schopenhaueriana acerca de las visiones de
fantasmas. Dejando de lado los topicos, es cierto que hay razones para afirmar que «la creencia
en los fantasmas es innata en el hombre»**: a lo largo de la historia y de todo el globo terriqueo
la creencia en las apariciones de los muertos en el mundo de los vivos ha sido comun e incluso
central entre los seres humanos. LLa mayorifa de culturas, si no todas, han sostenido sin atisbo
de duda en algin momento de su existencia una creencia en los espiritus o, al menos, en que
tras la muerte del cuerpo existe otro tipo de existencia descarnada, mas alla del orden de la
naturaleza. La creencia en fantasmas, es decir, en espiritus que se aparecen a los vivos, se ha
mantenido viva incluso hasta nuestros dias (ya sea en el plano de lo real o en el imaginario
cultural), en los que la ciencia y la razé6n —supuestamente— dominan con pufio de hierro
nuestras cosmovisiones. Y, si se nos permite hacer conjeturas, no parece que vaya a
desaparecer jamas por completo.

Empero, parece que la filosofia no se ha encargado del asunto tanto como la literatura.
Platon, l6gicamente influido por la tradicién homérica, realiza una pequena alusion a los
fantasmas en el Feddn, dando una explicacion moral al fenémeno de las apariciones:

Un alma de esa indole [apegada a las pasiones y placeres corporales| es entorpecida y arrastrada de
nuevo al lugar visible, por miedo de lo invisible y del Hades, segin se dice, y da vueltas alrededor

»? 17id., por ejemplo, Montoe, R., Viajes fuera del cuerpo, op. cit., p. 195.
** Schopenhauet, Arthur, Ensayo sobre las visiones de fantasmas, op. cit., p. 82/2009, p. 289.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 195



ABEL FERNANDEZ RIVERA

de monumentos funebres y sepulturas, en torno a los que se han visto algunos sombrios fantasmas
de almas; imagenes esas que es logico que produzcan tales almas, que no se han liberado con
purezas, sino que participan de lo visible, por lo cual se ven.*

Son las almas de los hombres inmorales —segun la ética platonica—, apegadas al cuerpo
y al mundo corpéreo, las que corren el peligro de ser castigadas a permanecer errantes y
visibles en el reino de los mortales. Estas almas vagan en pena hasta que, debido al apego que
sienten por el cuerpo, encarnan segin su anterior vida y talante en asnos, lobos, halcones, etc.
Hasta entonces pueden ser vistas vagando alld donde habita la muerte.

Platén ni siquiera se pregunta por la existencia de fantasmas: los da por existentes debido
al testimonio de la tradicién y de aquellos que los han visto. La visiéon platonica de las
apariciones de fantasmas como sombras o imagenes de un alma sera continuada por Origenes
y san Agustin. Este ultimo negara que haya intencionalidad por parte del muerto a la hora de
aparecerse a los vivos, afirmando por el contrario que es o Dios o el diablo el que permite
este fenémeno sobrenatural de la comunicacion entre vivos y muertos.

Después de san Agustin el fantasma desaparecera de la filosoffa. El afan moderno de
acercar filosoffa y ciencia o, incluso, de crear una filosofia cientifica motivé un escepticismo
entre los pensadores que, aun asi, no logré doblegar este tipo de creencias entre el pueblo.
Kant parecera sentenciar a muerte, en su critica a las supuestas visiones espirituales de
Swedenborg en Los suesios de un visionario, la posibilidad de que los espiritus se aparezcan, pues
es absurdo que algo que no es cuerpo pueda actuar y ser visible en el mundo corpéreo. Ahora
bien, el ilustrado no conté con que uno de sus seguidores propusiera casi un siglo después
una respuesta no realista, sino idealista a las visiones de fantasmas.

3.2. La propuesta idealista

Ala hora de abordar la problematica de las visiones de fantasmas, Schopenhauer se ve en una
tesitura de aparente dificil resolucién. Ante dichas visiones parece que solo existen dos
soluciones posibles: o la credulidad espiritualista acritica que defiende fervientemente que los
muertos pueden aparecerse a voluntad a los vivos o el escepticismo ignorante que no admite
otro orden natural que el derivado del materialismo mecanicista. El fil6sofo aleman niega
rotundamente que la explicaciéon del mundo pueda ser materialista o naturalista, afan de
aquellos que quieren situar a la fisica en el trono de la metafisica: «La fisica no puede sostenerse
sobre sus propios pies, sino que requiere de una metafisica sobre la que apoyarse, por muy
ufana que se muestre frente a ella»®. Ahora bien, tampoco puede caer en la supersticion
espiritualista que da por hecho que las apariciones de fantasmas son la manifestaciéon de un

» Platon, Fedin, op. cit., p. 78 (81cd).
* Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 11, Alianza Editorial: Madrid, 2010, p. 227 (191).

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
196 Schopenhauer y la ciencia



1LOS SUENOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUENOS DE LA PARAPSICOLOGIA

espiritu que podria presentarsenos como lo hace un objeto corpéreo, pues el concepto mismo
de espiritu indica que este se nos revela de un modo totalmente heterogéneo a como se nos
presentan los cuerpos en la intuicién sensible. Lo que aqui se busca, en contra de estas dos
posturas que —cada una a su manera— tienen por fundamento una nocion realista del
conocimiento (es decir, que creen que captamos las cosas en si) es una explicacion idealista
de las apariciones de fantasmas.

Dicha explicacion girara, en principio, en torno al Traumorgan, del que tanto Schopenhauer
como nosotros hemos hablado ya a estas alturas de manera mas que suficiente. En efecto, el
6rgano de los suefios muestra ser capaz, en fendmenos como la clarividencia y los suefios
reales, de quebrantar los limites del tiempo y el espacio (es decirt, del principinm individnationis)
mientras dormimos. Pero, ademas, parece ser también capaz de actuar en ciertos estados de
conciencia despierta:

Ademas la experiencia nos ensefla que la funcion del drgano de los sueiios, que por regla general tiene
como condicién de su actividad el suefio ligero, o el suefio magnético profundo, puede llegar a
funcionar, de forma excepcional, con el cerebro despierto, lo que quiere decir que el ojo con el
que vemos los suefios también puede abrirse en la vigilia.”’

Es en estos momentos en los que el sujeto del conocimiento puede representarse figuras
o hechos que solo provienen, como los suefios, del estimulo interior del organismo y
confunditlos con los que acaecen en el mundo exterior. ;Por qué las visiones de fantasmas suelen
suceder durante la noche? Precisamente porque la oscuridad, el silencio y la soledad, que
suprimen las sensaciones externas propias de la sensibilidad ocular y auditiva, permiten que entren
en juego las impresiones nerviosas que afectan en suefos al cerebro:

En la sociedad ruidosa, al resplandor de muchas velas, no es la medianoche la hora de los fantasmas;
pero la medianoche oscura, silenciosa y solitaria si lo es, porque tememos instintivamente en ella
la llegada de apariciones, que se presentan como algo totalmente exterior, a pesar de que su causa
mas proxima resida en nosotros, es decir, que nos tememos a nosotros mismos. Por eso quien
teme la llegada de las apariciones busca la sociedad.™

En efecto, la causa mas proxima de todas las visiones (fantasmales o no) que aqui vamos
a analizar con Schopenhauer es, sin duda, el estimulo que recibe el Traumorgan del interior.
Ahora bien: ¢hay acaso una causa «mas lejana» de algunas de estas visiones? Eso es lo que
trataremos de determinar en los siguientes subapartados: cual es la causa interna de las visiones
de fantasmas (es decir, el aspecto puramente epistemologico de las apariciones), en primer
lugar; y si es posible acaso, desde el punto de vista de la metafisica de la voluntad, que haya

" Schopenhauet, A., Ensayo sobre las visiones de fantasmas, op. cit., p. 91/ 2009, p. 294.
% Ibid, pp. 92-93/p. 295.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 197



ABEL FERNANDEZ RIVERA

ademas de dicha causa interna una causa externa de las apariciones (esto es, la posibilidad de
que haya un correlato objetivo y metafisico de dichas percepciones).

a) La causa interna de las visiones de fantasmas: denteroscopia retrospectiva

Hemos mostrado de qué modo, segin Schopenhauer, los suefios pueden proporcionar una
vision clarividente de la realidad: los suefios proféticos y alegoricos nos revelan, de diferentes
maneras, lo que realmente esta por llegar en el mundo fenoménico rompiendo el velo espacio-
temporal de maya. El Traumorgan es capaz de sobrepasar las facultades «normales» de conocer
proporcionando un conocimiento «paranormal» o sobrenatural de los sucesos ocultos todavia
en el seno de la pura voluntad sin objetivizar, de la naturaleza futura. Ahora bien, dichos
sucesos solo han alcanzado la conciencia por medio de ese ojo interior, no sujeto al principio
de individuacion, que abrimos en el mundo onirico. Lo resefiable en lo que concierne a las
visiones de fantasmas, como se ha expuesto hace escasas lineas, es que este ojo parece poder
abrirse, en extrafias ocasiones, durante la vigilia.

Alo largo del estado de vigilia completa nuestro cerebro se representa el mundo por medio
de los estimulos externos que nos son dados a través de la sensibilidad y el entendimiento.
Pero hay ocasiones en las que dicho estado de vigilia es solo parcial, pues el Traumorgan,
facultad propia del estado de suefo, esta activa. Existe, en estos casos, cierta «conciencia
onirica» de la realidad. Es en estas circunstancias en las que las visiones de fantasmas hacen
acto de presencia: «durante una apariciéon de este tipo, la conciencia, aunque despierta
efectivamente, esta recubierta en cierto modo por un velo muy fino que le proporciona un
tono onirico, aunque suave, resistente»”’
que se diferencia de los suefios por estar sin duda percibiendo claramente el mundo empirico,

, por lo cual afirma Schopenhauer que este estado,

no es empero una vigilia total en sentido estricto.

Resulta obvio que algunas intuiciones producidas en el cerebro desde el interior bien pueden
ser meras alucinaciones sin correlato empirico alguno. Este es el caso de las fantasifas febriles
o de las alucinaciones propias de la locura, cuya causa es unicamente el mal funcionamiento
del organismo o del cerebro. Pero dichas intuiciones pueden darse también, como hemos visto,
en la forma de suefios reales o premonitorios, visiones significativas cuyo origen es el
Traumorgan, facultad no restringida por el espacio-tiempo vy, por tanto, en cierto modo
potencialmente omnisciente. Es obvio que, de admitir su realidad, estas no pueden tener solo
su causa en el organismo, sino que deberan tener una relacién problematica con el mundo
exterior, pues de no ser asi su significado no podria hacer referencia alguna a algo que acontece
realmente en el espacio y el tiempo. Cuando dichas visiones no tienen relaciéon con nuestra
propia vida y se nos representan a lo largo de la vigilia podemos hablar estrictamente de la
second sight, segunda vision o deuteroscopia (también segunda vista, literalmente, en griego

¥ Ibid., p. 93/ p. 296.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
198 Schopenhauer y la ciencia



1LOS SUENOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUENOS DE LA PARAPSICOLOGIA

clasico). En estas visiones encontramos la verdadera clarividencia que a veces, segin
Schopenhauer, es asimismo simbolica; si bien sus simbolos son, curiosamente, iguales para
todos los videntes. Por tltimo, y contra esta second sight dirigida hacia el futuro, encontramos lo
que Schopenhauer denomina refrospective second sight, o deuteroscopia retrospectiva (facultad del
Tranmorgan igual de misteriosa, si no mas, que la propia clarividencia futura) cuyas visiones son
«las que presentan al 6rgano de los suefios, que se abre a la vigilia, el pasado, en especial las
figuras de personas que han vivido en tiempos pasados. Es bastante seguro que pueden estar
ocasionadas por los restos de cadaveres que se encuentran a los alrededores»™:

Como los acontecimientos, que ain no han entrado en nuestra realidad empirica, pueden actuar,
desde la noche del futuro, sobre estas personas [los clarividentes] y caer en su percepcion, asi
acontecimientos y hombres que un dfa fueron reales, aunque ya no lo sean, pueden actuar sobre
ciertas personas particularmente dispuestas a experimentarlos, y ejercer también un efecto anterior,
un efecto posterior. Si, esto es menos comprensible que aquello, sobre todo cuando una concepcion
semejante es provocada por algo material realmente existente, como los restos corporales de las
petsonas petcibidas o las cosas que han estado en estrecha relacién con ellas.”!

La creencia en que las visiones de fantasmas estan asociadas a ciertos objetos o condiciones
materiales se pierde en la noche de los tiempos y llega hasta la actualidad. En Héewba ya
encontramos al fantasma de Aquiles solicitando honores y sacrificios funebres, queriendo
Polidoro por su parte ser sepultado; ya hemos mencionado que Socrates atribuye a los sombrios
fantasmas deambular alrededor de cementerios; en la cdbala judia se establece un plazo de unos
siete a treinta dias en los que el recién difunto puede aun aparecerse habitualmente; el fantasma
de la casa encantada que retraté Plinio ¢/ joven en una carta es también un espiritu errante debido
a que sus huesos no han recibido sepultura apropiadamente; en la novela de terror La casa
infernal, de Richard Matheson, dicha casa estd embrujada debido a la presencia, todavia fisica,
del cadaver de Belasco, el antagonista; lo mismo sucede con los fenémenos paranormales de
la pelicula Poltergeist, con el anadido de que la casa en la que se desarrolla la accién esta
construida nada menos que sobre un cementerio de nativoamericanos. Los ejemplos, en fin,
son absolutamente innumerables, y...:

Dicho esto, es obvio que no se puede atribuir a un fantasma que se aparece de esta manera la
realidad inmediata de un objeto presente; sin embargo, tiene por fundamento una realidad mediata.
Lo que aqui se ve no es en manera alguna al difunto en persona, sino un simple gildmiov, una
imagen del que una vez fue, que se forma en el 6rgano de los suefios de un hombre predispuesto,
con ocasién de unos restos, de una huella dejada.*

O Ibid., p. 104/p. 304.
4 Ibid., pp. 107-108/p. 306.
2 Ibid., p. 109/p. 308.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 199



ABEL FERNANDEZ RIVERA

De este modo, segun Schopenhauer, la mayorfa de las visiones de fantasmas, si bien
objetivas y reales (en el sentido de que efectivamente se esta percibiendo esa figura), son nada
mas —y nada menos— que la captacion, por parte del Traumorgan, de acontecimientos reales
pasados que se entremezclan, debido a la incompletud del estado de vigilia, con la realidad
empirica que captamos en vigilia completa. La realidad, por tanto, que corresponde a estas
apariciones es una realidad pasada, casi en ningun caso una realidad presente y objetiva. Como
hemos apuntado en el primer parrafo del presente apartado esta propuesta idealista es una
solucién imposible de sostener desde posturas realistas: el espiritualista, que supone que las
cosas en si se dividen en espiritu y materia, explica las visiones de fantasmas como si fueran
cuerpos, situandolos en el espacio y en el tiempo presentes; el materialista, que supone que
lo que nos presenta la naturaleza son las cosas en si y que nada hay mas alla de lo fisico, niega
directamente la posibilidad de que exista dicho fenémeno (y otros como el magnetismo
animal), rechazando las multiples pruebas que demuestran lo contrario.

Schopenhauer ha mostrado asi que es al menos posible defender la existencia de estas
visiones fantasmales en tanto que fenémeno cerebral tan real como la representacion de los
objetos de la naturaleza en el estado de completa vigilia: reduciendo el mundo objetivo a la
idealidad cabe pensar que ciertos procesos que tienen su origen mas cercano en Nuestro
interior puedan afectar a nuestra percepcion de dicho mundo. Como el mundo y los suefios,
las visiones de fantasmas no son mas que pura representaciéon. A partir de esta idealidad
podemos explicar epistemoldgica y fisicamente —pues estas visiones provienen de los
procesos fisiolégicos mencionados— la causa proxima de un fenémeno sobrenatural que ha
sido objeto de debate durante milenios. Ahora bien, jes posible explicar su posible causa
lejana metafisicamente? Es decir, ;podemos saber si hay un fantasma fuera de nosotros?

Siuna intuicion de este tipo tiene que referirse —como se admite en los suefios reales, las visiones
proféticas y las visiones de fantasmas— a algo realmente exterior, que existe empiricamente |...]
entonces esa existencia exterior ha tenido que entrar en comunicacién con el interior del organismo,
desde el que se ha provocado la intuicién. Pero esa intuicion no puede demostrarse empiricamente
en absoluto, ya que se supone que no debe ser intuicion espacial que viene de fuera, ni siquiera es
pensable empiricamente, es decir, fisicamente. Sin embargo, si tiene lugar, solo se puede entender
metaffsicamente y debe pensarse, por tanto, como independiente del fenémeno y de todas sus
leyes, en la cosa en si [...] Ahora bien, una intuicién de este tipo es la que se conoce con el nombre
de accién magica.®

b) ;Una cansa externa? Los residnos de la voluntad

El penultimo texto citado se cierra con una afirmacion algo enigmatica. Los fantasmas son
ezdola formados en el 6rgano del suefio de una persona que, dirfa la parapsicologia, posee

S Ibid., p. 135/p. 326.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
200 Schopenhauer y la ciencia



1LOS SUENOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUENOS DE LA PARAPSICOLOGIA

cierta sensibilidad extrasensorial, que esta predispuesta a las visiones al tener el ojo interior
mas abierto o desarrollado que el comin de los seres humanos. Pero —y esto es lo mas
misterioso— la posibilidad de captar dichos e/dola tiene, ademas de una condicion subjetiva (a
saber, que el sujeto en cuestion sea médium o sensitivo), una condicion objetiva: la presencia
de unos restos o un objeto del difunto que sirva como huella. Estos objetos o lugares materiales
parecen conservar algo del difunto, pues si no fuera asi no podrian actuar como catalizadores
o medios de la aparicién. Empero, mas alld de estos objetos inanimados, que ciertamente
parecen tener algo que ver en la visién pero no pueden ser su causa material, ;podemos
encontrar una causa externa de las visiones?

Siun solo sujeto ha visto un fantasma, se explicara dicha visiéon de una manera puramente
subjetiva —aunque sea realmente una visiéon objetiva—, pero si son dos o mas sujetos los
que han percibido el fenémeno de la apariciéon encontramos un grave problema a la hora de
explicarlo. Aun asi, Schopenhauer, en su empefio por no caer en la credulidad, dira que es
perfectamente posible que el 6rgano de los suefios pueda realizar exactamente la misma
actividad en dos personas diferentes en estado de vigilia, con lo que podrian ver un fantasma
simultineamente de una forma tan objetiva como la vision de un cuerpo.

Parece imposible salir de la subjetividad que nos aporta la propuesta idealista, parece
imposible pasar de lo epistemolégico —el fantasma como vision otorgada por el Traunorgan—
a lo metafisico. Pero esto es meramente atenerse al mundo como representacion: queda atn
la segunda via, explorar qué puede ser el fantasma desde la perspectiva del mundo como
voluntad. Ya hemos mostrado en el primer apartado que el magnetismo animal o la magia
son metafisica practica: la posibilidad de una accién directa y a distancia sobre la voluntad de
otro e incluso sobre objetos inanimados, es decir, la posibilidad de la telekinesis y la telepatia.
Schopenhauer trae a colaciéon sus demostraciones acerca de ambos fenémenos al final del
Ensayo sobre las visiones de fantasmas precisamente para postular una posible soluciéon metafisica
—y no meramente epistemologica— al problema que le da titulo. En efecto, si los vivos
pueden actuar a distancia, spor qué no iban a poder los muertos?

Puesto que para nosotros es cierto que la voluntad, en tanto que cosa en si, no queda destruida ni
aniquilada por la muerte, no se puede negar a priori la posibilidad de que una accién magica de la
clase antes descrita no pueda proceder también de un ser ya muerto. Pero esta posibilidad tampoco
puede admitirse claramente ni afirmarse positivamente; aunque no sea inconcebible en general,
ofrece sin embargo, al considerarse de cerca, grandes dificultades que voy a exponer.*

Estas dificultades son las siguientes: en primer lugar, tal y como sucedia con lo expuesto
en el apartado acerca de la proyeccion astral y su relaciéon con los suefos reales, solo la
voluntad, como cosa en si, sobrevive a la muerte del cuerpo. Parece imposible explicar que

# Ibid,, p. 140/p. 329.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 201



ABEL FERNANDEZ RIVERA

no solo la voluntad individual —algo ya de por si problematico— del difunto, sino incluso
su intelecto, sobrevivan a la muerte del cuerpo, puesto que el intelecto depende enteramente,
segun la teorfa schopenhaueriana, del cerebro. Que los fantasmas se aparezcan a los vivos
implica que estos sean capaces, sin cuerpo, de actuar en el mundo corporeo alterando factores
fisicos segun la ley de la causalidad que afecten tanto a la sensibilidad como al entendimiento
del sujeto vivo que los percibe. Esta acciéon fantasmal implica también que el muerto en
cuestion conozca el mundo de los vivos sin pertenecer ya a él, encontrandonos de nuevo ante
la imposibilidad de que el intelecto sobreviva a la muerte cerebral. Recordando a Platén,
Schopenhauer escribe que, si hemos de admitir la verdad de los testimonios acerca de las
apariciones que actuan en el mundo fenoménico, tendrfamos que explicarlas de la siguiente
manera: «en estos casos, la voluntad de un muerto seguiria dirigiéndose apasionadamente
hacia los asuntos terrenales y al estar ahora privada de todo medio fisico para actuar sobre
ellas, recurrirfa entonces al poder dgico que le corresponde a su naturaleza original, es decir,
metafisica, y por tanto, en la muerte como en vida»®. Asi, postulariamos que cierta voluntad
individual residual serfa capaz, en condiciones tan complicadas de cumplir y por tanto en
extrafifsimas ocasiones, de actuar magicamente en el mundo de los vivos. Esto, sin embargo,
es una mera hipétesis secundaria e indemostrable:

En cualquier caso, una apariciéon de un fantasma, en primer lugar e inmediatamente, no es mas
que una vision en el cerebro del visionario; que un moribundo pueda provocarla desde fuera es lo
que la experiencia ha venido demostrando a menudo. Que un ser vivo pueda hacerlo igualmente,
ha sido atestiguado de buena fuente en varios casos. La cuestion se limita a saber si también lo
puede hacer un muerto.*

Por tanto, hemos de aferrarnos, ante todo, a la solucion meramente epistemolégica de las
visiones de fantasmas, puramente idealista —sin intervencion de la voluntad—, natural y
explicativa de la causa interna de dichas apariciones. La segunda solucién, en la que ya
intervendria la metafisica de la voluntad para explicar la causa externa o lejana de dichas
visiones, puede ser apuntada, mas no definitivamente demostrada, pues pone en juego
mecanicas y entidades que solo podtian estar fuera de la naturaleza —lo unico cientificamente
cognoscible—, en el terreno sobrenatural o metafisico: serd una sombra mas que quedara
vedada, al menos hasta la muerte, para la débil luz del conocimiento humano.

BIBLIOGRAFIA

DESCARTES, René, Meditaciones metafisicas, Alianza Editorial: Madrid, 2009.
GARCIA BAZAN, Emilio, E/ ecuerpo astral, Obelisco: Barcelona, 1993.

S Ibid,, p. 142/p. 304.
4 Tbid,, p. 145/p. 332.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
202 Schopenhauer y la ciencia



1LOS SUENOS DE UN IDEALISTA EXPLICADOS POR LOS SUENOS DE LA PARAPSICOLOGIA

KANT, Immanuel, Prolegimenos a toda metafisica futura que haya de poder presentarse como ciencia,
Istmo: Madrid, 1999.

—, Los sueiios de un visionario explicados por los suesios de la metafisica, Alianza Editorial: Madrid,
1987.

MESMER, Franz Anton, Los fundamentos del magnetismo animal, Indigo: Barcelona, 20006.

MONROE, Robert, ajes fuera del cuerpo, Palmyra: Madrid, 2008.

PLATON, Feddn, Fedro, Alianza Editorial: Madrid, 2009.

QUEVEDO, Amalia, Fantasmas. De Plinio el joven a Derrida, Eunsa: Navarra, 2014.

SAFRANSKI, Ridiger, Schopenbaner y los asios salvajes de la filosofia, Alianza Editorial: Madrid,
2001.

SCHOPENHAUER, Arthur, E/ mundo como voluntad y representacion I, Alianza Editorial: Madrid,
2010.

—, El mundo como voluntad y representacion 11, Alianza Editorial: Madrid, 2010.

—, Parerga y Paralipémena, Valdemar: Madrid, 2009.

—, Sobre la voluntad en la naturaleza, Alianza Editorial: Madrid, 1979.

—, Ensayo sobre las visiones de fantasmas, Valdemar: Madrid, 1998.

SUAREZ DE LA TORRE, Emilio, E/ suerio y la fenomenologia onirica en Aristoteles, Cuadernos de
filologia clasica: Madrid, 1973.

WATSON, Richard, Descartes: el fildsofo de la luz, S. A. Ediciones B: Madrid, 2003.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 203






