
Arthur SchopenhAuer: lA vueltA A unA

interpretAción metAfíSicA

de lA nAturAlezA

Arthur SchopenhAuer: the return to A metAphySicAl

interpretAtion of nAture

eSperAnzA mAríA domínguez SAbido1

doctorA en filoSofíA
univerSidAd de SevillA

RESUMEN: El presente estudio constituye un breve comentario a la lectura de la obra de Arthur
Schopenhauer Über den Willen in der Natur (1836). Mediante referencias expresas al citado
texto, se analizan algunos ejemplos tomados de las ciencias físicas que confirman el enfoque
antimecanicista del autor en la explicación de los fenómenos físicos.

PALABRAS CLAVE: voluntad, naturaleza, metafísica, causalidad, mecanicismo.

ABSTRACT: The present study constitutes a brief  commentary about the reading of  de work
Arthur Schopenhauer Über den Willen in der Natur (1836). By means of  referencies to the men-
tioned text, some examples taken from the physic sciences are analyzed, these examples con-
firm this antimechanic approach of  the author in the explanation.

KEYWORDS: will, nature, metaphysics, causality, mechanicism.

1 El presente artículo recoge y desarrolla el núcleo fundamental de un anterior comentario de la autora ela-
borado a partir de la lectura de la obra de Arthur Schopenhauer Sobre la voluntad en la naturaleza, y cuyo desarrollo
tuvo lugar en 1998, en el marco de los estudios de doctorado adscritos al Dpto. de Filosofía y Lógica y Filosofía
de la Ciencia, de la Universidad de Sevilla, y vinculado al curso El silencio de la razón: Schopenhauer y Wittgenstein,
del que fuera responsable la doctora Pilar López de Santa María.

153

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia



En la introducción de la edición de 1854 de su obra Sobre la voluntad en la naturaleza,
Arthur Schopenhauer (1788-1860) escribe: 

Rompo un silencio de siete años para presentar a los pocos que, anticipándose a su tiempo, han pres-
tado atención a mi filosofía, algunas confirmaciones que ha recibido esta de empíricos despreocupa-
dos, desconocedores de ella, que siguiendo la vía de sus investigaciones de pura experiencia, han
venido a parar a aquello mismo que había establecido mi filosofía como metafísico, que es lo que ha
de explicarnos en general la experiencia […] Preséntase, por lo tanto, mi metafísica como la única
que tiene punto de contacto con las ciencias físicas […]2.

Cuando Schopenhauer redacta estas líneas parece estar convencido de la ocasión que le
brindan algunos descubrimientos de las ciencias empíricas de su época para llevar a cabo la
confirmación del núcleo central de su filosofía, intención primera que explicaría el interés en
la elaboración de la obra por parte de su autor3.

Así se indica en el prólogo de la obra, donde Schopenhauer refiere la resistencia intelectual
que profesa a la filosofía universitaria de su época y cómo, en detrimento de los sistemas fi-
losóficos de sus oponentes (academicismo hegeliano, principalmente), considera determinados
progresos en las ciencias de la naturaleza elementos singularmente útiles para la confirmación
de sus principales tesis filosóficas.

De gran interés por las reflexiones del autor sobre su propia obra, el citado prólogo pro-
porciona, además, al lector el aviso de saberse ante una obra retocada («He logrado la dicha
de poder dar una segunda mano de mejora a esta obrilla, al cabo de diecinueve años…»), lo
que constituye un elemento que facilita la comprensión general de la obra: de su primera edi-
ción en 1836 a la segunda, en 1854; diferencias y retoques en la composición que el autor de-
fine como meras adiciones, aunque no llegue a expresar concretamente cómo estas alteran o
completan el texto primitivo («Pues sin haber quitado de la primera nada que digno de men-
ción sea, hele añadido rico acervo de nuevos e importantes datos»)4. 

De cualquier modo, la lectura del referido prólogo procura al lector un acercamiento a los
motivos e intenciones que llevaron a la composición de Sobre la voluntad en la naturaleza: muy

2 Sobre la voluntad en la naturaleza (en adelante SVN, acrónimo a partir del título de la traducción castellana),
fue publicado inicialmente por Schopenhauer en 1836. La edición utilizada en el presente trabajo es la de
Alianza Editorial (1994) basada en anteriores ediciones, a partir de la traducción de Unamuno (Madrid, 1900)
sobre el texto de la segunda edición de la obra, de 1854 (la cita aquí referenciada corresponde a la p. 39 de la
edición empleada). 

3 Véase el prólogo que presenta la edición de Alianza, donde Santiago González Noriega, prologuista y
autor de la notas a la edición, refiere datos relativos a la situación personal y motivaciones que habrían
llevado a Schopenhauer a la redacción de la obra (aversión a la filosofía académica de la época, aislamiento
intelectual, etc.). 

4 Schopenhauer, A., SVN, «Prólogo», p. 21.

ESPERANZA MARÍA DOMÍNGUEZ SABIDO

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia154



probablemente, animado por el impulso cobrado por las ciencias naturales de la época, el
autor se decide a salvar la filosofía de lo que él denomina «grosero y torpe materialismo», en
alusión tanto al mecanicismo como al empirismo.

Con esta intención, en la Conclusión de la obra Schopenhauer escribe: 

[…] Pero lo aquí expuesto me da ya la confianza de que sazona el tiempo de mi filosofía, y veo
con placer, […] Cómo en el transcurso de los años se pronuncian poco a poco las ciencias empíricas
de nada sospechosos testigos en pro de una doctrina sobre la que han observado prudente e in-
quebrantable silencio durante diecisiete años los filósofos de profesión […] Han debido compro-
meterse al método del secreto, como medio seguro contra el mérito, y de tal modo se las han
arreglado, que en las actuales circunstancias no está esta filosofía bien calificada para que se la en-
señe desde la cátedra, fin verdadero y último de toda filosofía, según su secreta opinión. […] La
verdad no se hará otra para agradar al oficio. Después de todo a la filosofía seriamente cultivada le
vienen estrechas las universidades, […]. —Vosotros por ese camino, yo por este— (Shakespeare,
en Trabajos de amor perdidos, hacia el final)5.

En relación a los contenidos, la obra se ocupa de la descripción y explicación del mundo
de la naturaleza, atendiendo para ello al desarrollo de la categoría de voluntad (Wille) en sus
múltiples y diversas manifestaciones: desde las primarias formas de objetivación del mundo
físico-natural al desarrollo de las más complejas formas de realidad, que competen a la fisio-
logía, la antropología (ética) e incluso a la astronomía. En análisis de su autor, la naturaleza se
revela, tras el velo de sus diversas mostraciones, en identidad esencial a un flujo de fuerzas;
impulso vital que incesantemente crea y recrea en formas singulares, transforma y aniquila,
hasta disolver(se) en la identidad única del Ser:

Ya antes de Darwin nos presenta Schopenhauer al ser —la voluntad— como sometido a un pro-
ceso evolutivo […] De ella es manifestación cuanto existe: la voluntad se objetiva en formas que
reflejan de modo cada vez más perfecto su propio ser; la descripción de la variedad de estas formas
viene a ser el tema central de Sobre la voluntad en la naturaleza […] Este principio de todo movimiento,
esta única realidad, es, justamente, la voluntad […] La voluntad es lo primario, lo originario de lo
que todo se deriva.6

En cuanto a la estructura de la obra, esta se compone de Prólogo (pp. 21-38), Introducción
(pp. 39-47) y diferentes capítulos o secciones (un total de ocho) dedicados a muy diversos

5 Schopenhauer, A., SVN, «Conclusión», pp. 198-200. En relación a la cita de Shakespeare, el prologuista
refiere mediante nota la frase original citada por Schopenhauer: «You, that way; we, this way». Por otra parte,
ello permitiría atribuir al filósofo de Danzig, como es bien sabido, intereses intelectuales no circunscritos al ám-
bito de la propia filosofía; conocimientos que, en lo tocante al mundo científico, el autor exhibe palmariamente
en Sobre la voluntad en la naturaleza. 

6 Prólogo a la edición de González Noriega, pp. 10 y ss., en Schopenhauer, A., SVN.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

ARTHUR SCHOPENHAUER: LA VUELTA A UNA INTERPRETACIÓN METAFÍSICA DE LA NATURALEZA

155



temas objeto de estudio de la ciencia natural y denominados sucesivamente: 1. Fisiología y pa-
tología (pp. 48-76), 2. Anatomía comparada (pp. 76-105), 3. Fisiología vegetal (pp. 105 a 130), 4. As-
tronomía física (pp. 130 a 146), 6. Magnetismo animal y magia (pp. 150 a 182), sin descuidar espacios
dedicados a cuestiones de naturaleza ética, tales como: 7. Sinología (pp. 182-192); 8. Remisión a
la ética (pp. 192-198); e incluso reflexiones de naturaleza lingüística: 5. Lingüística (pp. 147-
150). La obra termina con una breve Conclusión (pp. 198-200). La edición utilizada va acom-
pañada de un prólogo introductorio a cargo del citado S. González Noriega (pp. 7-20); notas
del prologuista (pp. 201 a 203); cuadro cronológico (pp. 205-211); e índice (p. 213).

En relación al contexto filosófico que la anima, Sobre la voluntad en la naturaleza redunda en
el tratamiento de un problema heredado, y que de la mano de su autor viene a concretarse en
la profundización del debatido asunto de las relaciones entre la filosofía y las ciencias, cuestión
esencialmente vinculada al problema kantiano de los límites del conocimiento, de plena y cre-
ciente vigencia en posteriores desarrollos de la historia de la filosofía, desde el siglo XVIII a la
práctica totalidad del siglo XX7. 

Así pues, en marcada diferencia con las explicaciones científicas dieciochescas (mayormente
mecanicistas) y en la línea de la espiritualidad romántica de la época que le ve nacer, Sobre la
voluntad en la naturaleza parece plantear el problema moderno de los límites de la comprensión
científica del mundo, que Schopenhauer orienta decididamente hacia la investigación de los
nexos entre ciencia y metafísica. 

A ello habría de destinar tan singular obra. 

1. UN PENSAMIENTO AGUERRIDO: LA FORJA DEL ANTIACADEMICISMO

En efecto, diecisiete años después de la aparición de su obra capital Die Welt als Wille und Vors-
tellung (El mundo como voluntad y representación, de 1819), Schopenhauer trata con atención el pro-
blema de la naturaleza, que de forma exitosa venía ocupando a las ciencias físicas de su tiempo.
Declaradamente insatisfecho con las doctrinas empirista y racionalista de la ciencia, que sos-
tenían la primacía del sujeto cognoscente y el dogmatismo metodológico, Schopenhauer

7 Efectivamente, la delimitación del ámbito de la ciencia, problema que diera origen a la revolución científica
de los siglos XVI a XVII, constituye un tema recurrente en la historia de la filosofía moderna, en la que numerosos
y diversos han sido los intentos de abordar la cuestión y la propuesta de soluciones, particularmente desde la
crítica kantiana de la metafísica.

A la muerte de Schopenhauer (1860) y durante el transcurso de la siguiente centuria, la filosofía de la ciencia
constituye una materia crecientemente desarrollada y debatida en círculos académicos y científicos. A este res-
pecto, característicos son los ulteriores desarrollos de este periodo, tales como el empirismo lógico, el falsacio-
nismo de K. R. Popper, así como los célebres análisis historicistas de T.  S. Khun. A estos habría que sumar las
influyentes propuestas antipositivistas de otros destacados epistemólogos (Hanson, Toulmin, Lakatos o Feye-
rabend), nombres todos ellos indiscutibles por la fecundidad y relevancia de sus planteamientos en el panorama
general de la epistemología del siglo XX (a modo de referencia general, vid. Brown, H., La nueva filosofía de la
ciencia, Tecnos: Madrid, 1984). 

ESPERANZA MARÍA DOMÍNGUEZ SABIDO

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia156



opone a astas su idea del conocimiento entendido como epifenómeno; esto es, el producto de la
emergencia en el mundo de la voluntad (el mundo del Ser) del ser de la conciencia. 

En la Introducción de la obra, nuestro autor escribe: 

[…] Que, por lo tanto, esta voluntad, en vez de ser como hasta aquí han supuesto los filósofos
todos, algo inseparable del conocimiento y mero resultado de este, le es fundamentalmente dife-
rente e independiente del todo; independiente de la inteligencia que es de origen secundario y pos-
terior […]8

Líneas abajo, continúa: 

[…] Y que es, por el contrario, el conocimiento y su substrato, la inteligencia, un fenómeno total-
mente distinto de la voluntad, meramente secundario, que no acompaña más que a los más altos
grados de la objetivación de la voluntad, fenómeno en sí mismo inesencial, dependiente de su ma-
nifestación en el organismo animal y, por tanto, físico y no metafísico, como el organismo de que
depende […]9

Y en cuanto a la relación entre intelecto (conciencia) y voluntad, señala: 

Desde este nuestro punto de vista realista-objetivo, puede caracterizarse la doctrina de Kant di-
ciendo que después de que Locke, para conocer las cosas en sí, separó de ellas, tal cual se nos
muestran, la parte de las funciones sensitivas, dando a tal parte el nombre de cualidades secundarias,
Kant, con sagacidad enormemente mayor, separó de ellas la parte, de mayor importancia, de la
función cerebral, parte que abarca las cualidades primarias de Locke. Pero yo no he mostrado to-
davía aquí por qué tenía que suceder todo esto así, al indicar el lugar que ocupa el intelecto en la
conexión de la Naturaleza, si se parte realísticamente del objeto como dado, tomando a la voluntad,
única cosa de que se tiene conciencia totalmente inmediata, y el verdadero en que estriba la meta-
física, como punto de apoyo y como lo originalmente real, de que todo lo demás no es más que
manifestación. Voy a completarlo […]10

En efecto. Desterrada para Schopenhauer la primacía del sujeto cognoscente, el problema
fundamental frente a la tradición racionalista consiste en la ubicación del conocimiento, y su
substrato (la inteligencia), en el orden general de la naturaleza. 

Con esta intención, el capítulo tercero, titulado Fisiología vegetal, está dedicado a refutar la
antigua opinión de que la conciencia es condición de la voluntad, señalando además que, sin
dicha refutación previa, habría sido imposible el desarrollo de toda fisiología.

8 Schopenhauer, A., SVN, «Introducción», p. 40.
9 Ibid., p. 41.
10 Ibid., op. cit., «Fisiología vegetal», pp. 123 y ss.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

ARTHUR SCHOPENHAUER: LA VUELTA A UNA INTERPRETACIÓN METAFÍSICA DE LA NATURALEZA

157



Así como el mundo se quedaría a oscuras a pesar del sol, si no hubiera en él cuerpo alguno para
reflejar su luz, y así como la vibración de una cuerda necesita del aire y hasta de un cuerpo de re-
sonancia para dar sonido, así la voluntad no cobra conciencia de sí hasta que aparece la inteligencia,
que es el cuerpo de resonancia de la voluntad, y a la vez el tono de la conciencia que de ella nace
[…] Aparece, por lo tanto, conciencia enteramente clara y neta de la existencia tanto propia como
ajena, con la razón (facultad de los conceptos), facultad que eleva al hombre tan por encima del
animal como a este le pone sobre la planta su representación meramente intuitiva.11

De este modo, y en virtud de su naturaleza singular (afectada, según Schopenhauer, por la
condición de subsidiariedad), la ciencia (creación del sujeto consciente y cognoscente) restringe
su dominio a los aspectos de fenomenalidad del ser (Kant), acotando su interés a la ocupación
por aislar el fenómeno de su causa, a la explicación de la naturaleza de su esencia metafísica última.

Sobre la necesaria complementariedad de ciencia y metafísica, el autor escribe:

Los investigadores de los dos diversos campos, han de hallarse en la situación de ánimo de dos
mineros que, trabajando en el seno de la tierra en dos galerías, que partiendo de puntos lejanos
entre sí, van a encontrarse en uno mismo [...]12

De esta manera, en su apuesta por el ideal antimecanicista de ciencia, Schopenhauer ma-
nifiesta su intención de abogar por la primordialidad de la metafísica; motivo que en su opinión
se orienta primariamente a la búsqueda de las conexiones entre ciencia y filosofía, enfoque
metodológico este que movimientos filosóficos precedentes de corte racionalista habrían tra-
bajado en derruir, adoptando para ello, a juicio de nuestro autor, el método de la dogmática. 

Por otra parte, y en la medida en que es tenida en cuenta oportunamente por Schopenhauer
en la redacción de Sobre la voluntad en la naturaleza, cabría considerar la obra kantiana como la
más lúcida representación, a ojos del autor, de los intereses perseguidos y logros alcanzados
por el movimiento racionalista en su tarea de crítica de la metafísica tradicional. Todo lo cual
no impide a nuestro autor reconocer importantes hallazgos filosóficos en la persona de su
maestro, el pensador de Königsberg.

En efecto, en Sobre la voluntad en la naturaleza Schopenhauer considera aspectos puntuales
de la crítica kantiana, así como expresa decididamente su sentimiento de admiración hacia la
figura de Kant, cuyo pensamiento considera objeto de malinterpretación por parte de algunos
academicistas (hegelianos). 

11 Ibid., pp. 116 y ss. Apunta oportunamente Ernst Cassirer que la teoría del conocimiento de Schopenhauer
«[…] No es una teoría trascendental ni una teoría psicológica, sino una teoría puramente física […]». Por lo
demás, el autor aborda la cuestión de las conexiones y puntos de fricción que vinculan las teorías del conoci-
miento de Fichte, Kant y Hegel con Schopenhauer (vid. Cassirer, E., El problema del conocimiento, FCE: México,
ed. cast. de 1979, Vol. III, pp. 509-522).

12 Schopenhauer, A., SVN, «Introducción», p. 43.

ESPERANZA MARÍA DOMÍNGUEZ SABIDO

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia158



[…] En lo que sobre todo han pensado los señores de la «industria filosófica» es en borrar la filo-
sofía de Kant para poder volver a meterse en el enfangado canal del viejo dogmatismo […] Es
Kant un gran espíritu, a quien debe la Humanidad inolvidables verdades, […] Kant es quien ha
llevado la seriedad a la filosofía, y a él me atengo13.

Todo lo cual no obsta a la crítica de algunas de las tesis sostenidas por el autor de la Crítica
de la razón pura, alguna de estas de carácter nuclear en el desarrollo de la teoría schopenhaue-
riana del conocimiento. 

En este sentido, destaca la crítica de la idea kantiana de alma racional, desarrollada por el
autor a lo largo del capítulo primero (Fisiología y patología), a la postre paradigma de su crítica
a los fundamentos del racionalismo cognoscitivo.

Como se verá oportunamente, a ella Schopenhauer opone la categoría de voluntad como
lo primario y original, como la esencia misma de lo real, que en su desarrollo alcanza paula-
tinamente sucesivos grados de manifestación (objetivaciones)14.

Por lo demás, y manteniendo a salvo la excepción de Kant, el antiacademicismo de Scho-
penhauer (antihegelianismo declarado) se hace inmediatamente patente desde el inicio de la
obra; ya en el Prólogo, en referencia a los academicistas o filósofos de oficio, el de Danzig escribe: 

Han comprendido bien esos señores que el único medio contra mis escritos era mantenerlos en
secreto para el público, mediante un profundo silencio […] Pero se les ha agotado el recurso, ha-
biéndoseles delatado el secreto; el público me ha descubierto […] Grande es, pero impotente, el
resquemor de los profesores de Filosofía […]15

Líneas abajo añade:

Dos son las razones por las que han odiado tanto mi filosofía los señores «filósofos de oficio» […]
Es la primera de estas razones la de que mis obras echan a perder el gusto por los tejidos de frases
huecas […] Por la charla vacía […] Por la dogmática cristiana que se introduce disfrazada con el
traje de una aburrida metafísica […] La segunda razón es la de que los señores filósofos no pueden
aprovecharse por completo de mi filosofía, utilizándola en pro del oficio […]16

Más tarde, abundando en su furibundo ataque al academicismo, señala: 

Semejante estado de salvajismo y rudeza en la filosofía, merced al cual cualquiera se entera en un
día de cosas que han ocupado a los más grandes cerebros, es consecuencia del hecho de que con

13 Ibid., «Prólogo», pp. 32 y ss. Una de tales verdades sería la del establecimiento de la noción de fenómeno
(vid. al respecto SVN, «Fisiología vegetal», pp. 120 y ss.).

14 Ibid., «Fisiología y patología», pp. 48-76. 
15 Ibid., «Prólogo», p. 25.
16 Ibid., pp. 25 y ss.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

ARTHUR SCHOPENHAUER: LA VUELTA A UNA INTERPRETACIÓN METAFÍSICA DE LA NATURALEZA

159



ayuda de los profesores de Filosofía haya conseguido el osado sofista Hegel lanzar al mercado los
más monstruosos artículos durante treinta años, pasando en Alemania por el más grande de los fi-
lósofos todos […]17

En este sentido, resultan particularmente descriptivas de la atmósfera de animadversión
intelectual que rodea la figura y obra de Schopenhauer (y que nuestro autor en ningún mo-
mento disimula) las líneas dedicadas en el capítulo anteriormente mencionado (Fisiología y pa-
tología) a filósofos alemanes y académicos de Copenhague, de quienes se delata sin ambages
lo que a juicio del autor constituye «bajeza moral y servilismo intelectual». Por otra parte, ha-
bría que destacar cómo, al margen de toda crítica, Schopenhauer alude y elogia allí la figura
de Goethe, singular y gran conocedor, según nuestro autor, de la cultura alemana: 

[… ] Hanse establecido bandos y hermandades literarias para alabanza y vituperio; elógiase lo malo
y se vilipendia lo bueno, o como dice Goethe, «mantiénesele en secreto con un inquebrantable si-
lencio, especie de censura inquisitorial en que están los alemanes muy adelantados». Y son de tan
baja estofa los motivos que a ello les mueven que no debo detenerme en ellos […]18

Como se desprende de tales opiniones, habrá de ser en un declarado ambiente hostil, de
fuerte resistencia intelectual al marco académico dominante, donde Sobre la voluntad en la na-
turaleza se geste y desarrolle. En cuanto al ya referido objetivo primordial de la obra, este
parece estar, según su autor, en el intento de posibilitar la confirmación del marco metafísico
que la sustenta, sirviéndose para ello de los avances dados en el campo de las ciencias físicas;
lo que habría de resultar de utilidad al objeto de desenmascarar como dogmática y falaz a la
filosofía académica de corte racionalista; sentimiento en el que (a juzgar por las sucesivas
críticas expresadas en contra del academicismo hegemónico) Schopenhauer se deleita sin
reparos.

Por tanto, parece que las nuevas ciencias físicas se constituyen como el oportuno instru-
mento del que se sirve el pensador de Danzig para ratificarse en sus posiciones filosóficas,
caracterizadas por una rebeldía a ultranza frente al academicismo imperante (hegelianismo).

Así pues, en reacción al statu quo dominante, e imbuido por el espíritu romántico de la
época, Schopenhauer mantiene, a lo largo del desarrollo de la obra, la preocupación por in-
dagar los aspectos mágicos e incluso míticos del pensamiento, cuyas raíces referenciales cabría
situar en el contexto de las filosofías de corte naturalista que florecen decididamente en el
periodo precartesiano, en el marco de un pensamiento de raíz ocultista y hermético. 

En cierta medida, podría decirse que habrá de ser en afinidad espiritual con dichas fuentes
heterodoxas del pensamiento premoderno (cosmovisión anti-escolástica y en buena medida

17 Ibid., p. 32.
18 Ibid., «Fisiología y patología», p. 57. Abundando en dichos sentimientos, ilustrativas resultan igualmente

las pp. 54-58 del referido capítulo.

ESPERANZA MARÍA DOMÍNGUEZ SABIDO

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia160



asistémica) donde Schopenhauer arraigue su filosofía marcadamente antidogmática (irracio-
nalista), y para la que toda explicación científica del mundo presupone en última instancia la
actuación de una multitud de fuerzas naturales, cuya naturaleza y procedimientos no pueden
conocerse o explicarse en sí científicamente: 

Adonde tenemos que ir a buscar conclusiones acerca de la esencia propia de la cosa es a los filósofos
y naturalistas de aquellos tiempos de superstición reinante. De su manera de expresarse surge lo
más claramente posible que en la magia, enteramente lo mismo que en el magnetismo animal, el
agente propio no es otro que la voluntad […]19

Y prosiguiendo en idéntico tenor literal, Schopenhauer escribe:

Eso inaccesible a la física y de ella desconocido, eso en que concluyen sus investigaciones, presu-
poniéndolo, es lo que suele designarse con expresiones tales como fuerza natural, fuerza vital, im-
pulso creador, etc. […]20

19 Schopenhauer, A., SVN, «Magnetismo animal y magia», pp. 170 y ss. Considerado el intervalo cronológico
determinado por la primera y segunda edición de la obra (1836-1854), resulta oportuno señalar aquí la presumible
filiación intelectual de Sobre la voluntad en la naturaleza con ciertos círculos intelectuales coetáneos del autor y crí-
ticos de la Ilustración, y que, por tales, habrían de ser abiertamente denostados por el entonces sistema académico
imperante en Alemania (hegelianismo): así el movimiento doctrinal denominado Naturphilosophie, con el que
Schopenhauer parece abrigar fuertes vínculos de simpatía intelectual.

Constituido por un nutrido grupo de pensadores críticos de la Ilustración, se aglutina y desarrolla en la Ale-
mania prerromántica el referido movimiento Naturphilosophie. Doctrinalmente, esta corriente de pensamiento
se define por la defensa de un singular monismo (diríase que vitalista) que, superando el dualismo prototípico de
la Ilustración, traslada definitivamente el objeto de la reflexión filosófica del yo cognoscente a la naturaleza. La Na-
turphilosophie aboga decididamente en favor de la revitalización de aquellos elementos interpretativos analógicos,
simbólicos y míticos, ya postulados en el naturalismo renacentista y, a su juicio, deliberadamente postergados
por la tradición filosófica racionalista. De aquí el interés de los nuevos naturalistas en una redefinición com-
prensiva del fenómeno del conocimiento, sustrayendo para ello la categoría de lo científico de la exclusividad in-
terpretativa en que lo había situado el modelo mecanicista al uso (newtoniano).

El referido movimiento naturalista alemán extiende su periodo de fecundidad intelectual desde finales del
Renacimiento a principios del siglo XIX (desde la obra del maestro Eckhart a la del célebre teósofo alemán
Franz von Baader). Será a partir de 1624, año de la muerte de Jakob Boehme (o Böhme), teósofo alemán y
figura crucial del movimiento, cuando se lea y comente su obra con profusión en los círculos románticos eu-
ropeos, lo que permite alargar la vigencia de dicha corriente naturalista hasta las puertas mismas del movimiento
idealista alemán, y de la que algunos pensadores, considerados en rigor idealistas, se postulan partícipes (Sche-
lling). Otras figuras notables del movimiento naturalista son Oetinger, Mesmer, Rösler, Fricker, Novalis, Fech-
ner, Kerner, así como la corriente de los denominados médicos románticos, entre los que cabría citar apellidos
como Stahl, Metz, Schröder, Ritter, Werner, Müller, W. Butte, entre otros insignes (vid. al respecto Belaval, Y.,
Historia de la Filosofía, Siglo XXI: Madrid, 1985, Vol. 8, Capítulo II: «La filosofía de la naturaleza en el roman-
ticismo alemán», pp. 28-66).

20 Schopenhauer, A., SVN, «Introducción», p. 43.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

ARTHUR SCHOPENHAUER: LA VUELTA A UNA INTERPRETACIÓN METAFÍSICA DE LA NATURALEZA

161



Por todo ello, la vinculación doctrinal de Sobre la voluntad en la naturaleza con peculiares co-
rrientes coetáneas de corte naturalista (mayormente románticos irracionalistas y antiacade-
micistas) parecería factible. 

De hecho, místicos y magos, alquimistas y filósofos de la naturaleza, tanto premodernos
como coetáneos del autor, son objeto de abundantes citas y comentarios a lo largo de la obra;
autoridades a las que se alude en constante recurrencia, particularmente al tratar los problemas
vinculados al magnetismo, la magia y las propiedades químicas de los cuerpos; curiosamente,
cuestiones todas ellas propias de la tradición esotérica, que posterior y progresivamente ha-
brían de ser objeto de tratamiento científico21. 

2. LA NATURALEZA: MOSTRACIÓN DE LA VOLUNTAD. LA EMERGENCIA DE LA CONCIENCIA

Ciertamente, tal idea de naturaleza, entendida fundamentalmente como fuerza (que por razones
de inmediatez cabría vincular a la definición leibniziana de vis), rompe deliberadamente en
Schopenhauer el molde racionalista. 

En efecto, a través de los sucesivos apartados de Sobre la voluntad en la naturaleza, asistimos
de la mano de su autor al desenvolvimiento de una filosofía radicalmente extemporánea (irra-
cionalista y antiacadémica), que dirige sin cortapisas su discurso hacia la crítica de las insufi-
ciencias del conocimiento científico, fundamentalmente representado por los modelos
mecanicistas de explicación física: 

Mi doctrina no pretende ser lo que llaman «filosofía de la época presente», nombre que han querido
dar a la mixtificación hegeliana sus endiosados adeptos. El nombre a que aspira mi filosofía es al de fi-
losofía del porvenir, de la época que no se satisfaga ya con hueca palabrería, frases vacías y paralelismos
de juego, sino que exija a la filosofía contenido real y explicaciones serias, eximiéndola de la absurda e
irracional exigencia de que haya de ser una paráfrasis de la religión dominante en el país […]22

En este sentido, habría que apuntar, además, las simpatías no disimuladas de Schopenhauer
hacia el pensamiento oriental, y que el autor considera en el capítulo séptimo bajo el título de Si-
nología. De interés por el somero repaso que el autor ofrece de las religiones orientales, el referido
capítulo concede al budismo un lugar privilegiado entre aquellas: «La más extendida de las cuales
[…] Se sostiene por sí misma, sin apoyo del Estado, lo que habla mucho en su favor […]»23.

21 Schopenhauer, A., SVN, «Magnetismo animal y magia», pp. 150-182. En efecto, Schopenhauer alterna
allí referencias a numerosos de sus contemporáneos naturalistas con constantes alusiones de autoridades de an-
taño, consagradas por la tradición, tales como Roger Bacon, Paracelso, Campanella o Vanini, entre algunos de
sus más notables ejemplos.

22 Ibid., «Introducción», pp. 44 y ss.
23 Ibid., «Sinología», p. 184. No obstante su extemporaneidad, el autor participa del interés ilustrado por el

conocimiento y reflexión acerca de nuevas culturas y nuevas formas de espiritualidad (en alusión al descubri-

ESPERANZA MARÍA DOMÍNGUEZ SABIDO

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia162



… Y en la que, según nuestro autor, es imposible hallar indicio alguno de veneración hacia
un Dios supremo, creador y conservador del mundo, a la manera cristiana. 

Probablemente, de la consideración de dichas formas orientales de pensamiento, Scho-
penhauer adoptase una trágica visión de la existencia, consistente en un mundo concebido
como escenario de dolor, donde el hombre (voluntad consciente) constituye, en tanto que
voluntad objetivada (conciencia), un ser para la aniquilación; tesis que habría de presentarse en
radical oposición a lo que nuestro autor entiende como optimismo filosófico, particularmente re-
presentado por sus predecesores de la Ilustración:

[…] Era natural que, dado el espíritu con que conducían sus investigaciones, consistiera su primera
noticia de aquellas religiones más en lo que no contenían que en su contenido positivo, en que
debía de ser difícil de orientarse a cabezas europeas, sobre todo, y por muchas razones, v. gr., porque
se educan en el optimismo y allí se considera la existencia como un mal, y al mundo como un es-
cenario de dolor en que sería mejor no hallarse.24

Por otra parte, es necesario advertir aquí cómo Schopenhauer vincula su crítica del modelo
científico adoptado por el racionalismo (modelo mecánico) al análisis global de su concepto
de naturaleza; lo que contribuye a afianzar su esquema de interpretación de lo real en la línea
doctrinal de determinadas corrientes naturalistas de la época, como el citado movimiento de
la Naturphilosophie25.

De este modo, y sirviéndose de algunos ejemplos tomados en diversos ámbitos de las cien-
cias, Schopenhauer plantea el problema de las limitaciones del modelo científico al uso, par-
ticularmente notorio al discutir al mecanicismo lo que nuestro autor entiende como la piedra
angular de sus fundamentos: una interpretación excesivamente rigorista de la causalidad, que
identifica causa y razón de un modo unívoco e irrevocable.

miento de Oriente para el pensamiento europeo occidental, desarrollado con inusitado vigor a partir del siglo
XVII). Lo que, sin duda, redunda en la apreciación de la figura de Schopenhauer como relevante erudito de la
época, pese a su aceptada (y posiblemente, deliberada) condición de antiacadémico.

24 Ibid., p. 186. En general, el capítulo séptimo está dedicado a la comparación entre la mentalidad europea
y el pensamiento oriental. En cuanto a la aquí suscitada problemática del mal, en el siguiente capítulo (octavo)
el autor escribe: «[…] Es, también, un punto relacionado con la ética el optimismo de todos los sistemas filosó-
ficos […] Pues el mundo quiere oír que es agradable y excelente, y los filósofos quieren agradar al mundo. Con-
migo sucede otra cosa» (SVN, «Remisión a la ética», p. 196).

En efecto, Schopenhauer se enfrenta igualmente al academicismo dominante en la proyección ética de su
pensamiento, coincidente en su pesimismo filosófico con algunos de sus célebres (y no tan célebres) coetáneos,
tales como Giacomo Leopardi (1798-1837), Philipp Mainländer (1841-1876), Julius Bahnsen (1830-1881) o
Eduard von Hartmann (1842-1906) (a modo de consulta general, vid. la monografía de la época: Caro, E., Le
pessimisme au XIX siècle: Leopardi, Schopenhauer, Hartmann, Hachette: Paris, 1878) (accesible en: http://gallica.bnf.fr,
fondo digitalizado perteneciente a BNF).

25 Véase nota 19, supra.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

ARTHUR SCHOPENHAUER: LA VUELTA A UNA INTERPRETACIÓN METAFÍSICA DE LA NATURALEZA

163



Así se explicita en el denso capítulo tercero, titulado Fisiología vegetal, donde nuestro autor
analiza el curioso fenómeno de las plantas y la mostración de la voluntad como elemento
esencial de su naturaleza íntima. A este fin se abunda en la recurrencia de citas de autoridades
y casos paradigmáticos26. 

Otro ejemplo ciertamente significativo está tomado del capítulo cuarto, Astronomía física,
donde Schopenhauer recurre al problema planteado por el fenómeno de la gravedad, que en-
tiende igualmente como manifestación de la voluntad, y donde de nuevo se refiere al problema
de la causalidad, eje crucial del ataque a la posiciones racionalistas. 

Allí se dice: 

En el capítulo titulado «Fisiología vegetal» he mostrado cómo se separan en los seres vivos y do-
tados de conocimiento el motivo y el acto volitivo, la representación y el querer […] De igual ma-
nera y en la misma medida se separan también en el reino inorgánico la causa y el efecto,
apareciendo cada vez más claro lo puramente empírico, que es también manifestación de la volun-
tad […] En los grados más bajos de la Naturaleza son del todo homogéneos y del todo uniformes
la causa y el efecto, por lo cual vemos en ellos lo mejor posible la conexión causal […] Otra cosa
sucede si nos elevamos algo en la escala de los fenómenos […] Se ha hecho menos comprensible
la causalidad […] Y así vemos que aquí se ha introducido entre la causa y el efecto una notable he-
terogeneidad e inconmensurabilidad; la causa se ha hecho misteriosa. […] Y si entramos ya en el
reino de los seres dotados de conocimiento, no hay ya ni semejanza ni relación alguna entre la ac-
ción y el objeto […] Ha llegado a ser tan grande la separación entre causa y efecto, y tanto ha cre-
cido este con respecto a aquella, que aparece a una mente ruda como si ni existiese ya causa alguna,
como si el acto volitivo de nada dependiese, estando sin fundamento, esto es, siendo libre.27

Y en el mismo capítulo, en nota al pie, al precisar algunas observaciones sobre la manifes-
tación de la causalidad en los cielos, Schopenhauer señala:

[…] Herschel ha visto sin duda alguna que de no querer explicar la gravedad, como Descartes, por un
choque de fuerzas, tenemos que admitir una voluntad insidente en los cuerpos. Non datur tertium.28

26 Schopenhauer, A., SVN, «Fisiología vegetal», pp. 105-130. En general, hay que considerar el grado de
atención y minuciosidad dispensadas por un filósofo decimonónico al fenómeno de la vida vegetal, lo que resulta
ya ilustrativo de la originalidad y amplitud de miras del autor.

27 Ibid., A., «Astronomía física», pp. 137 y ss.
28 Ibid., p. 131. El autor termina la nota invocando (destacado en cursiva) el principio lógico de tercero ex-

cluido: non datur tertium. Su empleo parece intencionado: probablemente se pretende reforzar la expresión de la
tensión de los opuestos: esto es, o explicación mecanicista o explicación metafísica (siendo esta última la que
subsume y trasciende la primera).

Por lo demás, Schopenhauer se refiere aquí al célebre astrónomo inglés John Herschel (1792-1871), coetáneo
del autor, prueba de la constante atención a cuestiones científicas relevantes de la época en la composición de
Sobre la voluntad en la naturaleza. 

ESPERANZA MARÍA DOMÍNGUEZ SABIDO

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia164



Acorde con la denuncia del modelo mecanicista, Schopenhauer trastoca la posición de al-
gunos de sus predecesores de la Ilustración; esto es, en vez de aceptar la suficiencia de los mo-
delos y procedimientos científicos en la explicación del mundo natural a partir de las creaciones
del sujeto cognoscente, toma el camino opuesto de apelar al conocimiento directo, intuitivo
(no mediatizado) de lo real como criterio para juzgar las explicaciones científicas de los fenó-
menos físicos. Se trataría, en suma, de postular un modelo de conocimiento acorde con su
objeto:

Ese substrato de todos los fenómenos y de la Naturaleza toda […] No es más que aquello que
siéndonos conocido inmediatamente y muy familiar, hallamos en el interior de nuestro ser propio
como voluntad […].29

Por otra parte, la consideración del carácter intuitivo del conocimiento orienta declarada-
mente a Schopenhauer en contra de la concepción racionalista del mismo, diríase que simbo-
lizada en la idea kantiana de alma racional.

A este respecto, vuélvase sobre la crítica anteriormente referida, desarrollada en el capítulo
primero, Fisiología y patología, y de la que dan muestra las siguientes líneas: 

[…] Para el objeto de nuestra consideración presente, el obstáculo era la llamada idea racional del
alma, esta esencia metafísica, en cuya absoluta simplicidad se unían y fundían eterna e inseparablemente
el conocer y el querer. Mientras subsistiese tal idea no era posible fisiología filosófica alguna […].30

El pasaje concluye la crítica radical del esquema racionalista, al favorecer decididamente la
primacía absoluta de la voluntad, que, por otra parte, en Schopenhauer dista radicalmente de
ser identificada con la noción de albedrío31. 

Así, se dice: 

Esta separación, esta disociación del yo o del alma, tanto tiempo indivisible, en dos elementos he-
terogéneos, es para la filosofía lo que el análisis del agua ha sido para la química […] En mi doctrina
lo eterno e indestructible en el hombre, lo que forma en él el principio de la vida, no es el alma,
sino que es, sirviéndonos de una expresión química, el radical del alma, la voluntad. La llamada
alma, es ya compuesta; es la combinación de la voluntad con el nous, el intelecto. Este intelecto es
lo secundario, el posterius del organismo, por este condicionado, como función que es del cerebro

29 Schopenhauer, A., SVN, «Introducción», p. 40.
30 Ibid., «Fisiología y patología», p. 59.
31 La distinción parece crucial. A este fin obsérvese el texto, al que acompaña nota del prologuista (nº 11):

«Lo que ante todo hace falta, es distinguir la voluntad del albedrío (Wille y Willkühr), teniendo en cuenta que
puede existir aquella sin este, como lo presupone mi filosofía toda. Albedrío se llama a la voluntad cuando la
alumbra el intelecto […]» (Schopenhauer, A., SVN, «Fisiología y patología», p. 63).

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

ARTHUR SCHOPENHAUER: LA VUELTA A UNA INTERPRETACIÓN METAFÍSICA DE LA NATURALEZA

165



[…] La verdadera fisiología, cuando se eleva, muéstranos lo espiritual del hombre, el conocimiento,
como producto de lo físico en él […] Pero la verdadera metafísica nos enseña que eso mismo físico
no es más que producto o más bien manifestación de algo espiritual, la voluntad […].32

La cita, por lo demás, abunda en la idea de fisicalidad del conocimiento, tomada en consi-
deración por Cassirer, como se ha referido anteriormente33.

Otros autores han reparado igualmente en la peculiar idea del conocimiento que Schopen-
hauer postula:

Al principio Schopenhauer había insistido sobre la percepción en cierto modo orgánica de la
voluntad, siendo el organismo objetivamente lo que la voluntad es subjetivamente, pero rápida-
mente se dio cuenta de que había que distinguir el cuerpo-objeto, que no es más que una repre-
sentación indirecta, y el cuerpo-vivido, que se capta directamente en su movimiento orgánico, y
que para obtener una conciencia íntima de la cosa en sí había que remontarse más allá de la
constitución de los objetos, había que remontarse hasta esa zona arcaica de lo vital, hasta esa
zona pre-perceptiva, pre-intuitiva e inmediata, donde surgen las sensaciones brutas y donde se
agita la cenestesia.34

En efecto, la naturaleza entendida como creación y expresión de la voluntad precisa de un
modelo de conocimiento que recoja aquellos aspectos sustanciales de su esencia, aspectos
que el modelo mecanicista, en aras de restrictivos criterios de cientificidad (tales como la ob-
jetividad cuantitativa, el matematismo o el rigor experimental) había desestimado. Posible-
mente considere Schopenhauer que el modelo científico imperante, al estar adaptado a la
consecución de objetivos prácticos (dominio controlado del objeto), no podía proporcionar
una comprensión última, radical o esencial de los fenómenos. 

En este sentido, en el capítulo segundo, denominado Anatomía comparada, se ofrece una
curiosa reflexión acerca de lo que el autor entiende por carácter práctico y limitaciones propias
del modelo racionalista de explicación de la naturaleza.

Tomando como hilo conductor los estudios del naturalista Lamarck acerca de la adaptación
de las especies al medio natural35, Schopenhauer promueve la crítica del argumento físico-
teológico; argumento que, en su opinión, sirve de soporte a la concepción ilustrada de la na-
turaleza entendida como proceso adaptado a fines. A su vez, Schopenhauer sitúa la base del
argumento físico-teológico en la (para él errónea) concepción racionalista del conocimiento,

32 Schopenhauer, A., SVN, «Fisiología y patología», p. 61.
33 Vid. nota 11, supra.
34 Piclin, M., Schopenhauer o el trágico de la voluntad, Edaf: Madrid, 1975, «La percepción íntima de la voluntad»,

pp. 41-57. 
35 Alusión a J. B. Lamarck (1744-1829), célebre naturalista de la época, autor de los primeros esbozos de la

posterior teoría evolucionista.

ESPERANZA MARÍA DOMÍNGUEZ SABIDO

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia166



que entiende en este lo radicalmente primario, a partir del cual se desarrollaría la volición (vo-
luntad). En oposición a esta idea nuestro autor escribe:

Es la voluntad lo primario, la esencia en sí, y el animal su manifestación […] Animal provisto de
todos los órganos […] A estos órganos pertenece también el intelecto, la inteligencia misma, es-
tando acomodado, como los demás, al género de vida de cada animal; mientras que Lamarck hace
nacer de él la voluntad.36

En apoyo de su presumible tesis de que la naturaleza hace al órgano, de que, en efecto, el ani-
mal (objetivación de la naturaleza) desarrolla su estructura corporal solo en función de un
irreprimible instinto vital, determinado en cada caso, y nunca (como cabría suponer en el mo-
delo racionalista) en función de su adaptación a objetivos de supervivencia, Schopenhauer
cita allí a autoridades como Lucrecio, Aristóteles o Galeno.

En este sentido, probablemente sea la idea de conocimiento como medio dirigido a la con-
secución de objetivos prácticos el punto de fricción más importante entre el modelo raciona-
lista y el ideal de conocimiento postulado por Schopenhauer. 

Ciertamente, y al igual que parece admitirlo su autor a través de las páginas de Sobre la voluntad
en la naturaleza, también la ciencia moderna se gesta y nutre en las disputas científicas del Re-
nacimiento, del naturalismo y animismo, y de las muy diversas fuentes heterodoxas de pensa-
miento promovidas por el sincretismo filosófico de aquella época (hermetismo, ocultismo y
esoterismo, fundamentalmente, y de los que el propio Descartes se sirviera ampliamente). 

No obstante, una atenta lectura de Sobre la voluntad en la naturaleza permitiría trasladar una
muy singular significación e interpretación de las referidas fuentes por parte de Schopenhauer,
lo que le habría posibilitado la crítica contumaz del modelo científico basado en el mecanicismo,
en lo que se supone un intento de novedosa asunción de la herencia filosófica renacentista.

Significativas al respecto resultan las palabras de Salvio Turró en lo tocante al origen de la
ciencia moderna: 

Frente a tales consideraciones, aunque la ciencia moderna tomara el modelo de la máquina y de lo
mecánico de la tradición artesanal renacentista, lo hizo de modo totalmente distinto […] De hecho,
la gran aportación del siglo XVII fue restituir a lo mecánico su carácter originario de artificio auto-
mático sin secretos ni misterios especiales. De este modo: al equiparar lo natural y lo artificial se
hizo justamente al revés que en la operación naturalista: ahora los naturalia son asimilados a los ar-
tificialia. Desaparecen, por consiguiente, los elementos mágicos, herméticos y animistas de la rea-
lidad, y todo puede reducirse a un mecanismo de autorregulación. Tal cambio de perspectivas es
claramente visible en Descartes, y reposa en la base de todo el mecanicismo científico […].37

36 Schopenhauer, A., SVN, «Anatomía comparada», p. 90.
37 Turró, S., Descartes. Del hermetismo a la nueva ciencia, Anthropos: Barcelona, 1985, «Los elementos fundacio-

nales de la nueva ciencia», pp. 375 y ss.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

ARTHUR SCHOPENHAUER: LA VUELTA A UNA INTERPRETACIÓN METAFÍSICA DE LA NATURALEZA

167



Precisamente, en este sentido, cabría suponer en la figura de Arthur Schopenhauer y en su
acendrada crítica del modelo mecánico, al filósofo nostálgico, al pensador que cultiva la vertiente
esotérica y simbólica del pensamiento; vertiente olvidada o tal vez deliberadamente postergada
en la moderna tradición racionalista, donde la atención a los ideales de racionalidad y univer-
salización del saber resultaron prioritarios, e incluso indispensables al objeto de la ingente tarea
de matematización de la realidad que la obra de Newton terminaría por cimentar38.

3. RUPTURA DEL PRINCIPIO CAUSAL EN LA NATURALEZA: 
LA INMERSIÓN DE LA CONCIENCIA

En efecto, las fuerzas naturales de las que habla Schopenhauer constituyen muestras inagotables
del ser de la voluntad, por lo que su mostración fenoménica (susceptible no obstante de ob-
jetivación racional) indicaría un tipo de manifestación parcial. De hecho, aquellas constituyen
un residuo irreductible en toda explicación científica, permaneciendo en todos los casos fuera
del alcance del principio de razón suficiente, principio que solamente formaliza la apariencia,
no lo que aparece; únicamente da cuenta del cómo, no del qué.

En este sentido, Sobre la voluntad en la naturaleza recoge algunos ejemplos que tratan de
forma precisa la problemática suscitada en torno al referido principio lógico, y que, en men-
ción del autor, evidenciarían la ineficacia de aquel en la explicación de determinados fenóme-
nos físicos. Así se dice expresamente:

Como quiera que en el magnetismo animal surge a primera línea la voluntad como cosa en sí, vemos
achicado al punto el principium individuationis (espacio y tiempo) perteneciente a la mera fenomenali-
dad, rómpense los límites que separan a los individuos, entre el magnetizador y la sonámbula no es-
tablece el espacio separación alguna, apareciendo comunidad de pensamientos y de movimientos
volitivos, el estado de clarividencia suplanta al que concierne a la mera fenomenalidad, a las relaciones
condicionadas por espacio y tiempo, que son cercanía y lontananza, presente y futuro.39

Sobre la postura de la nueva ciencia en torno a la alquimia, líneas adelante, Turró refiere: «[…] Aquí perma-
necen las mismas aspiraciones e ideales del Renacimiento, aunque trasmutados en cuanto a su modo de realización
[…] Paralelamente, el ideal de un saber aplicado que transforme lo real y haga del hombre el dueño de la naturaleza
también ha sido asumido a través de la mediación de la matemática […]» (ibid., pp. 375 y ss.).

38 La moda de sospechar acerca de la suficiencia del modelo mecánico no solo constituyó un uso de carácter
romántico. Parece que el propio matemático Henri Poincaré (1854-1912) manifiesta sus dudas acerca de la
solidez del sistema newtoniano en la explicación de los fenómenos celestes, tildando de insuficiente la explicación
de determinados movimientos erráticos observados en las órbitas de los astros (fenómeno denominado de las
órbitas asintónicas, y que resultara antecedente de la posterior teoría del caos) (vid. Francescutti, P., Historia del futuro,
Alianza Editorial: Madrid, 2003, pp. 183 y ss.). 

39 Schopenhauer, A., SVN, «Magnetismo animal y magia», p. 157. El problema de la naturaleza del nexo
causal fue inicialmente investigado por nuestro autor en su obra de 1813 Über die Vierfache Wurzel des Satzes vom
Zureichenden Grunde (De la cuádruple raíz del principio de razón suficiente, ed. cast. de Gredos: Madrid, 1981). En dicha

ESPERANZA MARÍA DOMÍNGUEZ SABIDO

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia168



En este contexto, magnetismo y magia parecen constituir notables y paradigmáticos casos, ilus-
trativos de las deficiencias inherentes a toda forma de interpretación científica, a la par que tér-
minos que expresan realidades afines, cercanas, en la propia definición que el autor les brinda. 

[…] A consecuencia de tal estado de cosas ha ido haciéndose valer poco a poco, elevándose casi
hasta la certeza, a pesar de tantas razones y prejuicios a ella opuestos, la opinión de que el magne-
tismo animal y sus fenómenos son idénticos a una parte de la magia de antaño […]. 40

Además, en este mismo capítulo, y en referencia a la explicitación de su ideal de conoci-
miento, Schopenhauer refiere los curiosos estudios de algunos físicos coetáneos, como los casos
del francés Laussanne, acerca de las vinculaciones entre magnetismo y voluntad del magneti-
zador, o aquel del naturalista moderno Puysegur, en torno a la inducción al sueño por vía mag-
nética; experiencias ambas de la ciencia natural que permitirían abrigar dudas razonables acerca
del comportamiento regular de la naturaleza en el desarrollo de determinados fenómenos, par-
ticularmente en relación al modo de su explicación, según el modelo científico al uso41.

En efecto, la acción magnética representa la mostración primordial de la ruptura del prin-
cipio de separación de los seres establecido por el modelo científico mecanicista: la simbiosis
alcanzada entre magnetizador y sonámbulo resulta inexplicable en el ámbito del esquema mecá-
nico, pues en la referida experiencia magnética se da un corte radical del enlace causal, soporte
de las denominadas explicaciones científicas:

En 1854 he tenido el gusto de ver aquí las extraordinarias ejecuciones de este género llevadas a
cabo por el Sr. Regazzoni de Bérgamo, ejecuciones en que era innegable el mágico poder de la vo-
luntad sobre otros, y cuya autenticidad no puede ser para nadie dudosa […] El Sr. Regazzoni podía
reducir a completa catalepsia, a su voluntad, a la sonámbula que estaba en relación con él, y hasta
llegaba a derribarla hacia atrás con su mera voluntad, sin gesto, estando ella andando y él quieto
detrás. Podía paralizarla, darle calambres, que se dilataran las pupilas, dejarla completamente in-
sensible, y producirle los signos más inconfundibles del estado cataléptico […] […] Según mi ob-
servación, cabe explicar casi todos sus experimentos, porque aísla el cerebro de la médula espinal,
o por completo, con lo cual se paralizan todos los nervios sensibles y motores, produciéndose la
catalepsia completa, o alcanzando la parálisis no más que a los nervios motores, con lo que queda
la sensibilidad y conserva la cabeza su conciencia en un cuerpo muerto […]42

obra, Schopenhauer constata la consideración de la necesidad causal como forma única y omnipresente de
explicación científica. En efecto, connatural a la teoría racionalista del conocimiento, la necesidad causal (ex-
presada en el principio de causalidad) se identifica allí como la única forma que argumenta y formaliza el juicio
científico.

40 Schopenhauer, A., SVN, «Magnetismo animal y magia», p. 157.
41 Ibid., pp. 150-182.
42 Al hilo de su discurso sobre las experiencias magnéticas, Schopenhauer introduce en nota a pie de página

el texto arriba transcrito. Por la fecha de que data la experiencia descrita, probablemente se trate de una adición

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

ARTHUR SCHOPENHAUER: LA VUELTA A UNA INTERPRETACIÓN METAFÍSICA DE LA NATURALEZA

169



En relación a la cuestión de la ruptura del principio causal en la explicación de los fenó-
menos físicos, Schopenhauer insiste:

Vemos, pues, que la voluntad, que he establecido como la cosa en sí, lo único real en toda existencia,
el núcleo de la Naturaleza, a partir del individuo humano, en el magnetismo animal y por sobre
este, cumple cosas que no cabe explicar, según el enlace causal, esto es, conforme a la ley del curso
de la Naturaleza, y que llega hasta suprimir, en cierto modo, esta ley, ejerciendo una efectiva actio
in distans, mostrando con ello un dominio sobrenatural, esto es, metafísico, sobre la Naturaleza.
No sé qué confirmación más fehaciente puedo esperar para mi doctrina.43

Y en líneas sucesivas, añade: 

Preséntasenos, pues, desde luego, el magnetismo animal como la metafísica práctica, concepto en
que la designaba ya, llamándola magia, Bacon de Verulam, en su clasificación de las ciencias (Ins-
tauratio magna, lib III) […].44

A modo de testimonio de la preocupación del sabio renacentista por la investigación del
problema de las causas, y con la que Schopenhauer parece entroncar, sirva la presente cita: 

Caída la perjudicial metafísica de un mundo humano aislado, en una libertad desvinculada del des-
tino, no solo se presenta el reloj celeste como la gran máquina calculadora que regula todo el
devenir del universo, sino que se invocan además las experiencias terrenas para confirmar el nexo
articulado entre cielo y tierra […] Lo que apremia a Pomponazzi es la vehiculación de todo fenó-
meno aparentemente anormal hacia el ámbito de las interpretaciones racionales y de las causas na-

al texto publicado en 1836, y recogida en la segunda edición de la obra. El lugar de las citadas experiencias cien-
tíficas es París, donde el autor refiere a un tal señor Dupotet, probablemente médico, y a su grupo de discípulos,
al que parece pertenecer el señor Regazzoni, autor de la experiencia en cuya descripción Schopenhauer se detiene,
y de la que señala haber participado como testigo (a este respecto, vid. SVN, «Magnetismo animal y magia», pp.
154 y ss.).

Por otra parte, la referencia del citado parágrafo evidenciaría las ya aludidas simpatías del autor (o quizá su
clara vinculación) hacia determinados movimientos científicos coetáneos de corte antirracionalista; tal podría
ser el caso del círculo de los denominados médicos románticos que, como el resto de corrientes naturalistas de la
época, quedaba muy probablemente al margen de los ambientes intelectuales académicamente reconocidos.

43 Schopenhauer, A., SVN, «Magnetismo animal y magia», p. 156. Obsérvese cómo en el citado parágrafo
se alude directamente al célebre problema de la actio in distans, cuestión esencial y que tuviera amplio desarrollo
en la filosofía de la naturaleza, desde el medievo hasta la edad moderna, a propósito del problema físico del mo-
vimiento (de Juan de Buridán y Nicolás de Oresme a Kepler y Galileo). Considerada en un contexto más amplio,
la cuestión, que desborda el marco del análisis puramente físico, remite al clásico problema metafísico de la ex-
plicación de los fenómenos por sus causas, naturales o sobrenaturales, inmediatas o mediatas, y que adquirió
particular resonancia en la cosmovisión renacentista, punto en el que confluye un amplio y heterogéneo con-
glomerado de escuelas y tendencias filosóficas de diversa procedencia.

44 Ibid., «Magnetismo animal y magia», p. 157.

ESPERANZA MARÍA DOMÍNGUEZ SABIDO

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia170



turales. Ni demonios ni milagros, sino tensión nerviosa, fuerza de imaginación, potencias y cuali-
dades ocultas, no por sobrenaturales, sino por no descubiertas todavía: he aquí la causa de los su-
cesos admirables.45

En este sentido, oportuno es considerar cómo en su crítica del ideal racionalista de cono-
cimiento, Schopenhauer repara en la llamada interpretación mágica, denostada por sus predece-
sores de la Ilustración, según la cual la naturaleza consistiría en un conjunto de fuerzas elementales
cuya esencia y mostración permanecerían en parte ignotas a los ojos del hombre. 

Cuando nuestro autor escribe:

Para poder sonreírse de anticipado al oír hablar de simpatía o de acción mágica, es preciso hallar
el mundo por completo comprensible, cosa que no cabe le suceda más que a aquel que lo mira
con superficial mirada, sin sospechar siquiera que estamos sumidos en un mar de enigmas y de in-
comprensibilidades, […]46

su convicción en la existencia de un enlace metafísico entre los fenómenos que los habría
de vincular más allá del ámbito de las relaciones fenoménicas o aparentes, parece incues-
tionable.

Según observa Schopenhauer, el tipo mágico de conocimiento se daba ya en algunos pueblos
antiguos, que entendían la magia como teúrgia o instrumento de dominio sobre la naturaleza: 

En todos los tiempos y en los pueblos todos ha dominado la idea de que fuera del arte regular de
producir alteraciones en el mundo mediante el nexo causal de los cuerpos, ha debido haber otro
enteramente distinto de él, que no repose en el nexo causal […] Fuera del enlace externo, debido
al nexum physicum, entre los fenómenos de este mundo, tenía que existir otro […] gracias al cual se
pudiera obrar desde un punto del mundo fenoménico inmediatamente sobre otro cualquier punto
de él, por un nexum metaphysicum […] Opino que hay que ir a buscar muy en lo hondo el origen de
esa idea tan universal en la Humanidad toda, y tan inextinguible a pesar de oponérsele tanto la ex-
periencia y de ser opuesta al sentido común […].47

Líneas adelante, el capítulo continúa: 

Conforme a las ideas fundamentales que acabamos de exponer, en todos los ensayos de magia no
se ha tomado el medio físico empleado más que como vehículo de algo metafísico […] En los
demás escritores de aquellos tiempos lo único que aparece asentado, correspondiendo a aquella
idea fundamental de la magia, es el fin de lograr mediante el albedrío un dominio absoluto sobre

45 Garín, E., El zodiaco de la vida. La polémica astrológica del Trescientos al Quinientos, Ediciones Península: Barce-
lona, 1981, p. 137.

46 Schopenhauer, A., SVN, «Magnetismo animal y magia», p. 161.
47 Ibid., pp. 163 y ss.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

ARTHUR SCHOPENHAUER: LA VUELTA A UNA INTERPRETACIÓN METAFÍSICA DE LA NATURALEZA

171



la Naturaleza. Pero no podían elevarse a la idea de que hubiese de ser inmediato tal dominio, sino
que lo imaginaban como mediato, puesto que las religiones de los pueblos habían puesto por donde
quiera a la Naturaleza bajo el señorío de dioses y demonios […] El doblegar a estos a voluntad, el
moverlos y aun obligarlos a que se pongan al servicio del hombre, era el servicio del mágico […]
Así se tomó la cosa en todos los pueblos politeístas y así entendían la magia como teúrgia, Plotino
y especialmente Yámblico, expresión esa de teúrgia empleada primero por Porfirio.48

En este sentido, el rito mágico expresaría una vía primordial de manifestación de la voluntad
o esencia de la naturaleza, en tanto esta se revelaría como el vehículo, la manifestación externa
de la corriente de fuerzas en que consiste la voluntad; a modo de espejo de flujo vital, de cas-
cada incesante que fluye a través de lo físico, de organismos animales y vegetales o inanimados. 

A este respecto resultan especialmente reveladoras las siguientes líneas:

Como confirmación, o en todo caso como explicación del punto de vista expuesto acerca de la vo-
luntad como el verdadero agente de la magia, puede insertarse aquí una extraña anécdota que, to-
mándola de Avicena, cuenta Campanella en el Libro IV, cap. 18, De sensu rerum et magia. Dice que
unas mujeres acordaron ir a un jardín a espaciar el ánimo, no habiendo ido una de ellas. Jugando las
demás cogieron una naranja y la pinchaban con agujas diciendo: así agujeramos a la mujer tal, que
rehusó venirse con nosotras […] Hallaron en seguida a aquella mujer dolorida, pues había sentido
como si la hubiesen traspasado con clavos a la hora en que ellas pincharon la naranja […].49

En efecto, la interpretación mágica daría cuenta de las manifestaciones esenciales del ser, en
oposición a la interpretación racionalista, que consideraría al fenómeno desprendido de su causa.

Por otra parte, en la apuesta de Schopenhauer por el modelo mágico de interpretación de
la naturaleza pudiera adivinarse un sentimiento de desencanto, presumiblemente romántico,
hacia el modelo científico promovido por el racionalismo. Además, el autor parece posicio-
narse abiertamente del lado de las corrientes naturalistas antirracionalistas de la época (verbi-
gracia, el citado movimiento Naturphilosophie) cuando, al final del denso capítulo sexto, titulado
Magnetismo animal y magia, hace una vehemente defensa, curiosa en fondo y forma, de la magia.
En ella, Schopenhauer denuncia explícitamente el celo y persecución de que esta habría sido

48 Ibid., pp. 165 y ss. De este modo, Schopenhauer explica allí el paso de las culturas politeístas al monoteísmo,
lo que, en su interpretación, conlleva el abandono paulatino del modelo mágico de interpretación de los fenó-
menos físicos: mientras en el politeísmo se conjura el favor de los dioses, en el monoteísmo, la omnipotencia
del Dios único no admite injerencias ni mediaciones, de aquí que la figura del mágico pase a ser inoperante.

Por otra parte, el capítulo abunda en referencias a la obra de filósofos premodernos; especialmente, hermé-
ticos, alquimistas y teósofos, a los que Schopenhauer alude en apoyo de sus tesis en favor del modelo mágico
de interpretación de la naturaleza. Así, el ya mencionado Jakob Böhme, filósofo premoderno de renombre,
figura crucial y símbolo del referido movimiento naturalista alemán al que podría vincularse doctrinalmente
Sobre la voluntad en la naturaleza.

49 Schopenhauer, A., SVN, «Magnetismo animal y magia», pp. 179 y ss.

ESPERANZA MARÍA DOMÍNGUEZ SABIDO

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia172



objeto a lo largo de la historia; lo que en su opinión es atribuible al carácter de autenticidad
de los procedimientos y hallazgos propios de aquella50.

En este sentido, parece que Schopenhauer atina en sus reflexiones, sabiamente dirigidas
hacia uno de los problemas fundacionales de la ciencia moderna: el de la causalidad física
como criterio de delimitación del ámbito de lo científico. 

Precisamente, en referencia al problema de la causalidad física en la ciencia moderna,
Eduardo Nicol escribe oportunamente: 

El equívoco ha surgido de que el propio Newton, y tras él los demás físicos y los comentaristas,
suponen que el punto de vista cuantitativo es incompatible con el ontológico, e identifican la me-
tafísica con el punto de vista cualitativo. De este modo, parece que la mecánica podrá limitarse a
describir los fenómenos de movimientos y a formular, respecto de ellos, un sistema de leyes cons-
tantes en lenguaje matemático. La nueva ciencia quedaría así dispensada de analizar las causas, y
de establecer en su fundamentación una teoría de la causalidad […] Una averiguación de las causas
envolvería a la física en consideraciones metafísicas, pues se supone igualmente —aunque esta vez
el supuesto es cierto— que las causas dependen de la naturaleza de los objetos causantes, y por
ello la relación de causalidad, o relación entre la causa y el efecto, es una relación ontológica de la
cual habría de prescindir la descripción física […] Ha sido grave la confusión que ha producido en
el pensamiento moderno suponer que los factores o caracteres cuantitativos no sean también on-
tológicamente definitorios. Lo son siempre, inclusive en Newton, aunque a pesar suyo.51

Por todo ello, diríase que la aportación fundamental de Sobre la voluntad en la naturaleza
habría consistido en pretender delimitar el ámbito de lo científico a partir de su lejanía de las ca-
tegorías racionalistas de interpretación, motivo por el que su autor procura a aquel una apo-
yatura interna, es decir, de naturaleza metafísica. 

4. EPÍLOGO

A partir de tales consideraciones, se entiende que Schopenhauer niegue la existencia de sepa-
ración real entre la esencia de la naturaleza y su manifestación o mostraciones, convirtiendo
dicha separación en un error de perspectiva; esto es, en un producto de la conciencia. De
hecho, el espejismo de separación tendría su origen, según Schopenhauer, en las formas de con-
ciencia de la realidad (sujeto racionalista), que de manera errada y obstinada abogan por aislar
la entidad de la conciencia del todo indisoluble del Ser (voluntad), del que emerge52.

50 Ibid., pp. 182 y ss. (léase atentamente el parágrafo final del mencionado capítulo).
51 Nicol, E., Los principios de la ciencia, FCE: México, 1985, Capítulo III: «El principio de causalidad física:

I. La causalidad física», p. 117.
52 «Mais je suis libre de vouloir, reprend la conscience naïve. Ma volonté ne dépend absolument que de moi

seul! Je peux vouloir ce que je veux, c’est moi qui le veut. —Tel est le cercle vicieux dans lequel est renfermée
l’illusion de la liberté […] Ma volonté ne dépend que de moi, mais moi, je dépend de ma volonté […] Aucune

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

ARTHUR SCHOPENHAUER: LA VUELTA A UNA INTERPRETACIÓN METAFÍSICA DE LA NATURALEZA

173



Probablemente solo pueda hablarse de ilusión o apariencia de libertad (del efecto respecto
de su causa) desde la perspectiva de un sistema basado en la necesariedad; no obstante, esta
vez se trataría de una necesariedad no mecánica, nota distintiva que habría de definir la metafísica
de Schopenhauer. Solo así se entienden sus reflexiones en este sentido, a propósito del espe-
jismo de la conciencia: 

... en el hombre es donde primero se separan netamente el motivo y la acción, la representación y
la voluntad. Mas esto no suprime la servidumbre del intelecto bajo la voluntad […] Coincidiendo
con la conciencia de aquella genuina libertad que corresponde a la voluntad como a cosa en sí y
fuera de la fenomenalidad, produce la engañosa apariencia de que el acto volitivo aislado no de-
pende de nada, que es libre, esto es, sin fundamento; cuando la verdad es que […] si fueran bastante
conocidos el carácter y el motivo, podríase predecir el acto tan bien como un eclipse lunar […].53

Y en este sentido, líneas adelante continúa Schopenhauer:

Dependencia respecto al ser y esencia unida con libertad en el hacer es una contradicción. Si Pro-
meteo quisiera reprochar a sus criaturas por lo que hacen, podrían estas contestarle con razón: solo
podíamos obrar en cuanto existíamos, pues del existir se sigue el obrar. Si nuestros actos son malos,
depende esto de nuestra constitución; obra tuya es esta; castígate, pues, a ti mismo. No otra cosa
sucede con la indestructibilidad de nuestra verdadera esencia por la muerte. No cabe imaginarse se-
riamente la indestructibilidad esta no admitiendo la aseidad de la voluntad, como es también difícil
hacerlo a no considerar la separación fundamental de la voluntad respecto al intelecto […].54

En este sentido puede decirse que en Schopenhauer, más allá del derrumbe de la con-
ciencia (y precisamente por este) la conexión causal de los fenómenos se mantiene, persiste en
su forma de nexo metafísico, aunando entre sí, cuasi misteriosamente, los elementos apa-
rentemente estancos de la naturaleza en un vínculo de naturaleza una, idéntica, inextricable
e indestructible. 

A partir de esta afirmación, lo primordialmente problemático para el sujeto cognoscente
(racionalista) sería, entonces, comprender el carácter incontrovertible de la existencia (en esen-
cia, voluntad) sin poder someterla ya al molde de su subjetividad, sin pretender amañarla a su
ilusorio juego de dominio (objeto desprendido de su causa), sin apelar al molde del intelecto, a
las leyes lógicas de la causalidad.

Escribe Schopenhauer:

tentative intellectuelle ne pourra affranchir de cette dépendence […]» (Rosset, C., Schopenhauer. Philosophe de l’ab-
surde, PUF: Paris, 1967, capítulo «La vision absurde», pp. 89 y ss.).

53 Schopenhauer, A., SVN, «Fisiología vegetal», pp. 123 y ss.
54 Ibid., «Remisión a la ética», p. 195. 

ESPERANZA MARÍA DOMÍNGUEZ SABIDO

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia174



El antiguo error dice: donde hay voluntad no hay ya causalidad, y donde hay causalidad no hay vo-
luntad. Mas nosotros decimos: donde quiera que haya causalidad hay voluntad, sin que esta obre
jamás sin aquella.55

Precisamente, acerca de las deficiencias de la lógica mecanicista, y que Schopenhauer de-
nunciara, escribe Eduardo Nicol: 

De hecho, lo mismo el racionalismo que la teoría física posterior a Newton no hacen sino repro-
ducir el extremismo optimista que ya exhibió Leucipo en la antigüedad, y que exhibe siempre el
dogmatismo (pues el dogmatismo de buena fe no es otra cosa que un optimismo excesivo, que
una candidez no curada por la crítica, o por los testimonios de la historia, respecto de las capaci-
dades de la razón humana para ofrecer del orden racional una versión integral y definitiva). Ahora
podemos percatarnos de que, tomando como punto de partida el principio de que la realidad ex-
cluye el absurdo, de que todo lo real es racional, de que nada sucede en el universo sin una causa
o razón suficiente, era fácil resbalar hacia una representación de las cosas en que todo estaba en-
cuadrado por unos módulos lógicos inflexibles […] Pero esta lógica no era una creación moderna.
A pesar de su «modernidad», el racionalismo y el mecanicismo solo prolongan y reafirman aquella
lógica —y aquella ontología— de la identidad y la no contradicción en que se fundó la ciencia
humana —física y metafísica— desde Parménides, y cuya tradición empieza a cortarse definiti-
vamente con Hegel.56

En efecto, parece que en Sobre la voluntad en la naturaleza Schopenhauer observa claramente
dichas razones, transmutadas en su sistema a la íntima conexión existente entre causalidad y
voluntad.

De aquí que, a juicio del autor, el ámbito de la causalidad (ciencia), que construye confia-
damente los humanos sueños de dominio, y aquel otro de la voluntad (existencia), que rompe
reiterada e ininterrumpidamente las humanas creaciones, se aparezcan, necesariamente, en
relación radicalmente inversa. Uno se vislumbra a la par que el otro se oscurece.

Cuanto más inmediata conciencia tenemos de la voluntad, tanto más se retira la forma de la repre-
sentación, la causalidad, que es lo que nos sucede en nosotros mismos. Así, pues, cuanto más se
nos acerque una de las caras del mundo, tanto más se nos aleja la otra.57

No existe, pues, ruptura real entre el Ser (voluntad) y sus mostraciones (objetivacio-
nes); no existe, por tanto, camino fructífero alguno para la experiencia científica al mar-
gen de sus intrincadas raíces metafísicas. De afirmar lo contrario, se seguiría no más que
un manifiesto error de perspectiva; craso error que, fatalmente, habría consolidado la

55 Ibid., «Astronomía física», p. 145.
56 Nicol, E., Los principios de la ciencia, op. cit., pp. 132 y ss.
57 Schopenhauer, A., SVN, «Astronomía física», p. 146. 

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

ARTHUR SCHOPENHAUER: LA VUELTA A UNA INTERPRETACIÓN METAFÍSICA DE LA NATURALEZA

175



falacia de la autonomía y primacía de la conciencia, del acto libre, ya sea este ético o
cognoscitivo.58

De consagrarse el referido error, toda reflexión filosófica sobre el Ser, sus mostraciones y
modos de su conocimiento quedarían inexorablemente abocados al yugo de la ceguera y la
esterilidad:

Puedo en general afirmar abiertamente que jamás ha habido un sistema filosófico tan cortado de
una sola pieza como el mío, sin añadidos ni centones. Es, como tengo dicho en el prólogo al mismo,
el desarrollo de una idea única, con lo que se confirma una vez más el antiguo dicho de que la pa-
labra de la verdad nació sencilla.59

58 De este modo, libertad entendida como vano sueño de la razón, ingenuamente autónoma y esencialmente
dogmática (en clara referencia al espíritu de la crítica kantiana).

59 Schopenhauer, A., SVN, «Remisión a la ética», p. 194. Dado el contexto, posiblemente el autor insinúe
aquí, reivindicándose, que la carencia de sistematización (a la manera hegeliana) de su doctrina filosófica no
tiene por qué indicar ausencia de integridad (moral) y de coherencia (lógica). Por lo demás, antecedentes de la
cita textual referida supra son las líneas que siguen, concisas palabras críticas en referencia, precisamente, a algún
filósofo racionalista, al que igualmente se atribuyera sistematización extrema: «[…] Solo es base efectiva e inme-
diata de la ética la voluntad, por lo cual podría yo con mejor razón que Spinoza haber llamado ética a mi meta-
física, pues en Spinoza aparece casi como una ironía […] Puesto que solo por sofismas pudo relacionar la moral
con un sistema del que nunca habría podido brotar consecuentemente, y aun negándola derechamente la mayor
parte de las veces con la mayor osadía (v. gr., Eth. IV, prop. 37, schol. 2)» (ibid., p. 194).

ESPERANZA MARÍA DOMÍNGUEZ SABIDO

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia176


