LA MUERTE FENOMENICA Y LA
INDESTRUCTIBILIDAD DE LA VOLUNTAD:
UN DIALOGO ENTRE SCHOPENHAUER Y

EL ROMANTICISMO

THE PHENOMENAL DEATH AND THE INDESTRUCTIRILITY OF THE WILL:
A DIALOGUE BETWEEN SCHOPENHAUFER AND ROMANTICISM

OrioL Aronso CANO
UINIVERSITAT DE BARCELONA

RESUMEN: Este estudio pretende adentrarse en la concepcion de Schopenhauer acerca de la
muerte, asi como la relacién que puede establecerse entre su vision y la perspectiva romantica.
Se observara que para Schopenhauer la muerte unicamente implica la desaparicion de la in-
dividualidad, quedando indemne de la misma la verdadera esencia: la voluntad. A su vez, esta
perspectiva puede entrar en didlogo con la propuesta romantica con la que histéricamente
Schopenhauer convive, teniendo siempre presente la imposibilidad de dar una definicién unica
y estable de la muerte para el Romanticismo. Se vera de qué manera Schopenhauer se puede
relacionar con ciertas perspectivas de Holderlin, Novalis, Keats o Leopardi, entre otros, sobre
todo por lo que hace referencia a considerar la muerte como el desprendimiento de la realidad
superficial e irrupcion de la auténtica esencia, pero, también, coémo problematizara cuestiones
tan estructurales del movimiento romantico como la entronizacion del Yo en la muerte. Como
se analizara en el estudio, su vinculo sera ambivalente insertandose en determinados aspectos
en el espiritu del Romanticismo mientras que en otros se alejara de forma irremediable.

PALABRAS CLAVE: muerte, escision, individualidad, voluntad, razon, indestructibilidad.

ABSTRACT: This study wants to analyze Schopenhauer’s conception of death, as well as the
relationship that can be established between his vision and the romantic perspective. It will
be noted that for Schopenhauer death only implies the disappearance of individuality, but
the true essence will remain free of the death: the will. In turn, this perspective can dialogue

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 131



ORIOL ALONSO CANO

with the romantic proposal with which Schopenhauer historically coexists, always bearing in
mind the impossibility of giving a unique and stable definition of death for Romanticism. It
will be seen how Schopenhauer can be related to perspectives of Holderlin, Novalis, Keats
ot Leopardi, among others, especially by what refers to considering death as the detachment
from the superficial reality and irruption of the authentic essence- But also Schopenahuer
will problematize the theme of enthronement of the individuality in the death that the
romanticism defenses. As will be analyzed in the study, its link will be ambivalent inserting
itself in certain aspects to the spirit of the Romanticism whereas in others it will go away of
irremediable form.

KEYWORDS: death, cleavage, individuality, will, reason, indestructibility.

1. INTRODUCCION: SCHOPENHAUER Y EL CONTEXTO ROMANTICO DE LA MUERTE

elimitar la concepcidon romantica de la muerte en pocas lineas es un ejercicio impo-

sible. Mas atn, debe considerarse como un verdadero sacrilegio. Cada momento,

cada autor, cada etapa del propio autor... da lugar a una diseminacién de sentido
que imposibilita la unificacion del concepto en una definicién mas o menos univoca. No obs-
tante, y siendo sacrilegos, si se atiende a la lectura que concibe el pensamiento romantico
como una lucha denodada del individuo para afirmarse en contra de la fatalidad, y asi abrazar
lo Absoluto, lo Esencial, o su propiedad como Yo, veremos que todos los caminos conduciran
ineludiblemente hacia la muerte. La pasion, el ansia o el anhelo de la totalidad, de la esencia
o de la (re)afirmacion de la identidad finalizan con la frustracién en vida de la tentativa. De
esta manera, y siguiendo a Rafael Argullol:

En una primera etapa, la mente romantica todavia es capaz de equilibrar los elementos tragicos y
los elementos heroicos de su existencia: a cada golpe adverso, a cada nueva certidumbre de mor-
talidad y escision, reacciona con vigorosos ejercicios de voluntad. Mas llegado el punto en que la
espiral de su contradiccion va cercenando y agotando aquel equilibrio, el romantico adquiere la
certeza —que, en buena parte, le provoca la satisfaccion del proximo reposo— de la inevitabilidad
de su sacrificio.!

La muerte es vista como la culminaciéon de un combate en el que el individuo se confronta
con el horizonte tragico de su existencia y resulta vencedor. No cabe lugar para la desespera-
cion al haber cierto gozo en juego. Cuando se adquiere la certidumbre de la mortalidad, y el
individuo escucha diafanamente la voz de la Parca que siempre ronda por los aledafios de su

! Argullol, R., E/ Héroe y e/ Unico, Acantilado: Barcelona, 2009, p. 445.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
132 Schopenhauer y la ciencia



LA MUERTE FENOMENICA Y LA INDESTRUCTIBILIDAD DE LA VOLUNTAD

existencia, entonces «la muerte es concebida, dionisfacamente, como un acto supremo de crea-
cién»?. Dicho en otras palabras, la vision de la muerte se invierte en el instante en que se toma
conciencia de lo que implica su riqueza: si anteriormente era considerada como el agujero
que asediaba la vida, ahora, tras la asuncion de su realidad, se afirmara como exceso de vita-
lidad que horada la vacuidad de la existencia.

La muerte de Werther, Empédocles, Penthesilea... es un acontecimiento de recuperacion
de laidentidad y de hegemonia del sujeto ante las vicisitudes aciagas del Destino. Byron, Goethe,
Holderlin, Foscolo, Kleist, Novalis.. ., ven la muerte como un acto en el que el individuo se
afirma agujereando al Destino®. Ahora bien, con esta muerte se anhela ademas una recuperacion
de lo Infinito, un reencuentro con lo ilimitado que envuelve la existencia. Es una muerte, en
definitiva, que perfora la nihilidad de la vida para abrazar lo esencial de la misma. Empédocles,
por ejemplo, se lanza al vacio para afirmarse como Yo, pero también para aniquilar las coorde-
nadas de vacuidad de su cotidianidad y reconciliarse finalmente con el Uno de la Naturaleza®.

Con Keats o Leopardi, entre otros, sucede algo analogo aunque con ciertos matices. En
Keats la muerte es el horizonte de manifestacion de lo tnico relevante en la vida del individuo:
la Belleza’. La Belleza es la tnica verdad por la que hay que luchar pero, como contrapartida,
unicamente la muerte serd «la unica verdad de la belleza»®. La plenitud de la Belleza solo irrum-
pira en la topografia de la muerte. Para Leopardi, a su vez, la muerte, en general, y el suicidio,
en particular, son vistos como la unica via que permite aligerar el peso de la Nada, erigiéndose
en acontecimientos de libertad absoluta y de asuncién de lo esencial’.

Asi pues la muerte, con la imposibilidad antes mencionada que implica cualquier reduc-
cionismo, serfa un fenémeno de (re)afirmacion del Yo, de apuesta por lo Imposible, aconte-
cimiento que busca una reconciliaciéon con la esencia tragica de la existencia, y una ruptura
con las cadenas de la cotidianidad para abrazar la Esencia de lo real. En este marco romantico,
no obstante, debe verse cémo encaja la propuesta de Schopenhauer, que se encuentra inmerso
en el vortice del huracan. En particular, para Schopenhauer, si queremos observar la muerte
en toda su complejidad, deberemos adentrarnos en un camino que se bifurca a medida en
que penetramos en la esencia del fenémeno. Por un lado, hay que considerar la muerte desde
su horizonte empirico y, posteriormente, ver su alcance metafisico.

? Ibid., p. 446.

> En todos estos casos que se han mencionado, estamos hablando de personajes que adoptan el suicidio
como forma de afrontar su combate final con lo real. El suicidio no es una fuga de la realidad sino mas bien la
manera de inscribirse y alcanzar la verdadera entidad, tal y como se pueden ver en los casos del Empédocles de
Hélderlin o la Penthesilea de Kleist, por poner dos ejemplos de los multiples que se podrian referenciar.

* Holdetlin, E., La muerte de Empédocles, Acantilado: Barcelona, 2001.

3 Keats, J., Odas y Sonetos, Hipetion: Madrid, 1997.

S Argullol, R., 5/ Héroe y el Unico, p. cit., p. 445.

" Leopartdi, G., Cantos. Pensamientos, DeBolsillo: Barcelona, 2008.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 133



ORIOL ALONSO CANO

2. LA MUERTE VISTA DESDE EL HORIZONTE EMPIRICO

El hombre, para Schopenhauer, es la tnica entidad que es consciente de su mortalidad. Este
extrafio privilegio le viene dado por su 7azdn, que le induce constantemente a la autorreflexion,
la cual finalmente desemboca en la vislumbre de la finitud radical que lo acecha en todo mo-
mento. El animal, por el contrario, no tiene este conocimiento, al adolecer de racionalidad y,
por consiguiente, se ve eximido del acoso de cualquier pensamiento sobre la muerte®. Segiin
Schopenhauer:

El animal vive sin un verdadero conocimiento de la muerte: por eso el individuo animal disfruta
inmediatamente del caricter imperecedero de la especie, ya que no es consciente de si mismo mads
que como inmortal. En el hombre, junto con la razén apareci6 necesariamente la espantosa certeza
de la muerte.’

Asi pues, el individuo humano, debido a su racionalidad, sabe que «desde el primer mo-
mento, como un mévil en su trayectoria, va la vida lanzada a su consumacion»'’. No obstante,
esta es una idea que permanece 7 abstracto en la conciencia del sujeto. Es decir, se trata de
una certeza fundada tedricamente y, como otras verdades abstractas que no pueden ser apli-
cadas, es esencialmente secundaria y pervive en la marginacién. Aunque sea una idea inherente
al individuo, no la considera primordial al no responder a las exigencias pragmaticas de su
cotidianidad. Por ese motivo, y dicho sucintamente, el hombre sabe que esencialmente es
finito pero desplaza esa idea al desvan de lo inutil y (se) la oculta en su dia a dfa.

Ahora bien, que se aleje de esta posibilidad no significa que la deniegue por completo. Hay
instantes en los que la sombra de la muerte aletea en su conciencia y es en esos momentos
donde se (pre)ocupa de su finitud. Se ocupa de ella al preocuparse de la perturbacion que le
genera. Mas que de preocupacion, Schopenhauer hablara de pavor cuando el sujeto focaliza
su mirada en la muerte (no unicamente en la suya, sino también en la del otro. El sujeto com-
padece y se compunge con el fallecimiento del préjimo)'’.

No obstante, ¢de donde procede este miedo?, spor qué motivo, ante la proyeccion de su
aniquilacion, el hombre se amedrenta? Para Schopenhauer, hay varios motivos. Uno de ellos
es la perspectiva que afirma la inexistencia tras el fallecimiento. La angustia, en este caso, pro-
cederia de la posibilidad de no existir, de no gozar de ninguna entidad tras el deceso, y por
ese motivo abandonar todo el bagaje acumulado a lo largo de la existencia. Pero si ese fuese
el motivo de nuestro temor «tendrfamos que pensar con el mismo horror el tiempo en el que

8 Schopenhauer, A., E/ mundo como voluntad y representacion I, Trotta: Madtid, 2005, p. 515.

O Idem.

10 Ortega y Gasset, J., E/ Espectador, en Obras Completas 1, Revista de Occidente: Madrid, 1966, p. 431.
" Schopenhauert, A., E/ mundo como voluntad y representacion I1, op. cit., p. 517.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
134 Schopenhauer y la ciencia



LA MUERTE FENOMENICA Y LA INDESTRUCTIBILIDAD DE LA VOLUNTAD

aun no existiamos. Pues es incontestablemente cierto que la inexistencia tras la muerte no
puede ser distinta de la anterior del nacimientox'.

En este punto del discurso, Schopenhauer detecta un aspecto esencial. Si al hombre le
pesa su condiciéon mortal y ello lo atemoriza, debe pensar que la hipotética inexistencia tras
su muerte no puede alejarse excesivamente de aquella privacion de la existencia anterior al naci-
miento. ¢Por qué debemos pensar, dira Schopenhauer, que la inexistencia tras el deceso difiera
de la inexistencia previa al alumbramiento? No hay ninguna diferencia, segin Schopenhauer,
y por esa razon debemos desprendernos del temor a la muerte al que conduce este camino.

Si se ahonda en esta perspectiva se observara que la inexistencia es considerada como un
mal. No existir se equipara a la pura nulidad. No obstante, todo mal —asf como todo bien—
supone la existencia de aquel que padece el mal —o el bien—. El sentimiento o el placer re-
quieren de alguien que los padezca o los goce. Pero si la muerte conlleva la inexistencia,
¢quién sustenta el mal —o el bien—? Es aqui donde debe situarse la célebre maxima de Epi-
curo en la que el hombre, cuando existe, la muerte no esta, y cuando esta irrumpe, el indi-
viduo ya no es. Consiguientemente, hay una contradictio in terminis al considerar la inexistencia
como un mal®.

Otro de los motivos, mas alla del de la inexistencia, que inducen el miedo a la muerte radica
en el temor a la degeneracion, descomposicion y final destruccion del cuerpo. Como bien
afirma Philonenko, «ciertamente es insidioso: se atrofian los musculos, la actividad intelectual,
incluso las funciones vegetativas. Las manos se cubren de manchas de vejez, sin que podamos
decir cuindo y como empezé eson'?.

El ocaso del organismo llega a causar auténticos tormentos al significar la aproximacion
inexorable de la muerte. El cuerpo y su deterioro, por su parte, harfa las veces de imagen es-
pecular de la llegada (mds o menos inminente) de la parca. Sin embargo, no es unicamente
que los vestigios de la muerte se reflejen en la degradacion corporal, sino que también Scho-
penhauer enfatizara en el malestar y temor que genera la descomposicion del cuerpo tras el
fallecimiento. Es evidente que en el individuo, cuando se aproxima a su senectud y corrobora
todos los cambios neurofisiolégicos sufridos, su miedo se dispara. La base de ese sufrimiento,
sin embargo, estriba en la posibilidad de la definitiva destruccién organica y de su desaparicion
irremediable®.

Este argumento también caera por su propio peso, segun Schopenhauer. La muerte no es
mas que el instante en que la conciencia desaparece tras detenerse la actividad cerebral. La
destruccion fisica siempre sera ulterior al perecer vy, por ello, después de la pérdida de la con-
ciencia. Cuando cesa la vida del cerebro, el ser humano deja de reconocer y de ser consciente

12 Ibid., p. 520.

B Ibid., pp. 520-521.

! Philonenko, A., Schopenhaner. Una filosofia de la tragedia, Anthropos: Barcelona, 1989, p. 247
15 Schopenhauert, A., E/ mundo como voluntad y representacion I1, op. cit., p. 521.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 135



ORIOL ALONSO CANO

de toda posterior consecuencia. Asi pues, toda destruccion organica se produce una vez el
sujeto ya no es —volvemos a Epicuro—.

Para hacer mas inteligible su exposicion, Schopenhauer efectia una analogfa entre la muerte
y el desmayo. En un primer momento, antes de desmayarnos, nuestra visiéon se nubla y se
hace imposible cualquier percepcion medianamente clara y distinta. Esto sucede antes de que
la inconsciencia irrumpa. Cuando lo hace, la oscuridad hace acto de presencia y el sujeto se
sumerge en la mas honda inconsciencia. En cierta medida, podemos decir que cuando nos
hallamos inconscientes 7o somos. No es de extrafiar que Schopenhauer afirme que si «el suefio
es hermano de la muerte, el desmayo es su gemelo»'®.

Sea como fuere, al carecer de conciencia no debe temerse la muerte desde esta perspectiva
de la descomposicion corporal. Asimismo, tampoco deberemos temer una muerte violenta.
Esta forma de deceso es temida en tanto que tiene un caracter doloroso y, como todo dolor
genera sufrimiento (en la mayoria de los casos), hay miedo a padecerlo. Pero toda herida,
por muy grave que sea, se siente un instante después de producirse. Siempre hay un décalage,
un hiato, entre el estimulo sensorial y la reaccién de dolor. Ese desajuste se debe a que la in-
formacién que procede de la estimulacion dolorosa se encamina en forma de corriente de
energfa al cerebro, y ese recorrido, a su vez, implica un determinado lapso temporal. Pero lo
que acontece con la muerte es que la actividad cerebral cesa, como se vio con anterioridad.
En consecuencia, sin el reconocimiento del dolor, por parte del cerebro, no hay sufrimiento
alguno que intervenga en la muerte y, de esta manera, debe eliminarse todo temor ante este
modo de fenecer.

Tras examinar algunos motivos por los que el hombre se amedrenta ante la muerte, Scho-
penhauer destaca que, en determinadas ocasiones, es considerada como un bien deseado.
Existen casos —por ejemplo, trasladado a la perspectiva romantica, Werther ante la imposi-
bilidad de encarnar su amor con Carlota— en que las penalidades que se sobrellevan provocan
una acuciante necesidad de muerte. Para muchos, la existencia es una carga excesivamente
pesada y, por ello, vislumbran en la muerte el final de su padecimiento e incluso el alcance de
una situacion beatifica —Empédocles, por poner otro ejemplo romantico—.

Asi pues el sujeto teme a la muerte, por un lado, pero, por el otro, en determinadas cir-
cunstancias, la anhela. Esta actitud bifronte del ser humano en su relaciéon con la muerte puede
ilustrarse, segin Schopenhauer, con una imagen de caracter antropolégico-cultural. La cultura
hindu representaba al dios de la muerte (Yaza), colocando dos rostros: uno de ellos, espantoso
y abominable, mientras que el otro era alegre y bienhechot!’.

En todo este recorrido se ha tratado la cuestion de la finitud del individuo y del temor o
bienestar que le genera. Sin embargo, Schopenhauer detecta que en esta consideracion empi-
rica el hombre no se inscribe al margen de la realidad, sino que mas bien acontece lo contrario

1% Idem.

7 Ibid., p. 522.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
136 Schopenhauer y la ciencia



LA MUERTE FENOMENICA Y LA INDESTRUCTIBILIDAD DE LA VOLUNTAD

al insertarse en el seno de lo natural. La naturaleza, tal y como la desarrollan Holderlin, Go-
ethe, Leopardi, entre otros, es una instancia fundamental para entender el desarrollo del drama
humano'®. Si el hombre se sitia en relacion dialéctica o tragica con el orden natural, deberemos
interrogar como se comporta el conjunto de la naturaleza con respecto al fenémeno de la
muerte humana. Y, en particular, la vida o la muerte del sujeto, segin Schopenhauer, carecen
de relevancia para la naturaleza (tal y como también podemos observarlo en el Novalis de los
Fragmentos o el Holdetlin de La muerte de Empédocles o de alguna de sus poesias de la locura,
entre otros).

La existencia, entendida estrictamente como particularidad o individualidad, carece de im-
portancia para el desarrollo y devenir de la naturaleza', y esa falta de interés la «demuestra
entregando a la mas insignificante contingencia la vida de todo animal, incluso la del hombre,
sin acudir a su auxilio»®. Ella expone a la totalidad de la especie a maltiples peligros, al ser
conocedora de que, en el momento en que sucumben sus fenémenos, vuelven a su seno, al
lugar en el que, dicho sea de paso, se encuentran a salvo de todas las penalidades.

El continuo nacer y perecer de los individuos, en definitiva, no afectara a la naturaleza y a
su dinamismo. El hombre particular, empirico, fenece. Eso es incuestionable. Pero también
lo es que el nacimiento de otro lo reemplaza. De modo que el funcionamiento de la naturaleza
queda simbolizado por la imagen del creulo que, a su vez, representa el eferno retorno: los seres
humanos desaparecen pero simultaineamente el Todo de la naturaleza sigue existiendo. La pura
individualidad se asemeja a la hoja de un arbol que, como toda hoja, nace, se marchita y se
desprende de la rama para caer definitivamente. Por ello, al asumir la conciencia de su tragedia
y finitud radical, el individuo se lamenta y lanza imprecaciones. Pero, al seguir esta l6gica, es
incapaz de ir mas alla de su narcisismo solipsista y advertir la universalidad esencial de la que
participa. El hombre, considerando asi las cosas, ighora su estrecha ligazén y pertenencia en
la inmensidad del Todo vy, por esta razén, Schopenhauer le exhorta a reconocer su «mismo
ser en esa fuerza intima, oculta, siempre activa, del arbol, que a través de todas sus generacio-
nes de hojas no es atacado ni por el nacimiento ni por la muerte»'.

18 Argullol, R., E/ Héroe y el Unico, ap. cit., pp. 74-80.

% En este punto habtia mas ambigtiedad respecto al didlogo de Schopenhauer con el Romanticismo. Para
algunos autores romanticos, y siempre teniendo en cuenta la etapa del itinerario intelectual en que se hallan,
(por ejemplo, Goethe, Keats, Foscolo, Byron, Kleist, Klopstock...) la individualidad y su (re)afirmacion es una
cuestion esencial. Tal y como se observaba en la introduccion de esta investigacion, la muerte constitufa uno de
los objetivos cruciales en la tentativa romantica al ser la consagracion final del Yo. Sin embargo, haciendo una
lectura mas profunda de autores como Novalis, Leopardi o Hélderlin, se observara que esta exacerbacion de la
individualidad corre pareja de una eliminacién de sus aspiraciones para asi, finalmente, abrazar la inmensidad
de la Naturaleza, entendiendo esta, repetimos una vez mas, desde una perspectiva mitica, sagrada, alimentada
por un _Anima Mundi que la vivifica perpetuamente.

2 Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 11, op. cit., p. 526.
2 Schopenhauet, A., Metafisica del amor, metafisica de la muerte, Magotia: Barcelona, 2002, p. 70.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 137



ORIOL ALONSO CANO

Con esta reflexion empirica se alcanza finalmente una conclusiéon de enorme calado. El
continto nacimiento y deceso no afecta a la rafz de la naturaleza, al ser de la realidad. Dicha
esencia restara intacta tras el fallecimiento de los individuos®.

3. CONSIDERACION METAFISICA DE LA MUERTE

Tras el recorrido por el punto de vista empirico, Schopenhauer colige una consecuencia fun-
damental: «la muerte es un suefio en el que la individualidad se olvida»®. Esta idea la recoge
de los edas y Platon, entre otros. En los Upanisads se establece que la permanencia inmutable
del Todo, de lo Absoluto, del Alma, es incuestionable tras el deceso de lo individual. El indi-
viduo que participa de esa Alma, debe alejar toda preocupaciéon ante su mortalidad ya que
eso responde a un estrato superficial de su existencia. El auténtico existir se encuentra en ar-
monia con lo Absoluto y dicha armonfa exige, en tltimo término, desprenderse de la parti-
cularidad que lo ata 2 un mundo de sombras. Asimismo, y como ya afirmaba Platén®, en el
fallecimiento lo unico que desaparece es aquella entidad que individualiza, es decir, el cuerpo,
pero aquello que constituye lo universal, su alma, continuara con su travesia mas alla de la
realidad sensible.

A su vez, mas alla de estos dos planteamientos, podtia establecerse un didlogo con Hol-
detlin, quien percibe en la muerte una escapatoria a la escision tragica del hombre® a través
de la unién definitiva con la Naturaleza®. La tragedia del individuo radica en que su existencia
transita por el sendero de la particion, de la dislocacién, y ello lo mortifica al anhelar la unidad
que solo esta reservada para aquel que rompe con las cadenas de la cotidianidad. La Natura-
leza, verdadera esencia de la vida, exige una tentativa que rompa con la racionalidad, el utili-
tarismo y la decadencia a la que ha degenerado la época.

# Ta cuestion de la Naturaleza en el movimiento romantico corte en paralelo con la consideracién scho-
penhaueriana. Tal y como se ha mencionado en la nota 19, en lineas generales, la mayoria de los autores roman-
ticos ven en la naturaleza un fenémeno sacro, mistico, movido por un resorte animico —Anima Mundi— que
desgarra al individuo al hacerlo impotente de su grandeza. Si el sujeto quiere palparla debera desprenderse de
su racionalidad, de su mirada contaminada por los pigmentos que genera la cientificidad y de una vida interesada
y pragmatica. El loco, el sofiador o sonambulo, el suicida, el que lo apuesta todo a su Imaginaciéon o Fantasia,
aquel que se gufa por los destellos proporcionados por su cuerpo o su sensibilidad. .. son algunas de las figuras
que pueden acariciar ese reino del Espiritu, dicho en términos de Novalis, que es la esencia de la Naturaleza.
Pero la convivencia y la comunién con ella solo se alcanza en la muerte, debe repetirse una vez mas.

# Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion I, Trotta: Madrid, 2004, p. 374.
% Platon, Fedon, Gredos: Madrid, 2014.
» Holdetlin, E., Hiperidn o ¢l eremita en Grecia, Hiperion: Madrid, 2014.

% Aunque en el inicio de su obra, en los Himnos juveniles, tiene una concepcion de la Naturaleza cercana a

Rousseau o Herder, concibiéndola como un estado primordial en el que impera el salvajismo, posteriormente,
con Hiperidn y, sobre todo, Empédocles y 1os Poemas de la locura, su perspectiva virara hacia una vision mitica de la
misma. En este momento su inspiracion sera el neoplatonismo inglés y la Naturphilosophie alemana.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
138 Schopenhauer y la ciencia



LA MUERTE FENOMENICA Y LA INDESTRUCTIBILIDAD DE LA VOLUNTAD

Hay un hiato entre el héroe y el Todo de la Naturaleza. Este hecho somete al individuo a
un desgarro constante al desear con todas sus fuerzas el cese de las distinciones. Su vida es,
en cierto modo, una existencia en la muerte ya que rehuye hacer frente a este dolor que genera
la escision. Oculta, mediante la razon, la ciencia, el pragmatismo o el egoismo, la vergtienza
que le genera su cobardia. El héroe hélderliniano, sin embargo, no acepta esta derrota y se
revela ante esta muerte en vida para afirmar la vida en la muerte?’. Quietre conseguir la plenitud,
pretende acabar con el sufrimiento producido por la particién, y el camino mas eficiente para
ello es el de la muerte (otro, la locura)®. Con la muerte, la contradiccion cesa y el hombre
consigue la comunioén (efimera) con la Naturaleza. Desaparece la individualidad en el mismo
momento de su afirmaciéon. Una vez producida la comunion, el sujeto particular desaparece
para ser engullido por la inmensidad del Todo. Schopenhauer dialogaria con esta perspectiva
de Holderlin en la que la muerte es la finalizacion del orden individual. No hay afirmacién ni
supervivencia, sino que, una vez fenecido, se elimina la encarnacién del individuo. La dife-
rencia (crucial) es que para Schopenhauer no habria ni afirmacion previa en el acto del falle-
cimiento. Nada del orden del sujeto y, por ende, de lo fenoménico, se ensalza como lo
verdaderamente nuclear de la realidad.

No obstante, ;como podemos llegar a dicha universalidad? :Se puede alcanzar mediante
las facultades cognoscitivas? La respuesta de Schopenhauer al respecto es tajante: «los con-
ceptos, que son el material de nuestro pensar, y mucho mas aun los juicios, compuestos de
aquellos, son un medio inadecuado para aprehender la esencia intima de las cosas, la estructura
verdadera del mundo»®.

Pero ¢por qué nuestra racionalidad es insuficiente? Para responder a esta cuestion sera ine-
vitable realizar un lacénico recorrido por su «epistemologia». Y, en primer término, debemos
saber qué es el mundo para poder hablar de conocimiento. Por ello, de la misma forma que
Hegel al inicio de la Fenomenologia del espiritu se interroga acerca de la primera experiencia que
puede hacerse de la realidad®, Schopenhauer se cuestionard cuindo podemos empezar a ha-
blar de zundo. Y, en concreto, la primera forma en que aparece para el sujeto es en la pura co-
tidianidad. En primer lugar, todos nos hallamos inmersos en nuestro mundo inmediato y
circundante, y esa cercania y cotidianidad nos ofrece la primera experiencia de las cosas. Dicho
en términos heideggerianos, sera nuestro z-der-Welt-sezn lo que nos permitira palpar, en primer
término, la realidad.

Una vez detectada esa experiencia primordial, hay que exhumar los mecanismos subjetivos
que moldean ese objeto que se presenta de modo inmediato: el mundo. Y, en una primera con-

27 Argullol, R., E/ Héroe y el Unico, gp. cit., pp. 81-121.

% Holdetlin, E., Poemas de la locura, Hiperion: Madrid, 2014.

¥ Mann, Th., Schopenhanuer, Nietzsche, Frend, Alianza: Madrid, 2002, p. 18.
* Hegel, G. W. E, Fenomenologia del espiritu, FCE: Madrid, 2004, pp. 51-60.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 139



ORIOL ALONSO CANO

sideracion, Schopenhauer aseverard que «el mundo es mi representacion»’. Que el mundo sea
representacion (I orstellung) significa que se trata de un objeto tal que siempre irrumpe ante alguien.
Es decir, el mundo, en tanto y cuanto representacion, emerge en la escision sujeto-objeto. Siempre que
hay conocimiento hay escision, lo que nos remite a lo anteriormente expuesto de Holderlin, asi
como lo que se podtfa observar en otros autores romanticos como Leopardi, Goethe o Kleist.

El mundo, en su epifania, exige la dicotomia. Asi mismo, tras detectar la presencia de
ambas instancias, no hay que decantar la balanza por alguno de los polos de la ecuacién. No
hay que caer en amputaciones que o bien cercenan el elemento objetivo (idealismo) o bien
extirpan el aspecto subjetivo (realismo)*. Para Schopenhauer «estas mitades son, pot lo tanto,
inseparables incluso para el pensamiento: pues cada una de ellas tiene significado y existencia
exclusivamente por y para la otra, existe con ella y desaparece con ellay™.

Para ahondar en lo que es el mundo, en consecuencia, deberemos observar qué elementos
se articulan necesariamente en la relacion entre sujeto y objeto. Dicho de otro modo, al ana-
lizar el vinculo que se establece entre las dos polaridades se deberan extraer los diferentes
tipos de representaciones que puede haber. Concretamente habra dos tipos: las representa-
ciones intuitivas y las abstractas. Las ptimeras® se caracterizan por su inmediatez y su caricter
corporal, mientras que las representaciones abstractas® implicarin una mediacion y se vincu-
laran con la ragon (Vernunfl).

Sin embargo, tras identificar y tipificar ambas representaciones, Schopenhauer afirmara que
ellas pueden reducirse a un unico principio: e/ principio de razon suficiente (principinm rationis, Satz
von Grund). Este principio nos dice que todo aquello que podemos conocer siempre remitird a
una razon o causa®. De esta manera, el principio de razin suficiente se yergue en el mecanismo
que fotja la /igica de la representacion y, por tanto, el conocimiento del mundo como represen-
tacion significa encofratlo en esta /dgica de la cansalidad”.

! Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion I, op. cit., p. 51.

2 El objetivo es dirigirnos hacia un hotizonte #rascendental, donde las estructuras del objeto (epistemoldgico)
descansan en el sujeto pero que, a su vez, toda forma subjetiva esta condicionada por la objetividad. Evidente-
mente, aqui el modelo a seguir es el kantiano.

» Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion I, op. cit., p. 53.

** Schopenhauer extraera de las representaciones intuitivas, que se basan en su donacion inmediata, la espacialidad
y la temporalidad (propias de la facultad sensible), as{ como la causalidad (perteneciente al entendimiento). Ade-
mas, estas representaciones tendran un caracter corporal. Es el cuerpo quien responde, sin mediacion reflexiva,
a unos estimulos determinados y siente, a su vez, que su accion modifica el objeto. Asi pues, es posible una mo-
dalidad de experiencia que se escapa de las prestaciones intelectivas al restringirse a la actividad de cada cuerpo.

» Las representaciones abstractas, que implican una determinada mediacion y responden al trabajo de la razon,
produciran el lenguaje, es decir, el instrumento necesario de la ratio para fijar y construir la experiencia.

* Schopenhauet, A., Sobre la quadruble arrel del Principi de Rad Suficient, Laia: Barcelona, 1987.

" Gonzalez Settano, C. ., Arte y miisica en Schopenbauer. El camino hacia la experiencia estética, Locus Solus:

Madrid, 2016, pp. 63-80.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
140 Schopenhauer y la ciencia



LA MUERTE FENOMENICA Y LA INDESTRUCTIBILIDAD DE LA VOLUNTAD

Ahora bien, el hacer referencia a una causa o razén que explique el devenir de los fendmenos
es el procedimiento arquetipico de la ciencia. Es decir, la ciencia asume la experiencia inmediata
para trabajarla y establecer conexiones causales entre los diferentes ingredientes que la con-
forman. El lenguaje cientifico es etiolégico al tener un afan de sistematicidad y, con ello, deducir
la complejidad de la realidad a través de una serie de razones o causas. Sin embargo, este modelo
cientificista responderd, en todo caso, a la pregunta acerca de ¢z acontece el mundo, pero de
eso no se sigue que la ciencia pueda interrogarse por el gz#é del mundo. Dicho en otros términos,
el discurso cientifico no alcanza una comprension del nucleo del mundo al encontrarse inmerso
en una logica que busca causalidades y razones®. La /gica de la representacion extrae la setie fe-
noménica yuxtapuesta que da razon del o del mundo pero jamas del gué®.

La esencia del mundo, para Schopenhauer, se capta a la sazén de una intuiciéon no repre-
sentativa, es decir, de una intuicién que no apela al lenguaje etiologico, por un lado, y que,
por el otro, se da en el cuerpo. Consideradas de esta manera las cosas, se reivindica una expe-
riencia de indole corporal como lo que sustenta el acceso a la mundaneidad del mundo, donde
la racionalidad debe dejarse a un lado. Nos movemos en un terreno en el que el deseo juega un
papel fundamental. El puro querer, anhelar, no se mediatiza ni se explica por estructuras cog-
noscitivas de ningun tipo. En una palabra, la vo/untad (Wille) sera aquello que configurara nues-
tro motor, por un lado, y, por el otro, la esencia de la realidad. Impulso ciego, un instinto
basico e irracional, absolutamente inmotivado, que goza de una unidad indiscernible y que
transita por un horizonte ajeno e independiente de lo epistémico.

Para Schopenhauer, la voluntad se erige en la cosa-en-si kantiana, realidad de la que todo lo
que existe en el mundo fenoménico es un mero reflejo. Lo que sucede es que la voluntad, en
su mundificacion, se objetiva de acuerdo con el principium individnationis. La particularidad, de
esta manera, siempre sera fenoménica y, por ese motivo, cualesquiera consideraciones que in-
sistan en la especificidad e irreductibilidad del sujeto no podra agujerear la membrana de la

40

fenomenalidad para encaminarse hacia la esencia del mundo™. El principinm individuationis, que

parte de una concepcion de la realidad sostenida por el principium rationis, impide acceder al
ser intimo al perseguir el fenémeno ad infinitud. De nuevo, el eco de Holderlin (o el de Novalis)
parecen resonat.

% Esta cuestion de la incapacidad cientifica de abordar la esencia de la realidad al quedarse atrapada por una
superficie que remite a causalidades liga a Schopenhauer con el pensamiento romantico en su rechazo del acer-
camiento cientificista respecto a lo real. 1774, Alonso Cano, O., Experiencia de la ansencia, Anthropos: Barcelona,

2015, pp 15-50.
¥ Gonzalez Serrano, C. J., Arte y nuisica en Schopenhaner. El camiino bacia la experiencia estética, op. cit., pp. 63-80.

0 Para designar este estado de ignorancia, Schopenhauer extrae del pensamiento indio la concepcién de
Velo de Maya. Al igual que las tesis indias arremeten contra la falsedad que entrafia la existencia mundanal y co-
tidiana, tildandola de mero engafo respecto a una verdadera realidad, Schopenhauer critica la pervivencia en el
mundo fenoménico de la representacion.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 141



ORIOL ALONSO CANO

Realizadas estas prerrogativas, podemos enlazar estas cuestiones con lo descrito en la con-
sideracion de la muerte desde la dimension empirica y, concretamente, en el temor ante la
muerte en tanto que advenimiento de la nada (INzh#s) o entrada en la inexistencia. Todo sujeto
que vea su vida como un regalo de la nada y que, una vez finalizada, regresara a dicho estado
de nulidad, se halla inmerso en el principio de razon, en el principium individuationis. Para una
mirada verdaderamente filosofica, esta perspectiva es engafiosa puesto que, como ya advir-
tieron Epicuro, Lucrecio y Marco Aurelio, Ex nzhilo nibil fit, et in nibilum nibil potent reverts» (de
la nada nada se hace, y nada puede convertirse en nada).

La voluntad no se desvanece cuando el sujeto perece ya que «nacimiento y muerte pertene-
cen al fendémeno de la voluntad, esto es, a la vida»*. El alumbramiento y el deceso son mo-
mentos del mundo fenoménico, pero la voluntad siempre permanece intacta e inmutable. De
ahi que Schopenhauer nos evoque constantemente en este punto la inmutabilidad del ser a
Parménides y Meliso. Para la escuela eleatica, debe recordarse, entre el fluir temporal de la
realidad y la persistente inmovilidad de aquello realmente existente, media un abismo onto-
légico. La via de 1a opinidn, fuente de engafio al nutrirse de los sentidos, debe ser desalojada,
y pasar a circular por la via de la verdad, sendero de conocimiento auténtico al adentrarse en
la gruta de Ser, es decir, de lo que realmente es.

Es cierto que el fenémeno individual de la voluntad comienza y finaliza temporalmente.
Sin embargo, este hecho no implica que ella, en tanto y cuanto cosa en si, esencia de lo fe-
noménico, se vea afectada por esa temporalidad, puesto que «la muerte [...] ha de reconocerla
como lo que es: el fin temporal del fenémeno temporal individual»*

Seria tentador enlazar la tematica de la voluntad con la concepciéon de Novalis de la
Noche-Espiritn. En Novalis la muerte tiene una enorme relevancia en la relacién del indivi-
duo con la Noche, su esencia. La Noche, espacio sagrado de fusién con lo nuclear de la exis-
tencia, llama y hace coémplice de su revelacion a la muerte. Una vez se ha penetrado en la
nocturnidad, ya no se puede regresar a la luz*y, por ello, la muerte se convierte en el tnico
camino viable, si queremos estar acordes con nuestra autenticidad. Dicho en otros térmi-
nos, el que ha residido en la Noche, ya no puede volver a la luz, quien ha visto las tinieblas
de la esencia, le es imposible el retorno a la trivialidad de lo real. Por ello, esta revelacion

1 Schopenhauer, A., E/ mundo como voluntad y representacion I, op. cit., p. 331.
2 Ibid., p. 339.

# Este punto es crucial en la ontologia de Novalis al distinguir, por un lado, lo diurno, el reino de la luz,
que simboliza la hegemonia de lo terrenal y de la racionalidad, mientras que, por el otro, encontramos la
Noche, espacio sagrado y esencial, punto que se encuentra mas alla de las capacidades intelectuales de los su-
jetos, pero que, una vez alcanzado, los une con lo divino y, en consecuencia, revela lo real de la Naturaleza.
Para penetrar en esta nocturnidad pristina y esencial, a su vez, serda necesaria una acciéon espeleologica que
ahonde en la interioridad del individuo, desquitandose de su armazoén conceptual e intelectivo, lo que le pet-
mitira vislumbrar la oscuridad abismatica que define su esencia, en particular, y pergefa la totalidad de la Na-
turaleza, en general.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
142 Schopenhauer y la ciencia



LA MUERTE FENOMENICA Y LA INDESTRUCTIBILIDAD DE LA VOLUNTAD

proporciona un anhelo de muerte «porque en ella adivina el fin de su exilio. [...] La muerte
determina la resurreccion»*.

La vida, considerada en estos términos, debe ser contemplada desde los destellos de la
oscuridad. La muerte es superior a ella en tanto que proporciona el transito a una existencia
de orden superior, es decir, a la Noche, al Espiritu primigenio en el que se bafia toda la realidad.
Novalis insiste constantemente® en la posibilidad del hombre de acceder a ese hotizonte
mitico y mistico y alejarse de la vida terrestre, en la cual, como forastero y exiliado de lo es-
piritual, se asienta de una forma circunstancial.

Mas atn, la vida «es principio de la muerte. La vida es por la muerte. La muerte es al mismo
tiempo final y comienzo, separacioén y union, mas intima, consigo misma. Con la muerte acaba
la limitacion»*. En este punto es donde se asienta toda la dificultad en el momento de esta-
blecer un didlogo con la concepcién schopenhaueriana de la muerte. Por un lado, Novalis es-
tablece que la muerte marca un fin, el deceso de un sendero determinado por la impostura.
Nuestra existencia terrenal finaliza pero el fin que dictamina la muerte es acerca de algo im-
propio y carente de sustancialidad. La muerte es fin de la vida terrenal y, por ende, de una
vida sometida al imperio de la vacuidad ontolégica y de la superficialidad trazada por la he-
gemonia de la razén. Una vez fenecidos, se inicia una nueva modalidad de vida, la genuina,

de orden espiritual®’

, donde las limitaciones, escisiones y las subordinaciones cesan, y se pro-
duce una unién con la verdadera materia de lo real. Hasta aqui, Schopenhauer estarfa de
acuerdo. El problema es cuando introducimos el matiz cristiano propio de Novalis*. Por un
lado, el poeta afirma con rotundidad que la muerte «es una victotia sobre si mismo»*’, lo cual
es plenamente schopenhaueriano; el problema viene cuando se le quiere otorgar una deter-
minada sustancialidad al sujeto en la unificacion con la Noche-Espiritu. La muerte implicarfa,
entonces, la Resurreccion y el Retorno, tal y como se nos plantea en los Himnos, del individuo

como ente espiritual. Con el deceso, se alcanza la sustancia esencial. Pero la cuestion es cémo

* Argullol, R., Territorio del Némada, Destino: Barcelona, 1993, p. 62.
* Novalis, Escritos escogidos, Visor: Madrid, 2014, p. 31.
* Novalis, Gérmenes o Fragmentos, Renacimiento: Sevilla, 20006, p. 24.

7 «Un hombre que se vuelve espititu es al mismo tiempo espititu que se vuelve cuerpo. Esta especie mas
sublime de la muerte —si se me permite hablar de este modo— no tiene nada que ver con la muerte comun;
serfa algo que podemos llamar transfiguracion». Novalis, Gérmenes o Fragmentos, op. cit., pp. 26-27.

8 Para Novalis, el cristianismo es la tnica religién que ha sido capaz de pensar en la muerte con la hondura
suficiente que merece el fenémeno. La tradicion griega era excesivamente apolinea y, por ello, demasiado ape-
gada a la realidad, para poder realizar una meditacion profunda sobre la muerte. Por ese motivo, en las repre-
sentaciones acerca de la muerte que se realizaban en el arte y la tragedia, se enfrentaron a la muerte con una
actitud de resistencia y negacion. En cambio, el cristianismo es la cultura que asume por vez primera la muerte
y se erige en la «religion de la Nocher. Véase al respecto Argullol, R., Territorio del/ Nimada, Destino: Barcelona,
op. cit., p. 65.

¥ Novalis, Gérmenes o Fragmentos, op. cit., p. 25.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 143



ORIOL ALONSO CANO

debamos entender esa sustancia. Y ahi es donde reside el problema®. La identidad, indivi-
dualidad, especificidad e inconmesurabilidad deben desaparecer, pero si desaparecen, expre-
sado en términos novalianos, quien retornara no sera jamas Soffa, sino una emanacion del
Espiritu que gobierna y regula la Naturaleza. La cuestion es desentrafiar la naturaleza de la
existencia posterrenal en la Noche. Si el individuo, invadido esencialmente por la Noche a lo
largo de su existencia, retorna a ella al perecer, deshaciendo con ello su identidad e individua-
lidad, Schopenhauer estarfa muy proximo a Nowvalis. Si, por el contrario, es su cristianismo el
que asoma la cabeza, y se acaba defendiendo la preexistencia del individuo metamorfoseado
por la revelacion, en un reino de los cielos mistico y asimilado con lo nocturno, las concep-
ciones se alejaran irremediablemente.

Ese cristianismo de Novalis es el que, en definitiva, le distancia de Schopenhauer. El cris-
tianismo, segin Schopenhauer, vincula a la permanencia de la conciencia un premio o un cas-
tigo. Sin embargo, con ello se alcanza la aporfa de intentar conciliar la virtud (#nicamente los
virtuosos seran redimidos) con el egoismo (busco esta vida virtuosa para salvarme, en tanto que alma in-
dividual, en el mundo trascendente)®'.

Anhelar la inmortalidad individual, sin embargo, también responde a las exigencias de la
encarnacion de la voluntad. Esta, tal y como se destacd, es un querer, anhelar, desear, mas alla
de toda mediacion reflexiva. Su deseo es infinito e irrefrenable. Ademas, esta proyeccion de-
seante ad infinitum nos remite de nuevo al espiritu tragico del Romanticismo, y nos aloja al
drama de la existencia que oscila constantemente entre los polos del sufrimiento y del aburri-
miento. Asi pues, «cualquiera que sea el universo, el mundo, el planeta en el que podriamos
pretender transportar al hombre, llevarfa en sus bagajes la dialéctica del sufrimiento y del abu-
rrimiento que termina siempre por ganar la victoria»™.

Sea como sea, la perduracion individual es quimérica. L.a mejor respuesta a esta cuestion,
segun Schopenhauer, se encuentra en la exposicion metafisica del concepto de tiempo que realiza Kant
en la Critica de la razén pura*. En la cuarta definicion del concepto, se nos dice que «el iempo

0 Debido a la brevedad del estudio, no podremos penetrar tal y como se merece en esta problematica de
enorme calado. ¢Puede hacerse una lectura de Novalis que vaya mas alla de su adscripcién cristiana, o por el
contrario debemos atenernos a sus creencias religiosas como el hilo conductor de su pensamiento? Y esta pro-
blematica, en la concepcion de la muerte, se aprecia de forma avasalladora ya que, o concebimos una fusion ca-
rente de identidad con la Noche-Espiritu, o bien, por el contratio, defendemos una supervivencia del individuo,
transformado y transfigurado por la revelacion, pero individuo al fin y al cabo. Tratar como se mereceria esta
cuestion nos alejarfa ingentemente de la finalidad del presente trabajo.

3! Schopenhauer, A., E/ mundo como voluntad y representacion I1, op. cit., pp. 545-546.

32 Sufrimiento y aburtimiento son los dos limites por los que transcurre la existencia del sujeto en tanto que
ente fenoménico. Habra sufrimiento ya que siempre hay obstaculos que dificultan, postergan o impiden la con-
secucion del deseo o bien porque ninguna satisfaccion es duradera. Habra aburrimiento ya que la obtencion del
deseo nos conduce finalmente a la monotonia, al vacio y al hastio.

33 Philonenko, A., Schapenhaner. Una filosofia de la tragedia, op. cit., p. 255.

3 Schopenhauer, A., E/ mundo como voluntad y representacion I1, op. cit., p. 546.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
144 Schopenhauer y la ciencia



LA MUERTE FENOMENICA Y LA INDESTRUCTIBILIDAD DE LA VOLUNTAD

no es un concepto discursivo o, como se apunta, universal, sino una forma pura de la intuicién
sensible»™. Es decit, el tiempo no goza de una existencia independiente del sujeto, no es el
en-sf de las cosas, sino que es una forma de nuestro conocimiento —en este caso una forma
pura de la sensibilidad (S7unlichkeif)—. Si se trata de una estructura epistemoldgica, y en con-
secuencia referido a las cosas que conoce el sujeto, sera limitado e imperfecto al circular uni-
camente por el ambito fenoménico. A su vez, el comenzar, el terminar y el perdurar son
conceptos que toman unica y exclusivamente su significado del tiempo. Es decir, es solo con
relacién a la fenomenalidad que tienen un sentido esa realidad, pero jamas respecto al ser-en-
si. De ahi que:

... clertamente, se podtia afirmar que nuestro ser en si perdura tras la muerte, ya que es falso que
sucumba, pero igualmente se podtia decir que sucumbe porque es falso que perdure: en el fondo,
lo uno es tan verdad como lo otro. Aqui se puede plantear algo asf como una antinomia, solo que
se basarfa en puras negaciones. Aqui se negarfan del sujeto del juicio dos predicados contradictorios;
pero unicamente porque la categoria de los mismos no es en absoluto aplicable a aquel.”

Por consiguiente, el hombre es perecedero en cuanto elemento fenoménico de la voluntad,
pero su en-si, su voluntad «permanece» intacta. Mejor dicho, es ndestructible. E1 Gnico problema
que hay es que no se posee ninguna intuiciéon de su naturaleza y, por ello, solamente se puede
pensar en ella 7z abstracto. Pero que no la podamos alcanzar racionalmente no significa que
no debamos considerar las cosas desde ese horizonte esencial. De ahi que, si nos movemos
por el ambito de la voluntad, se observara, retomando la cuestion de la muerte, que tanto los
afanes de inmortalidad como los pesares que suscita la pérdida de individualidad, al ser en-
gullidos por la nada, son consideraciones carentes de perspectiva. Bajo esta mirada, el hombre
anhela:

... la permanencia de su ego como fuente de intereses. Lo que teme es el desvanecimiento del ego
como lugar geométrico de las pasiones, imaginando no sin razén que un sujeto arrancado a la
tierra [...] no puede ya pretender ser algo, o, si se prefiere, alguien.”’

El problema radica en que este prisma incide en el error fundamental de tomar lo feno-
ménico como lo Absoluto. El pensamiento debe ir mas alld del mundo como representacion;
debe dirigirse, en primer lugar, a la constatacién de sus insuficiencias y, ulteriormente, dar
cuenta de la unidad e indestructibilidad de la voluntad en todas sus manifestaciones. Y de
esta unidad, a su vez, no se escapa nada. Por ejemplo, el animal, al igual que el hombre,
participa de la voluntad al ser una encarnacion de ella. En los seres animales la impronta

3 Kant, L., Critica de la razon pura, Alfaguara: Madrid, 2004, p. 75.
36 Schopenhauert, A., E/ mundo como voluntad y representacion I1, op. cit., p. 546.
37 Philonenko, Al., Schopenhaner. Una filosofia de la tragedia, op. cit., p. 249.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 145



ORIOL ALONSO CANO

de la indestructibilidad esta impresa de manera analoga a como lo esta en el ser humano™.
Para Schopenhauer:

... que la mosca que ahora zumba a mi alrededor duerma por la noche y mafiana vuelva a zumbar,
0 que muera por la noche y en primavera zumbe otra mosca salida del huevo, es en si lo mismo:
por eso el conocimiento que las presente como algo radicalmente distinto no sera incondicionado
sino relativo, un conocimiento del fenémeno y no de la cosa en si.”’

Tanto el ser humano como el animal comparten analoga esencia, la vo/untad, que se ob-
jetiva en la mujer, el hombre, los animales, vegetales... y constituye el en-si de la realidad.
Pero, si esto es asi, la vida, la fuerza vital que transita por el mundo, siempre acompafiard a
la voluntad. Alli donde haya vida y mundo habitara la vo/untad. Asi que es un pleonasmo decir
en lugar de voluntad, voluntad de vivir. Pero si esa voluntad de vivir, ese afan de vitalidad que po-
sibilita el reflejo de la vo/untad en el mundo, esta presente, merodea y produce efectos en el
mundo, cualesquiera intentos de fuga mortis procederan esencialmente de ella. Aunque pa-
rezca paradojico, el deseo de muerte se instala en el prurito de vida que estructura la realidad

fenoménica®

. Es en este punto donde el vinculo con planteamientos como los de Goethe,
Leopardi o Mainlinder es mas que evidente. El suicidio alimenta el despotismo de la vo-

luntad, ya que...

El suicida quiere ante todo la vida; su descontento se cifra en las condiciones en que esta se da, y
en ¢l encontramos un «exceso» o «excedente» de la voluntad de vivir. De tal manera que el individuo
que comete suicidio emprende —por principio— una batalla perdida frente a la leccion que es la
vida, por mucho que su desesperacion sea causada por lo inexplicable. Asf, el suicida se declara la
guerra a si mismo, es incapaz de dejar de querer; mediante la decisién de darse muerte desecha la
posibilidad real de negar la voluntad.®!

En definitiva, con el acto del suicida se produce una apuesta por la vida, negando la indi-
vidualidad que nos aprisiona y que hace que nuestra existencia transite por el horizonte de lo
tragico y de lo superficial. Y, dando otra vuelta a la cuestion, todo miedo al deceso procedera
a su vez de la woluntad, puesto que contempla su finalizacién fenoménica como una limitacion,

3% Se vefa al inicio de la concepcion empirica de la muerte que el animal no tenfa un conocimiento (racional)
sobre ella. No la espera al carecer del aparato cognoscitivo que hace anticipar su finitud. Pero ello no significa
que no sea una encarnacion mas de la voluntad. Ahora bien, al carecer de conciencia, ¢qué sucede con el miedo
a la muerte del animal? Si no lo tiene, al no poseer razén, ¢significa que, en el orden de la muerte, los animales
aventajan a todos aquellos que siguen moviéndose guiados por la racionalidad? Respecto a la muerte, ¢el animal
esta mas avanzado que el animal racional?

%9 Schopenhauer, A., E/ mundo como voluntad y representacion I1, op. cit., p. 531.
% Gonzalez Setrano, C. ., Arte y miisica en Schopenbaner. El camino hacia la experiencia estética, op. cit., pp. 35-50.
o1 Ibid., pp. 35-36.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
146 Schopenhauer y la ciencia



LA MUERTE FENOMENICA Y LA INDESTRUCTIBILIDAD DE LA VOLUNTAD

al mimetizarse sobremanera con su objetivacion. Se ha llegado a identificar de tal modo con
su produccion, se ha alienado hasta el paroxismo con la realidad que ha engendrado, que ve
su entidad en términos de individuales y, por ese motivo, se resiste con todas sus fuerzas a
perecer. Realmente esta resistencia, que en algunos casos se traducira como temor, se debe a
que, en ultimo término, «el conocimiento le presenta su ser unicamente en el fenémeno indi-
vidual, de donde nace el engafio de que morira con él»*. Es la racionalidad, el intelecto, quien
embruja a la voluntad con el sortilegio de su fin. Pero sera el conocimiento humano el que fi-
nalizard con la muerte, «la linterna que se apaga tras haber prestado su servicion®; lo que su-
cede es que, para escaparse de esta fatalidad, genera el hechizo de que sera la voluntad la que
sucumbira ante la muerte. El sujeto debe desembarazarse de las instancias racionales que lo
engafan constantemente asegurandole su destruccion. Este aspecto también es crucial en el
pensamiento romantico. Por ejemplo, si se toma en consideracién a Keats se vera que la as-
piracion fundamental del individuo sera la Belleza (Beauty is truth es el axioma poético del pen-
samiento de Keats)®. Para poder alcanzatla sera necesario desterrar todos los elementos que
configuran nuestra vida cotidiana, una vida sometida a los dictamenes utilitaristas de la coti-
dianidad, asi como abjurar de los poderes de lo racional e intelectual (cosa que también se ve
en Novalis, Holderlin, Byron, Coleridge, Wordsworth...). Dicho en otros términos, cuando
iniciamos el periplo hacia la Belleza, hay que desembarazarse de las exigencias de una exis-
tencia vertebrada por la racionalidad, el intelectualismo y el pragmatismo. Es la Imaginacion
la que implica un éxtasis, una destruccion de los limites epistemologicos, que situa al sujeto
en la disposicion de contemplar la Belleza.

Sin embargo, la Belleza adquiere un caricter meduseo (tal y como afirmaba Leonardo da
Vinci) al implicar la Muerte y la destruccion. Hay una comunion de Belleza y muerte que, a su
vez, ejemplifica el espejismo de toda posesion: cuando una realidad se posee, inmediatamente
viene la destruccion de lo poseido. A la promesa siempre le acompana la frustracion y el de-
sencanto. En este punto, el vinculo con la voluntad y su encarnacién fenoménica en Schopen-
hauer es patente. Por ello, la Belleza se alza como una realidad intangible, esencia a la que debe
aspirarse aun a sabiendas de que jamas podra ser palpada ni mucho menos conquistada. Exige
una salida extatica del mundo que aprisiona al sujeto, una muerte de todas las vicisitudes que
lo encarcelan en una existencia de inautenticidad. Pero solo en la muerte se dara la Belleza y
solo la muerte poseera la verdadera Belleza anhelada. La dialéctica deseo-frustracion asi como
su rechazo al poder de la racionalidad que plantea Keats resonaran en la propuesta de Scho-
penhauer. Ademas, la muerte para Keats implica un limite pero también la entrada en un es-

2 Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 11, op. cit., p. 551.
8 Ibid., p. 552.

# El camino para alcanzar la Belleza es lo sublime, un sentimiento extatico que se nuttre de la potencia de la
Imaginacion. A diferencia de Kant o Burke, para Keats lo sublime no es la meta altima de la experiencia, sino
que se erige en un sendero que, en ultima instancia, conduce a la Belleza.

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 147



ORIOL ALONSO CANO

pacio de autenticidad que rompe los grilletes de la razén y del interés egoista. La muerte es acceso
a una region en la que el individuo se deshace de si para extasiarse con la inconmensurabilidad
de la esencia. Por todo ello, la vinculaciéon con la perspectiva schopenhaueriana serfa patente.

Ahora bien, para Schopenhauer, el terror a la muerte es provocado, en ultima instancia,
port el principinm individunationis que somete a la voluntad al funesto engano de que su existencia
se limita al ser que fenece. Pero la individuacién viene dada por el conocimiento, tal y como
se observé mas arriba, por el imperio de la racionalidad. De lo que se trata es de hacer retornar
al conocimiento a sus limites pragmaticos y considerarlo como lo que verdaderamente es: un
instrumento de la voluntad de vivir. La racionalidad —aqui Schopenhauer seguira a Hobbes—
debe suministrar los medios necesarios para que los deseos de la voluntad se lleven a cabo,
para conseguir saciar, aunque momentaneamente, su voracidad.

No se puede salir del encuadre que dictamina la /dgica de la voluntad. El entendimiento tiene
poco que ganar en su intento de anular a la voluntad y en inocularle el miedo. La voluntad
reina por doquier ya que «muerte y nacimiento son la perpetua renovacioén de la conciencia
de la voluntad, que en si misma carece de principio y fin, y que constituye la tnica sustancia
de la existencia»®.

Sin embargo, esta renovacion eterna no implica ningun tipo de reconocimiento de lo pa-
sado en otras encarnaciones. No podemos recordar la existencia de la voluntad antes de la
objetivacion individual ya que la capacidad mnémica depende de la actividad intelectual pero,
tal y como se ha apreciado, el intelecto es la parte que fallece. Por consiguiente, todo recuerdo
de una hipotética existencia pasada queda desarticulado por la finitud del aparato cognoscitivo.
Con ello, a su vez, se derriba cualquier apuesta por la metempsicosis, es decir, por la teoria
pitagorico-platonica de la transmigracion de la yym. En todo caso, esta concepcion seria valida
en tanto que se ligase con la palingenesia, es decir, la vision Vedanta que propugna el perpetuo
renacimiento de lo mismo: dukka®. Hay un continuo ciclo de renacimiento y muette que no
finalizarfa nunca.

Schopenhauer incluso habla de razones histéricas que justifican la palingenesia. Particu-
larmente hace referencia a la epidemia de peste negra que devasto el siglo X1v, despoblando
gran parte del mundo antiguo. Pero, paradéjicamente, de esa penalidad y exterminio nacié
una fertilidad inusual en la que, como dato curioso, abundaron los nacimientos de gemelos.
Asi pues, la nueva vida «se paga con la vejez y la muerte de otro ser que se ha extinguido

9 Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 11, op. cit., p. 553.

% Este concepto es clave para la filosofia schopenhauetiana. La tradicién Vedanta entiende por dukka este

perpetuo morir y renacer; no obstante, el concepto no se restringe simplemente a dicha acepcion. Para la tradicion
Samkhya el nacimiento, la vida, la muerte, el amor es dukka (sufrimiento). Este sufrimiento no debe entenderse
unicamente desde el punto de vista de la capacidad afectiva del ser humano. Mas bien pretende destacar, tal y
como asevera Buda, que todo es dolor producido por el desconocimiento que conduce a aferrarse a la pervivencia
de lo transitorio. Es mas que patente el motivo por el que Schopenhauer extrae esta idea del pensamiento budista
para incorporatla a su sistema.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
148 Schopenhauer y la ciencia



LA MUERTE FENOMENICA Y LA INDESTRUCTIBILIDAD DE LA VOLUNTAD

pero contiene el germen indestructible del que ha surgido el ser nuevo: ellos son un “solo
ser”»%,

Solo hay una manera de eliminar, en definitiva, toda negatividad de la muerte, a saber: negar
la voluntad de vivir. Si se consigue aplacarla y cercenarla, se anulara todo el dinamismo que genera
en su manifestacion fenoménica. Esta articulacion se podria llevar a cabo a la sazén de una
iluminacién intuitiva que permitirfa el reconocimiento del circulo infernal que genera el mundo
en tanto voluntady representacion, bien a través del arte®... La cuestion clave es que para alcanzar
ese estado, el yo, y todas sus implicaciones, debe desaparecer. Aniquilando el yo, se eliminara
finalmente la vo/untad de vivir. Este es el inico modo para extirpar la angustia a la muerte al ser
conscientes de aquello que Holderlin afirmaba: «;Santa naturalezal Eres la misma en mi y fuera

de mi. No tiene que ser tan dificil unir lo que estd fuera de mi con lo divino que hay en mi»™.
4. CONCLUSION

Se planteaba al inicio de la investigacion que delimitar una concepcién de la muerte propia de
todo el movimiento romantico era un sacrilegio. Tenfamos que adentrarnos en el pensamiento
de cada autor asi como en cada una de sus obras, etapas... para advertir una multiplicidad de
sentido que, en definitiva, imposibilitaba una definicién clara y univoca del fenémeno. Sin em-
bargo, adentrandonos en una tentativa imposible (¢y qué es sino el Romanticismo sino una
apuesta por lo Imposible?), se apuntd que todos los caminos romanticos desembocaban en la
muerte, entendiéndola como la (re)afirmacion del Yo, la eliminacién de la escision tragica que
desgarra la vida del individuo, a través de la comunién con la verdadera esencia de la existencia.

Al considerar la adscripcion de Schopenhauer al movimiento romantico respecto al tema
de la muerte, deberfamos atender a toda la complejidad antes mencionada. Para Schopenhauer,
tal y como se ha visto, en la muerte es el Yo el que desaparece, es decir, fenece la encarnacion
fenoménica de la voluntad. No hay, por ende, ninguna apuesta por la identidad o por la afir-
macion de la yoidad en la muerte. Precisamente es ese yo el que nos ancla en la inautenticidad
y el que nos hace concebir la muerte como un horizonte de nulidad, donde todo desaparece,
abonando, consecuentemente, el terreno para la irrupcion del miedo ante el fenémeno de la
muerte. De esta manera, Schopenhauer se alza contra la enfatizacion del sujeto, de la particu-
laridad, de lo singular, en la muerte que realiza gran parte de los autores romanticos. Aqui, en
este punto, chocara con buena parte de las concepciones de la muerte que podemos encontrar
en autores como Goethe, Byron o Kleist, por citar algunos de los multiples nombres que po-
drfamos destacar.

7 Schopenhauet, A., E/ mundo como voluntad y representacion 11, op. cit., p. 557
% Gonzalez Setrano, C. J., Arte y miisica en Schopenhaner. El camino bacia la experiencia estética, op. cit., pp. 81-127.
% Holdetlin, E., Hiperién o el eremita en Grecia, op. cit., p. 125.

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 149



ORIOL ALONSO CANO

No obstante, Schopenhauer defiende que en la muerte la verdadera esencia, es decir, la
voluntad, contintia inmutable tras el fallecimiento de su encarnacion. El ser del sujeto, la savia
que alimenta ese Yo exacerbado por la mayoria del movimiento romantico, continda con su
recorrido, lo cual acerca a Schopenhauer a propuestas como las de Novalis (con todos los
matices que se han planteado en la investigacion acerca del giro cristiano de Novalis), Hol-
derlin o Wordsworth, entre otros. Que el Yo desaparezca no implica que lo que configura la
materia esencial, el nucleo de la vida, perezca con la subjetividad. Ademas, en la muerte, ho-
rizonte tragico que escinde al sujeto y lo somete a una existencia perpetuada en la frustracion,
se desvanece. Tanto para Schopenhauer como para algunos autores romanticos (Holderlin,
Novalis, Kleist o Keats), con el deceso finaliza el desgarro de una existencia dividida por el
deseo y marcada por la frustraciéon que siempre conlleva todo anhelo.

A su vez, sera el llanto de la razén aquello que incitara, en dltima instancia, a reclamar
nuestro derecho como individuos y a temer la muerte como el fin absoluto. Cercano a la prac-
tica totalidad de autores romanticos, Schopenhauer apuesta por un alejamiento de todo inte-
lectualismo ya que es la racionalidad quien nos arrastra por una consideraciéon parcial de la
existencia, deformandonos, en dltimo término, el fenémeno de la muerte. Hay que desemba-
razarse, en definitiva, del acoso de nuestro intelecto para poder mirar sin temor a los ojos de
la Parca.

BIBLIOGRAFIA

ARGULLOL, Rafael, Territorio de/ Ndmada, Destino: Barcelona, 1993.

—, E/ Heéroe y e/ Unico, Acantilado: Barcelona, 2009.

GONZALEZ SERRANO, Carlos Javier, Arte y miisica en Schopenhaner. El camino hacia la experiencia
estética, Locus Solus: Madrid, 2016.

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Fenomenologia del espiritn, FCE: Madrid, 2004.

HOLDERLIN, Friedrich, La muerte de Empédocles, Acantilado: Barcelona, 2001.

—, Hiperion o el eremita en Grecia, Hiperion: Madrid, 2014.

—, Poemas de la locura, Hiperion: Madrid, 2014.

KANT, Immanuel, Critica de la razon pura, Alfaguara: Madrid, 2004.

KEATS, John, Odas y Sonetos, Hiperion: Madrid, 1997.

LEOPARDI, Giacomo, Carntos. Pensamientos, DeBolsillo: Barcelona, 2008.

MAINLANDER, Philipp, Diario de un poeta (Aus dem Tagebuch eines Dichters), Plaza y Valdés: Ma-
drid, 2015.

MAINLANDER, Philipp, Filosofia de la redencion, Ediciones Xorki: Madrid, 2014.

MANN, Thomas, Schopenhaner, Nietzsche, Frend, Alianza: Madrid, 2002.

NoOVALIS, Gérmenes o Fragmentos, Renacimiento: Sevilla, 2006.

—, Escritos escogidos, Visor: Madrid, 2014.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
150 Schopenhauer y la ciencia



LA MUERTE FENOMENICA Y LA INDESTRUCTIBILIDAD DE LA VOLUNTAD

ORTEGA Y GASSET, José, E/ Espectador, en Obras Completas 11, Revista de Occidente: Madrid,
1966.

PHILONENKO, Alexis, Schopenhaner. Una filosofia de la tragedia, Anthropos: Barcelona, 1989.

PLATON, Fedin, Gredos: Madrid, 2014.

SCHOPENHAUER, Arthur, Sobre la guadruble arrel del Principi de Rad Suficient, Laia: Barcelona,
1987.

—, Metafisica del amor, metafisica de la muerte, Magoria: Barcelona, 2002.

—, El mundo como voluntad y representacion 1, Trotta: Madrid, 2004.

—, El mundo como voluntad y representacion 11, Trotta: Madrid, 2005.

—, Parerga y Paralipémena, Valdemar: Madrid, 2009.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 151






