L INTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA
NATURA TRA FISICA E METAFISICA

SCHOPENHAUER'S INTERPRETATION OF NATURE BETWEEN
PHYsics AND METAPHYSICS

FiorELLA GIACULLI
DocTtorA EN FILOSOFiA

RESUMEN: Este ensayo tiene por objeto ilustrar la interpretacion schopenhaueriana sobre la
naturaleza, «objetivacién de la voluntad», con las innumerables implicaciones que esta defi-
nicién abarca. En la descripcion de lo que es la naturaleza, se destacan tres aspectos clave.
1) Segtn Schopenhauer, la naturaleza constituye uno de los objetos de la investigacion filosofica.
Analizarla filoséficamente significa tratar de identificar cuantos aspectos comunes e idénticos
existen entre los diferentes fenémenos; es decir, intentar reconocer el idéntico fundamento, la
naturaleza de las cosas. 2) Para examinar la naturaleza, se necesita el dialogo entre la metafisica,
la «ciencia de la experiencia en generaly, y las ciencias naturales, es decir, las «ciencias de las
experiencias particulares». Requiere una correlacion y aclaracion mutua, ya que lo general se
demuestra en lo particular y lo singular se reconduce a lo universal. 3) El didlogo entre estas
ciencias es ininterrumpido y, en efecto, se manifiesta desde la eleccién de la formacion uni-
versitaria, en sus escritos, culminando en Sobre la voluntad en la naturaleza, obra que ilustra los
puntos de contacto entre su filosoffa y las ciencias naturales; precisamente las confirmaciones,
en el sentido de reafirmacion y ulterior demostracion, provenientes de las ciencias empiricas
particulares a la metafisica de Schopenhauer.

PALABRAS CLAVE: vida, naturaleza, ciencias naturales, metafisica, Schopenhauer.

ABSTRACT: The following essay aims to illustrate the Schopenhauerian interpretation of nature,
«objectification of the willy, with the countless implications that this definition encloses. In
describing what nature is, three key aspects have been highlighted. 1) For Schopenhauer nature

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 59



FIORELLA GGIACULLI

is an object of the philosophical inquiry. To scrutinize nature philosophically means trying to
identify what is common and identical among the different phenomenons. 2) Sounding out
nature requires a dialogue between metaphysics, «science of the experience in generaly, and
natural sciences, «sciences of particular experiences». A mutual clarification and correlation
is needed, since the general reveals itself in what is particular and the singular flows into the
universal. 3) The dialogue between these sciences is continuous, in fact it can be seen from
Schopenhauer’s choice in university education, in his writings, culminating in Oz the Will in
Nature, a work that illustrates the contact points between his philosophy and natural sciences;
precisely the confirmations, meaning the reaffirmation and further corroborations, coming
from the particular empirical sciences going towards Schopenhauerian metaphysics.

KEYWORDS: life, nature, natural sciences, metaphysics, Schopenhauer.
1. SCANDAGLIARE LA ®YXIX: LA CORRELAZIONE TRA FISICA E METAFISICA

el capitolo XVII dei Supplements, intitolato «Sul bisogno metafisico del'uvomon, Ar-
thur Schopenhauer si sofferma su tale metaphysische Bediirfnifs, riflettendo sulla sua
origine, le sue configurazioni, e sul significato dell’espressione td peté Té GUOIKA.
L'uomo appare come quell’ essere che considera 'esistenza «enigmatica», ¢ non qualcosa
che «s’intenda da sé». Si rivela un animale peculiare, che tenta di comprendere non soltanto i
singoli fenomeni vitali, ma la vita nel suo complesso e nella sua complessita, provando a rav-
visare in essa un substratum comune. Egli astrae dal particolare all’'universale, attraversa il tempo
tramite concetti, muove da cio che avrebbe potuto precedere e provocare la vita a cio che co-
stituisce il suo termine, la morte, «vero genio ispiratore o il Musagete della filosofia»'. L’'uomo
¢ dunque V«animal metaphysicum», per il suo modo di interrogare e per quanto da esso consegue.
Domandando dell’esistenza, egli ha avvertito il bisogno di una wmetafisica, bisogno che ¢ inti-
mamente legato alla coscienza della natura peritura dei fenomeni, del loro fluire fulmineo, co-
scienza che a sua volta ¢ tutt'uno con quel sentimento di meraviglia, Ierwunderung, Boopdalerv,
stupore e sgomento, dinanzi al reale.
II mondo e Pesistenza appaiono dunque allo sguardo umano come un «problemay,

... di cui anche la persona piu rozza e limitata diviene, in singoli momenti di particolare lucidita, vi-
vamente consapevole, ma che penetra nella coscienza di ognuno con tanta maggior chiarezza
quanto piu questa coscienza ¢ lucida e riflessiva e quanto pit uno si € appropriato, con la cultura,
materia pet pensare: tutte cose che si elevano infine, negli animi atti al filosofare, sino al Oavpdlewv

! Schopenhauvet, A., I/ mondo come volonta e rappresentazione, Volume 11 (contenente i Supplementi ai quattro
libri del primo volume) introduzione e traduzione di Sossio Giametta, bibliografia e indici di Vincenzo Cicero,
Bompiani, Il pensiero occidentale: Milano, 2010, p. 1867. D’ora in avanti lo scritto sara menzionato come
Supplementi.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
60 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

[...] cloe sino a quella meraviglia che abbraccia in tutta la sua grandezza il problema che occupa
incessantemente la pitt nobile umanita di ogni tempo e paese senza datle pace.”

E dunque proptio dell'umano problematizzare, spostandosi dal peculiare al generale, dal ma-
teriale all'incorporeo; di un umano che abbia una coscienza che vada oltre il proprio micro-
cosmo, per contemplare il variopinto macrocosmo della vita. Tale odus essendi ha condotto
'uomo alla metafisica, «ogni pretesa conoscenza che vada oltre la possibilita dell’esperienza,
ossia oltre la natura o 'apparenza data delle cose, per fornire schiarimenti su cio da cui quella
sarebbe, nell’'uno o nell’altro senso, condizionata; o, per patlare in termini popolari, su cio
che si cela dietro la natura e la rende possibile»’. Metafisica che, sebbene per Schopenhauer
abbia un significato preciso, storicamente non si ¢ presentata in modo unilaterale, ma pluri-
voco. Basti pensare alla differenza tra la religione e la filosofia, (nonché alle diversita interne
alla prima e alla seconda), «metafisica popolare» e «dottrina di fede» I'una, trascendente; «me-
tafisica vera» e «dottrina della persuasione» I'altra, immanente: «La filosofia ¢ essenzialmente
sapienza mondana: il suo problema ¢ il mondo: con questo soltanto essa ha a che fare e lascia
gli déi in pace, ma si aspetta in compenso di essere a sua volta lasciata in pace da loro»”.

Stando a questa iniziale descrizione, la metafisica si delinea come un tentativo di compren-
sione non di cio che ¢ altrove e assolutamente altro rispetto alla natura, ma di cio che rende la na-
tura tale. Pertanto, I'avverbio petd non ¢ da intendersi nel significato di dopo, sopra, termini
che indicano una separazione alquanto netta tra la natura e cio che sarebbe o/fre, ma nell’ac-
cezione di dentro, indicante quel principio «eterno e indistruttibile» che non coincide fout court
con la natura, ma che in essa si rivela e di cui essa ¢ espressione. —Peraltro, per scongiurare
un’errata declinazione terminologica (lo analizzeremo meglio a breve), Schopenhauer definisce
la propria filosofia una metafisica immanente»—. Ebbene, la metafisica si configura come
un tentativo di intendimento dei fenomeni naturali nel loro complesso. D1 «interpretazione»
e «spiegazione» del mondo, organico e inorganico. Della sua intima natura a tutti comune,
che soggiace alle differenze specifiche.

Inoltre, osserva Schopenhauer, non ¢ I'unico sguardo che scruta i fenomeni, anche la fisica
prova a conoscetli: «della spiegazione dei fenomeni del mondo troviamo che si occupa anche
la fisica (nel senso piu ampio del termine). Ma nella stessa natura delle sue spiegazioni v’e gia
che esse non possono bastare»’. Ecco profilarsi due punti di vista profondamente dissimili,
ma complementari, sul mondo, sulla natura, «fonte o fondamento», die Quelle oder das Fundament,
della conoscenza filosofica, non essendo i concetti il cominciamento e 'argomento della me-
tafisica. Anzi, per Schopenhauer ne costituiscono soltanto il punto di arrivo, nonché I'indi-

2 Tbid,, p. 1331.
3 Tbid,, pp. 1317, 1319.
4 Tbid,, p. 1361.
5 Tbid., p. 1333.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 61



FIORELLA GGIACULLI

spensabile strumento comunicativo. Dunque, la metafisica, «scienza dell’esperienza in genere,
Wissenschaft von der Erfabrung siberhanpt, prova a decifrare la realta squadrando la realta stessa,
tentando di analizzare quanto essa sussurra. Quindi, tale scienza attinge dal mondo, dalla na-
tura, per dispiegarli. E non dai concetti, non essendo oggetti d’intuizione ma di mediazione
e meditazione, compendi di pluralita in unita che, pur scaturendo dal reale, ne sono oramai
distanti, riconducendo il simile all'identico e il dissimile al diverso, elevandosi e quindi distac-
candosi dalla precisa effettualita, sorvolando le sfumature che I'intuizione abbraccia.
Domanda difatti Schopenhauer,

Ma non appare addirittura assurdo che, per decifrare 'esperienza, vale a dire il solo mondo che
abbiamo davanti, si debba prescindere affatto da essa, ignorarne il contenuto e prendere e adoperare
come propria materia solo le vuote forme a noi note a priori? Non ¢ piuttosto appropriato alla cosa
che la scienza dell’esperienza in genere ¢ in quanto tale attinga appunto anche dall’esperienzar 1l suo
stesso problema le ¢ dato infatti empiricamente; perché non dovrebbe anche la soluzione prendere
in aiuto Pesperienza? Non ¢ un controsenso che chi patla della natura delle cose non debba guardare
alle cose stesse, e si debba invece attenere solo a certi concetti astratti? I compito della metafisica
non ¢ invero di osservare esperienze particolari, bensi di spiegare esattamente ’esperienza nel suo
complesso. Il suo fondamento dev’essere dunque certamente di natura empirica.®

Tale osservazione empirica puo essere sia esterna che interna: ossia puo riguardare e le
altre cose e se stessi, gli oggetti mediati e 'oggetto pitt immediato. —Inoltre, come si esplichera
a breve, la conoscenza interna ¢ decisiva per la comprensione mondana—.

Ora, posto cio, il lettore potrebbe rimanere interdetto, nella misura in cui la metafisica ¢
descritta come una scienza che prova a decifrare I'esperienza scrutando Pesperienza stessa,
quasi in contraddizione con il significato comune del termine, che alluderebbe a una realta
sovrasensibile. Schopenhauer, invece, illustra che empiria ¢ valicata in modo fittizio, per cio
che essa evoca e indica, e non attraverso effettivi superamenti. Precisamente, il peta si riferisce
a quel fondamento originario, Urgrund, a quella cosa in sé, Ding an sich che, sebbene non ridu-
cibile totalmente al fenomeno, in esso si rivela. Ecco lo scarto tra cio che ¢ dentro 1a natura,
oltrele sue leggi e le sue forme, e la natura stessa che ne ¢ la manifestazione. Quindi, la distin-
zione tra fenomeno e cosa in sé, «l piu grande merito di Kant», costituisce il «ponte» con il
quale la metafisica «oltrepassa» I'esperienza e nel contempo si ancora a essa: la natura delle
cose non coincide 7070 coelo con le cose della natura, cid nonostante esse ne sono la manifesta-
zione, il suo rendersi visibile che, in quanto tale, consente di avvicinarsi al per s¢ mediante il
per gli altri, 1a relazione soggetto-oggetto, legame ineludibile di ogni conoscenza:

E sebbene nessuno possa, attraversando 'involucro delle forme dell’intuizione, conoscere la cosa
in sé, d’altra parte, nondimeno, ognuno la porta, questultima, in sé, anzi ognuno ¢ essa stessa; pet-

S Tbid., p. 1349.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
62 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

cio essa dev’essergli in qualche modo accessibile nell’autocoscienza, anche se solo condizionata-
mente. |...] Questo nucleo in verita non pud mai essere staccato del tutto dal fenomeno ed essere
considerato per sé come un exs extramundanun, ma viene conosciuto sempre e solo nelle sue rela-
zioni e rapporti col fenomeno stesso. Ma l'interpretazione e spiegazione di quest’ultimo, in riferi-
mento al suo nucleo interno, ci puo fornire su di esso lumi di cui altrimenti non abbiamo coscienza.
In questo senso dunque la metafisica va oltre il fenomeno, cioe la natura, spingendosi fino a cio
che si cela in essi o dietro di essi (T0 HETA TO QUGIKOV), € perd considerandolo sempre e solo come
cio che in essi appare, non gia indipendentemente da ogni fenomeno; rimane quindi immanente ¢
non diventa trascendente. Giacché non si stacca mai del tutto dall’esperienza, ma rimane di essa
una semplice interpretazione e spiegazione, dato che non parla mai della cosa in sé altrimenti che
nel suo rapporto col fenomeno.”

Ebbene, la metafisica in quanto scienza dell’esperienza, Erfahrungswissenschaft, si erge a
tentativo di interpretazione e spiegazione, Auslegung und Deutung, della totalita e universalita
dell’esperienza, del suo «senso e contenutoy, i quali costituiscono I'elemento metafisico «ri-
vestito» dal fenomeno. La metafisica si configura dunque come una possibilita di «decifra-
zionew, Entzifferung, dello «scritto occultow, la totalita dell’empiria.

Di contro, la fisica ¢ la scienza delle esperienze particolari, avente come oggetto di ricerca fe-
nomeni singoli e singolari, accadimenti in un preciso spazio e tempo, una porzione della na-
tura, una branca del sapere, i nessi causali che legano i corpi. Insomma, la fisica scandaglia il
particolare e la metafisica 'universale. —Elementi che, come vedremo, occorre distinguere
ma non separare, essendo legati 'uno all’altro—.

Ora, nonostante i risultati ottenuti da tale spiegazione, I'indagine fisica riscontra dei limiti
connaturati nel suo stesso vagliare. Pertanto, per Schopenhauer, la fisica abbisogna di una me-
tafisica «per appoggiarvisi», per dare continuita alla sua ricerca, che altrimenti si arena almeno
in due limiti: si arresta di fronte al concetto di forza (non ulteriormente spiegabile fisicamente);
si incaglia in un dato punto del nesso causale:

... Vinizio della catena causale non si puo raggiungere assolutamente 7zas, esso, esattamente come i
limiti del mondo nello spazio e nel tempo arretra senza posa e all'infinito; [...] tutte quante le cause
efficienti, in base alle quali si spiega tutto, si fondano sempre su qualcosa di completamente in-
spiegabile, cio¢ sulle gualita originali delle cose e sulle forge naturali che in esse si manifestano, per
le quali quelle agiscono in maniera determinata, per esempio come gravita, durezza, forza propul-
siva, elasticita, calore, elettricita, forze chimiche ecc., e che poi in ogni spiegazione data rimangono
li, come una grandezza sconosciuta affatto ineliminabile in un’equazione algebrica del resto per-

fettamente risolta [...].%

7 Tbid, p. 1353.
S Tbid., p. 1335.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 63



FIORELLA GGIACULLI

Queste due mancanze dovrebbero evidenziare la necessita di una metafisica, che possa
«raccogliere i fili» 1a dove la fisica li lascia cadere, che possa costituire la «chiave» ermencutica
di tutti 1 suoi presupposti, dispiegando I'intimo fondamento dei fenomeni. Una fisica che non
abbracci una metafisica resta una conoscenza parziale, «relativamente vera», limitata perché non
in grado di capire pienamente cosa sia la realta fenomenica. Parimenti, sara discorso a breve,
una metafisica che non tenga conto della fisica resta una conoscenza frammentaria. Quindi,
un fiszco che siisola nel suo cantuccio disciplinare non dovrebbe avanzare la pretesa di aver ri-
schiarato ogni problematicita attraverso quell’irrelata e settoriale branca della vita. Un tale stu-
dioso resta per Schopenhauer «ignorante»’, un «ficcanaso della natura»'’, perché crede di aver
illuminato con il particolare 'universale. Schopenhauer si esprime in termini cosi aspri per
contestare coloro che hanno un sapere erudito e microscopico e nient’altro che quello, essendo
incapaci o nolenti di congiungerlo agli altri saperi che desiderano comprendere la polilaterale
figura della vita. Non biasima affatto gli uomini di scienza che, conformemente alla loro vo-
cazione, si dedicano a un settore piuttosto che a un altro, ben consci del limite della loro
ricerca e per questo dialoganti con gli studiosi dell’esperienza in genere. Schopenhauer critica co-
loro che credono di aver gettato luce sul «geroglifico» che la natura ¢ mediante la sola osser-
vazione di singoli fenomenti, slegati da uno sguardo complessivo, che miri a cogliere il tutto e
non la parte, I'identico substrato e non il diverso accidente. Pertanto, una fisica che voglia re-
almente investigare la gVo1g dovrebbe porsi in un atteggiamento di ascolto e di apertura, volto
al completamento, nei confronti della metafisica.

? Cfr. Schopenhauet, A., Suila volonta nella natura, a cura di Sossio Giametta, BUR: Milano, 2010, pp. 34-35: «A
codesti signori del crogiuolo e della storta si deve far entrare in testa che la chimica da sola va bene per fare un
farmacista, ma non per fare un filosofo, come a certi altri scienziati loro parenti in spirito [bisogna far entrare in
testa] che uno puo essere un perfetto zoologo e conoscere a menadito tutte le sessanta specie di scimmie, e pero,
se non ha imparato nient’altro che magari il suo catechismo, considerato nel suo complesso, ¢ un uomo ignorante,
da annoverare tra il volgo. Ma questo, ai nostri tempi, ¢ un caso frequente. Oggi si erigono a rischiaratori del
mondo persone che hanno imparato la loro chimica o fisica o mineralogia o zoologia o fisiologia, ma nient’altro
al mondo, e aggiungono a queste le altre loro uniche conoscenze, cioe quanto ¢ loro rimasto appiccicato addosso,
dagli anni di scuola, della dottrina del catechismo, e se per loro poi questi due tronconi non collimano insieme,
essi si fanno subito schernitori della religione e per conseguenza insulsi e crassi materialisti. Che una volta ci siano
stati un Platone e un Aristotele, un Locke e specialmente un Kant, lo hanno forse sentito dire una volta a scuola,
tuttavia non hanno ritenuto che queste persone, visto che non maneggiavano crogiuolo e storta, né imbalsamavano
scimmie, fossero degne di maggior conoscenza; ma per contro, gettando tranquillamente dalla finestra il lavoro
del pensiero di due millenni, spacciano al pubblico una filosofia ottenuta coi propri ricchi mezzi spirituali, in base
al catechismo da un lato e ai crogiuoli e alle storte, o ai registri pitecologici dall’altro. A costoro bisogna dire, senza
mezzi termini, che essi sono degli ignoranti e che hanno ancora molto da imparare prima di poter interloquite».

0 Cf. Supplements, op. cit., pp. 1343, 1345: «Percio si indaga con la massima esattezza la buccia delle natura, che
si conoscano per filo e per segno gli intestini dei vermi intestinali e i parassiti dei parassiti; ma se viene uno, ad
esempio come me, e patla del nocciolo della natura, non stanno ad ascoltatlo, pensano appunto che questo non ri-
guardi la cosa e continuano a spilluzzicare sulle loro bucce. Questi scienziati oltremodo microscopici e micro-
logici, si ¢ tentati di chiamarli i ficcanasi della naturay.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
64 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

Nel contempo, poiché la metafisica cerca di capire e carpire il generale, che si comprova
nel particolare, oggetto di studio delle scienze naturali, il filosofo non puo trascurare le ricerche
dei naturalisti. Difatti Schopenhauer, per sottolineare quanto le due prospettive siano inter-
connesse, complementari, seppur dissimili nel modo e metodo di osservazione del comune
oggetto, invita a comprendere che «la conoscenza pit completa possibile della natura ¢ 'emen-
data presentazione del problema della metafisica; percio nessuno puo arrischiarsi in questa
senza aver prima acquisito una conoscenza, anche se solo generica, ad ogni modo profonda,
chiara e organica di tutti i rami delle scienze naturali»''. Inoltre, posto che la metafisica non
puo tralasciare 1 risultati della fisica, deve dunque cercare in essa «conferma e chiarificazioni»,
nella misura in cui il generale, comune e identico all’empiria tutta, dovrebbe ravvisarsi nel par-
ticolare; il quale, a sua volta, necessita di uno sguardo piu esteso, che sappia astrarre lo stesso
dal diverso e cosi provare a decifrare la natura: uno sguardo che sappia essere dralettico mediante
il duplice movimento di cuvaywyn e di dwipeoig, di conduzione del molteplice diverso all”’ uno
identico, e di separagione del distinto nel medesimo, isolando dunque con il pensiero I'gv kat
v e il particolare'.

Ebbene, ambedue fisica e metafisica dovrebbero riconoscere la necessita del mutuo ascol-
tarsi, per una comprensione piu chiara e completa del mondo, della natura. Per far intendere
1 termini di tale correlazione, Schopenhauer, solito nell’'adoperare immagini congeniali, ne uti-
lizza diverse: come gli «esperti musicisti» necessitano di un «direttore d’orchestra» per la rea-
lizzazione di una sinfonia, e viceversa, cosi 1 fisici abbisognano della coordinazione e della
guida dei filosofi, a cui a loro volta occorre materiale variegato in cui individuare lo stesso;
come gli «operai ginevrini» sanno costruire singoli parti di un orologio, solo rotelle, solo molle,
solo catene, senza saperle legare, e I’ «<orologiaion costruisce un’unita compiuta a partire dalla
molteplicita disgiunta, cosi 1 fisici sono in grado di analizzare perfettamente singoli fenomeni,

W Tdem.

2 Detto en passant, I'invito schopenhauetiano a contemplare 'empitia con uno sguardo d’insieme che sappia

isolare le differenze, senza negarle, e afferrare il comune sostrato delle cose ¢ attuato 7 primis, coerentemente,
da lui stesso, come si evince dai suoi studi e dai suoi scritti. E Nietzsche non avrebbe dimenticato di sottolineare
tale qualita del suo educatore, condividendo un’idea affine circa un certo atteggiamento scientifico: «l.a sua gran-
dezza ¢ di essersi messo di fronte al quadro della vita come di fronte a un tutto, per interpretarla come un tutto,
mentre le menti piu acute non riescono ad evitare 'opinione errata secondo cui ci si avvicinerebbe a questa in-
terpretazione se si indagassero scrupolosamente i colori con cui questo quadro ¢ stato dipinto e la materia su
cui ¢ stato dipinto; forse con il risultato che si tratta di una tela tessuta in modo terribilmente intricato con dei
colori sopra, che non si possono indagare chimicamente. Bisogna indovinare il pittore per comprendere il quadro,
questo sapeva Schopenhauer. Ma tutta la corporazione di tutte le scienze si preoccupa di comprendere quella
tela e quei colori, non il quadro; anzi si pud dire che soltanto colui che ha ben fermo negli occhi il quadro
generale della vita e dell’esistenza potra servirsi delle singole scienze senza danneggiarsi: infatti, senza un tale
quadro complessivo regolatore, esse sono fili che non portano mai alla fine e che rendono il corso della nostra
vita ancora pit confuso e labirintico». Nietzsche, E., Schopenbauer come educatore, a cura di Mazzino Montinari,
nota introduttiva di Giorgio Colli, Adelphi: Milano, 2009, p. 33.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 65



FIORELLA GGIACULLI

ma scissi gli uni dagli altri, e il filosofo ¢ capace di unitli sulla base di una comune identita,
che soggiace alle differenze'.

2. UNA FORMAZIONE SCIENTIFICA E FILOSOFICA

Indicativi di questo pensiero sono la scelta formativa del filosofo, 'ininterrotto confronto tra
le diverse prospettive rivelantesi nei suoi sctitti, e 'opera Su/la volonta nella natura; elementi che
esamineremo /# inere € che sono emblematici di un tentativo di deczfrazione della natura fondato
sul dialogo tra la ricerca filosofica e scientifica. Accenniamo rapidamente e schematicamente
al primo tratto per attardarci sui seguenti.

Gia durante il suo viaggio europeo, 1803-1804, a quindici anni, incontra a Londra William
Herschel per avere spiegazioni sui telescopi; a Parigi si reca presso 'Osservatorio, I'Istituto di
chirurgia, I'Istituto Nazionale e il Jardin de plantes. Non furono semplici visite turistiche, ma
occasioni in cui egli ebbe la possibilita di essere accompagnato da membri delle istituzioni,
ponendo domande mirate e ricevendo numerosi chiatiment'.

11 9 ottobre 1809 Schopenhauer si iscrive alla facolta di medicina “Georgia Augusta” di
Gottinga. Nel primo semestre invernale, 1809/10, frequenta con assiduita i corsi di matema-
tica di B. F. Thibaut, di anatomia del corpo umano di A. E Hempel e C. J. M. Langebeck e le
lezioni di storia naturale e mineralogia di J. F. Blumenbach. Nel secondo semestre estivo, segue
le lezioni di fisica di J. T. Mayer, il successore di G. C. Lichtenberg, le lezioni di botanica di
H.A. Schrader e di chimica di F. Stromeyer, seguace di Lavoisier. Nell'inverno 1810/11, no-
nostante il passaggio alla facolta di filosofia, Schopenhauer frequenta sia i corsi di metafisica
e psicologia di Schulze, che lo avrebbe guidato verso le letture di Platone e Kant, sia i corsi di
astronomia fisica e meteorologia di Meyer, e di anatomia comparata e fisiologia di Blumen-
bach. Nel 1811 si trasferisce presso I'Universita di Berlino, attratto dalla fama di Fichte, da
cui sarebbe stato presto deluso. Seppur immatricolato in filosofia, frequenta fin dal primo se-
mestre 1 corsi di chimica sperimentale di M. H. Klaproth, quelli di ornitologia, anfibiologia,
ictiologia e sugli animali a sangue bianco e domestici di M. H. Lichtenstein (il quale, in occa-
sione della disputatio sostenuta da Schopenhauer il 23 marzo 1820, avrebbe difeso il suo ex al-
lievo nello scontro con Hegel intorno al concetto di «funzioni animali); altri sul magnetismo
e sull’elettricita di P. Ermann. Durante il semestre estivo del 1812 Schopenhauer ascolta le le-
zioni di Lichtenstein sulla zoologia e entomologia e quelle di geognosia di C.S. Weiss. Nell’ul-
timo semestre invernale, 1812/13, segue i corsi di fisica di E. G. Fischer, di astronomia di J. E.
Bode; frequenta fisiologia generale di J. Horkel, zoologia di Lichtenstein e anatomia del cer-

B Cfr. Supplements, op. cit., pp. 1253, 1255.

" Cfr. La formazione scientifica di Schopenhaner, in Segala, Matco, Schopenbaner, la filosofia, le scienze, Edizioni della
Normale: Pisa, 2009, pp. 215-228.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
66 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

vello umano di F. C. Rosenthal®. 11 1813 ¢ I'anno dell'incontro con Goethe, formativo per
numerosi aspetti: si pensi alle suggestioni sul metodo filosofico caratterizzato dal dialogo tra
saperi differenti; all'influenza circa le idee di polarita e genialita. Soprattutto, si consideri che
il giovane Schopenhauer avrebbe appreso e condiviso 'importanza della sperimentazione, ap-
plicandola alla fisiologia della visione, giungendo al trattato Sw/la vista e i colori*.

Dunque, si tratta di una formazione profondamente in linea con l'idea secondo la quale
«nessun sistema filosofico puo conseguire un’autorita duratura se non si stringe alle scienze
naturali e non si pone con esse in una stabile connessioney; idea che non sarebbe mutata nel
corso del tempo, come attestano le lettere private!” ma soprattutto i costanti e inesauribili ri-
ferimenti alle scienze naturali, dalle annotazioni giovanili pubblicate postume alla sezione Su/la
filosofia e la scienzga della natura contenuta nei Parerga (luoghi in cui, del resto, ¢ espressa una pre-
cisa visione di filosofia della natura, quale composizione di indagine filosofica, volta all'universale,
e di ricerca scientifica, dedita al particolare)'®.

5 Cfr. Volpicelli, Ignazio, A. Schopenbaner, Ia natura vivente e le sue forme, Marzorati editore, Settimo Milanese
1988, pp. 19-20.

' Volendo approfondire alcuni tratti dell’incontro tra Schopenhauer e Goethe, si legga Goethe ¢ Schapenhaner:
la natura dei colori e i colori della natura, in Grigenti, E., Natura e rappresentazione. Genesi e struttura della natura in Arthur
Schopenbaner, Istituto Italiano per gli Studi Filosofici, La citta del sole: Napoli, 2000, pp. 117-212. Si veda anche
Segala, M., «Schopenhauer, Goethe e I'ottica sperimentalex, in Rivista di Filosofia, XCVI, n. 2, 2005, pp. 217-231,
reperibile anche al sito ITEM (Institut des textes et manuscrits modernes). Un modo interessante, certamente
parziale, per comprendere alcuni aspetti del loro pensiero e alcune dinamiche relazionali, puo consistere nella
lettura del loro scambio epistolare. Da esso emerge uno Schopenhauer amareggiato, non tanto per le divergenze
teoriche, comunque discutibili e risolvibili, quanto piuttosto per la proposta goethiana di collaborare con Seebeck,
interpretata dal suo lato come un voler distanziarsi da lui, essenzialmente perché disinteressato e in disaccordo;
viceversa, considerata da Goethe come una possibilita, per il giovane studioso, di proseguire e condividere con
altri le sue ricerche. Si legga dunque il Carteggio con Goethe, in Schopenhauer, A., La vista e i colori e carteggio con
Guoethe, a cura di Mazzino Montinari, Abscondita: Milano, 2002, pp. 115-147.

7 Considetiamone una a mo’ di paradigma: «lo —cosi sctiveva Schopenhauer a Julius Frauenstadt il 12 ot-
tobre del 1852 ripercorrendo alcune tappe della sua formazione nel campo delle scienze naturali— ho diligen-
temente compiuto i miei studi di anatomia con Hempel e Langenbeck, sulla anatomia del cervello ho poi
frequentato uno specifico seminario tenuto da Rosenthal nel teatro anatomico del Pépiniere a Berlino, ho fre-
quentato per tre semestri chimica, per tre semestri fisica, per due zoologia, anatomia comparata, mineralogia,
botanica, fisiologia generale, geografia, astronomia ecc., durante tutta la mia vita ho inoltre seguito i progressi
di tutte queste scienze e ho studiato le opere principali specialmente dei francesi e degli inglesi, come testimoniano
gli esemplari con le glosse nella mia biblioteca». Schopenhauer, A., Gesammelte Briefe, hrsg. Arthur Hibscher,
Bouvier: Bonn, 1978, p. 29, riportata in Vecchiotti, Icilio, «Prefazione» a Schopenhauer, A., Metafisica della natura,
Laterza: Roma-Bari, p. IX.

'8 Per osservate diacronicamente la relazione schopenhauetiana con le scienze, si legga la puntuale descrizione
di Segala, in Segala, Marco, Philosgphie de la nature et sciences chez Schopenhanerin Les Etudes philosophiques 2012/3 nu-
mero 102, Presses Universitaires de France.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 67



FIORELLA GGIACULLI

3. IL CORPO UMANO: LA «CHIAVE PER DISSERRARE» LA NATURA DELLE COSE

Ora, posto che entrambe metafisica e fisica osservano lo stesso oggetto, ma da angolature di-
verse'”, ammesso che il metods da seguite per lo studio della natura debba tener conto delle pos-
sibilita e dei limiti di ognuna e in virtu di questo riconoscimento lasciarsi completare dall’altra,
occorre capire che cosa sia il fenomeno che scandagliano oltre ad essere rappresentazione, oggetto
perun soggetto, con le rispettive forme e problematicita gnoseologiche; quale sia quell’identico
substratum sottostante alle conformazioni piu diverse, cosa sia Iz s¢ della natura. —Come a
breve espliciteremo, ¢ dunque un particolare sguardo che consente di svelare la natura delle
cose, non propriamente una scorsa scientifica o filosofica—.

Difatti, secondo Schopenhauer, le filosofie precedenti la sua possono definirsi «un mostro
dalle molte teste ciascuna delle quali parla una lingua diversa»®, a causa delle divergenze di
pensiero. Inoltre, pur concordando in linea generale sull’esistenza di un fondamento della
rappresentazione, differente da questa ma nel contempo simile a essa, non sono state real-
mente in grado di distinguere le due cose, fatte le dovute eccezioni. LLa matematica si limite-
rebbe a descrivere le rappresentazioni nei termini di grandezze spaziali e temporali, non
andando oltre 'aspetto quantitativo del fenomeno, non avanzando nella ricerca del che cosa.
Rispetto alle scienze naturali, Schopenhauer opera una macrodistinzione tra morfologia e
eziologia; molto sinteticamente studio delle forme organiche 'una e studio delle catene causali
Ialtra. La prima, di cui fanno parte botanica e zoologia, riunisce e disgiunge, attraverso clas-
sificazioni e sistematizzazioni, le innumerevoli forme della natura «apparentate da una non
disconoscibile somiglianza di famiglia»*'. La seconda, di cui fanno parte biologia, fisiologia,

' In un’annotazione postuma leggiamo difatti che «l filosofo deve avere di mira la natura, il mondo [...] sol-
tanto la natura, il mondo non puo mai mentire, poiché ¢ proprio essa a rendere tale ogni verita. Bisogna quindi
esaminarla da vicino, considerarne con attenzione i tratti marcati ed evidenti, il carattere principale, quelle ma-
nifestazioni che sono presenti sempre e ovunque, non quelle minute, rare, microscopiche o effimere: queste in-
teresseranno lo zoologo e il fisico [...]». Schopenhauer, A., Seritti Postumi, Volume 111, «I manoscritti berlinesi
(1818-1830)», testo stabilito da Arthur Hubscher, edizione italiana diretta da Franco Volpi, a cura di Giovanni
Gurisatti, Adelphi: Milano, 2004, p. 37.

2 Schopenhauet, A., I/ mondo come volonta e rappresentazione, Volume 1, introduzione e traduzione di Sossio
Giametta, bibliografia e indici di Vincenzo Cicero, Bompiani, Il pensiero occidentale: Milano, 2010, p. 215. D’ora
in avanti il testo sara menzionato come 1/ mondo.

2 Thid., p. 217. Inoltre, analogia, la constatazione e lo studio delle somiglianze, motfologiche, cellulari, ge-
netiche, embriologiche ¢7 alia, costituisce un elemento di grande rilievo per la decifrazione della natura, rivelando
che tutti i viventi condividono lo stesso principio vitale, la volonta, e suggerendo la derivazione originaria delle
forme animali le une dalle altre. Ad esempio, per Schopenhauer, quello che Geoffrey Saint-Hilaire definisce
I'«elemento anatomicow, indicante lo stesso numero e ordine di ossa nei vertebrati piu diversi (¢f. Swlla volonta
nella natura, op. cit., pp. 116-118) esprime e I'unita fisica, legata alla generatio aequivoca e spontanea (¢fr. Schopenhauer,
A., Parerga ¢ Paralipomena. Seritti filosofici minori, Tomo primo a cura di Giorgio Colli, tomo secondo a cura di
Mario Carpitella, tr. it. di Mazzino Montinari e Eva Kithn Amendola, Adelphi: Milano, 2007, tomo secondo
§ 88b, § 91, § 92. D’ora in poi 'opera sara citata come Parerga 1 e Parerga 11) e 'unita metafisica, scaturente dal

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
68 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

chimica, fisica e meccanica, si occupa dei nessi causali, quindi delle circostanze che provocano
un dato fenomeno. Studia le condizioni mediante le quali un corpo, organico o inorganico, si
compone e de-compone, stagnandosi ora nella forza vitale ora in quella naturale, senza potetle
capire pienamente.

Pertanto,

... Peziologia deve contentarsi di ricondurre i fenomeni a tali forze, ma non puo a sua volta spiegare
queste forze, dal momento che in sé esse sono il presupposto in base al quale ogni spiegazione
eziologica ha validita. |...] Al contrario 'universale, 'essenza comune di tutti i fenomeni di una data
specie, ci0 senza il cui presupposto la spiegazione causale non avrebbe senso né significato, ¢ ap-
punto la forza universale della natura, che nella fisica puo solo essere indicata, ma che in sé non
puo essere a sua volta spiegata, e che anzi deve in verita rimanere allo stato di qualitas occulta, di
forza originaria, a sé stante, proprio perché qui ha termine la spiegazione eziologica e comincia
quella filosofica. [...| L’eziologia della natura e la metafisica della natura non si ostacolano mai tra
loro; ma procedono I'una a fianco all’altra, considerando il medesimo oggetto da una prospettiva
diversa. L’eziologia da conto delle cause che produssero necessariamente il singolo fenomeno che
deve essere spiegato; [...] La filosofia invece considera ovunque, quindi anche nella natura, soltanto
universale. [...] L’eziologia doveva preparare il terreno alla filosofia, fornire prove alle sue teorie.

Ebbene, anche questo passaggio ¢ indicativo di quanto per Schopenhauer le due ricerche
debbano essere correlate, per provare a gettare luce sul «problema della vitay, sprazzi tra le
ombre. [’oggetto si sottrae a una comprensione completa da parte del soggetto, sfugge alle
sue forme cognitive talvolta adeguate talaltra improprie, troppo umane, immemori che non
conosciamo un sole o una terra, ma «sempre e solo un occhio che vede un sole e una mano
che sente la terra», come precisa il filosofo fin dall’znepzt de I/ mondo.

Ora, pur posto questo fondamentale riconoscimento, ossia il necessario dialogo tra sguardi
differenti, quella che Schopenhauer definisce la «chiave per disserrare» la natura dei fenomeni
non proviene dall’osservazione esterna, mediata, delle altre cose, che si ¢ rivelata limitante, e per
la filosofia e per le scienze naturali, ma proviene dall’osservazione interna.

[’uomo non ¢ soltanto «una testa d’angelo alata senza corpo»™: ¢ sia soggetto conoscente
che oggetto conoscibile. Nel primo caso il conoscere ¢ mediato dalle forme dello spazio, del
tempo e della causalita; nel secondo 1 due termini della rappresentazione coincidono, cosi
come la mediazione spaziale e causale ¢ ridotta, essendo presente I'identita tra il ricercatore e
il ricercato, sussistendo tuttavia il conoscersi mediante atti temporali.

Wille: «Dobbiamo quindi ammettere che questo elemento anatomico tiposi in parte sull’unita e identita della

volonta di vivere in genere, ¢ in parte sul fatto che le forme originarie degli animali sono derivate 'una dall’altra

(Parerga, Vol. 2, § 91) e quindi il tipo dell’intera base ¢ stato mantenutox, Sulla volonta nella natura, op. cit., p. 118.
2 Metafisica della natura, op. cit., pp. 107 ss.

2 11 mondo, op. cit., p. 221.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 69



FIORELLA GGIACULLI

E dunque 'autopercezione del proprio corpo che rivela che cosa esso sia. F la conoscenza
immediata, interna, che costituisce la chiave ermeneutica per comprendere il fondamento del
corpo umano, da cui muovere verso quello del restante mondo corporeo, che ¢ il suo stesso.

1l corpo ¢ manifestazione della volonta.

Per questo motivo si puo asserire con Bellingreri che «’esperienza del corpo vissuto ¢ il
punto di partenza della metafisica»® schopenhauetiana.

Il corpo umano ¢ quel particolare oggetto in grado di far approssimare dall’ Erscheinung alla
Ding an sich: 11 Wille zum Leben.

Sia chiarissimo, Izz2 5¢ di tutte le cose resta inafferrabile per la sua stessa natura, di oggetto
senza soggetto, di per sé e non per l'altro; oltre ad avere tratti, di cui acenneremo a breve,
estranei alle forme fenomeniche. Quindi, la conoscenza della cosa in sé ¢ pargiale e relativa.
Infatti, «in questa conoscenza interna la cosa in sé ha si in gran parte gettato i suoi veli, ma
non appare ancora del tutto nuda |...] con cio la teoria di Kant dell’inconoscibilita della cosa
in sé viene modificata nel senso che quest’ultima semplicemente non puo essere conosciuta

senz’altro e a fondo, ma ¢ rappresentata per noi da quello che ¢ di gran lunga il pit immediato

dei suoi fenomeni [...]»*.

# Riportiamo una suggestiva immagine che sottolinea il carattere nodale della conoscenza interna, comunque
da coniugare a quella esterna: «Ora pero —come entrando nella grotta di Posillipo si va sempre piu verso 'oscu-
rita, finché, dopo che se n’¢ oltrepassata la meta, la luce del giorno dall’altra estremita comincia oramai a rischia-
rare il cammino— esattamente cosi qui, dove la luce dell’intelletto rivolta verso I'esterno, con la sua forma della
causalita, dopo essere stata sempre piu sopraffatta dal buio, alla fine non mandava piu che un debole e incerto
chiarore; proprio allora le viene incontro un rischiaramento di tutt’altra natura da tutt’altra parte, dalla nostra in-
teriorita, grazie alla casuale circostanza che noi, giudicanti, siamo proprio qui gli oggetti giudicandi stessi. [...]
Ma proprio adesso viene da tutta un’altra parte, dall’lo personale dell’osservatore, I'insegnamento immediato
che in quelle azioni I’agente ¢ la volonta, la volonta che gli ¢ pit nota e familiare di tutto quanto I'intuizione
esterna gli possa mai offrire. Esclusivamente questa conoscenza deve diventare per il filosofo la chiave per pe-
netrare nell'intimo di tutti quei processi della natura priva di conoscenza, per i quali invero la spiegazione causale
era piu soddisfacente che non per quelli trattati da ultimo, e tanto piu chiara quanto piu essi erano lontani da
quelli, pero anche li rimaneva ancor sempre una incognita X e detta spiegazione non poteva mai rischiarare del
tutto P'essenza del processo, neanche nel corpo mosso da urto o tratto in basso dalla gravita. [...] Le due fonti
originariamente diverse della nostra conoscenza, quella esterna e quella interna, devono a questo punto essere
messe in collegamento dalla riflessione. Esclusivamente da questo collegamento scaturisce la comprensione
della natura e del proprio Io: allora pero Iessenza della natura ¢ dischiusa per il nostro intelletto, al quale di per
se stesso solo I'esterno ¢ sempre accessibile, e il mistero che la filosofia ha cercato cosi a lungo di svelare ¢ sve-
latow, Sulla volonta nella natura, op. cit., pp. 161-162.

%l suo inizio, comunque, il Gefiih/ in quanto autocoscienza immediata del proptio cotrpo vissuto, richiama
tanto Jacobi quanto Schleiermacher. Diverso ¢ pero il significato che esso ha nel sistema schopenhaueriano. Questa
autopercezione immediata non ¢ infatti solo un referto fenomenologico che ci presenta il nostro corpo come Lezb,
presenza soggettiva o ‘sé volente’, rispetto al semplice Kirper. espetienza del corpo vissuto ¢ il punto di partenza
della metafisica», Bellingreri, A., La metafisica tragica di Schopenhaner, FrancoAngeli: Milano, 1992, p. 59.

% (...] Anche dopo quest’ultimo ed estremo passo, si puod ancora sollevare la questione del che cosa mai

sia infine semplicemente in se stessa questa volonta che si presenta nel mondo e come il mondo, cio¢ che cosa

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
70 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

Si tratta di un passo fondamentale in cui Schopenhauer afferma nel contempo la diversita
e Videntita tra il Wille e la Vorstellung: 'in sé si manifesta e si rende conoscibile mediante il suo
divenire rappresentazione, oggettivazione, ragion per cui il fenomeno puo dirsi il «compagno
inseparabile» della volonta, come «’ombra lo ¢ del corpo». Eppure, poiché il Wil ¢ il fonda-
mento del fenomeno ma non il fenomeno stesso, continua a sottrarsi al mondo, al conoscere.
Pertanto, nell’asserire I'identita tra il corpo e il volere, non si intende sostenere che il fenomeno
sia tutt'uno con la cosa in sé. Si vuol significare che la corporeita ¢ oggettivazione della volonta,
ma non la volonta in se stessa, quale substratum di tutte le cose. E un’uniti complessa, in quanto
composta di piu aspetti, sebbene tutti riconducibili a un tratto primigenio e necessario. Scho-
penhauer non lo espone immediatamente, ma vi giunge muovendo dal successivo all’origina-
rio: egli procede dal significato pit comune, secondario e non preminente del termine volonta,
(quindi da un’accezione parimenti comune dell’unita corpo-volere) al senso precipuo, primario,
fondamentale.

Enunciamo succintamente i (tre) termini di questa unita, per discorrerne tra qualche riga
piu estesamente. Dunque, per Schopenhauer il corpo ¢ manifestazione della volonta nella mi-
sura in cul ogni suo fare e non fare ¢ «visibilita» di un volere e non volere, nel significato piu
«popolare» del termine. F espressione della volonta nel senso di affezione. Difatti, il corpo esprime
I'amare, il desiderare e il cercare, riconducibili a un volere; ed esprime il temere, il rifuggire,
I’abortire, riconducibili 2 un non volere.

Tuttavia, primariamente, il corpo ¢ manifestazione della volonta nel significato di tensione
inesausta verso la vita, S#eben, che ¢ tutt'uno con 'anelito a perdurare, con 'autoconservazione,
Selbsterbaltung. Con la fuga mortis.

essa sia, se si prescinde dal fatto che si presenta come volonta o in genere appare, vale a dire viene in genere
conosciuta. A questa domanda non si potra mai rispondere; perché, come si ¢ detto, essere conosciuto stesso
contraddice gia I'essere in sé e ogni cosa conosciuta ¢ gia in quanto tale solo fenomenow, Supplementi, op. cit.,
p. 1377. Tale aspetto ¢ ribadito anche, tra gli altri, da Francesco De Sanctis, nel dialogo immaginario tra A. e D.
Cfr. De Sanctis, E, Schopenbaner ¢ Legpardi e altri saggi leopardiant, 1bis: Como-Pavia, 2013, pp. 30-31. Diversa ¢
invece la posizioni di Colli, secondo il quale, nonostante le precisazioni schopenhaueriane relative al solo ap-
prossimarsi, e non pervenire, all’in sé, mediante il suo fenomeno pit immediato, il filosofo di Danzica sarebbe
incappato in una contraddizione, nominando attraverso una rappresentazione il fondamento che in essa si rivela
ma con la quale non si identifica. Non si risolve. Inoltre, a suo avviso, un errore affine sarebbe stato commesso
anche da Nietzsche: «I/ wito della volonta. 1’ingenuita teoretica di Nietzsche e di Schopenhauer si rivela in modo
tipico attraverso la loro accentuazione metafisica del concetto di volonta. Essi hanno giustamente relativizzato
ogni elemento conoscitivo: Schopenhauer in modo piu scarno ed essenziale, ha mostrato che ogni rappresenta-
zione ¢ apparenza, e Nietzsche pitl rapsodicamente ha ritrovato menzogna e illusione nel giudizio e nell’essere,
nella sensazione e nel sentimento, nel soggetto e nell’oggetto. Ingenui sono stati invece nel voler dare un precetto
positivo riguardo al fondamento ultimo del mondo, nel voler “dire” cid che non ¢ rappresentazione, non ¢ co-
noscenza né errore. Ma tutto cio che si “dice” € un oggetto rappresentativol Non si puo dire senza conoscere:
questo i Greci lo sapevano. E cosi quella volonta —di vivere o di potenza— ¢ pur sempre una rappresentazione,
un’appatrenza, e non gia il fondamento extrarappresentativo», Colli, G., Dagpo Nietzsche, Adelphi: Milano, 2008,
pp. 86-87.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 71



FIORELLA GGIACULLI

Proviamo ora a raffigurare queste corrispondenze.

Ogni azione del corpo indica un volere o un non volere. 1l fare e il non fare manifestano
una certa voluntas o noluntas. Si puo stabilire un’identita tra I'«agire esternoy e il «volere internoy,
poiché la distinzione tra questi due moti ¢ fittizia: riguarda il solo modo di conoscere, rivolto
agli atti esterni o a quelli interni, ma de facto non esiste diversita alcuna tra le due cose, né ¢
presente un legame di causa ed effetto, nella misura in cui 'agire ¢ Poggettivazione di un
volere, il suo rendersi visibile nel tempo e nello spazio. Atto di volonta e azione fisica sono
dunque lo stesso, a tal punto che un ¢ffeszivo volere ¢ solo quello che si traduce in un agire.
Quanto non viene eseguito resta un mero «proponimento» secondo Schopenhauer. Inoltre,
«non solo il volere e il decidere, nel senso piu stretto, ma anche ogni aspirare, desiderare, ri-
fuggire, sperare, temere, odiare, insomma tutto cio che costituisce immediatamente il nostro
bene e male, piacere e dolore, ¢ chiaramente solo affermazione della volonta, ¢ »oto, ¢ mani-
festazione del volere e del non volere, ¢ appunto cio che, quando opera verso 'esterno, si
presenta come vero ¢ proptio atto di volonta»®.

Tale identita, tra il fare e il volere, nel senso di intenzione e affezione, si puod comprendere ul-
teriormente se si considera la reciproca influenza tra il corpo e il volere. Ogni azione sul corpo
—si pensi anche solo agli organi di senso che ricevono continuamente informazioni— ¢ «subito
e immediatamente» azione sulla volonta, nel senso di affettivita, che puo essere piacevole, do-
lorosa e dalle infinite sfumature. Ad esempio, una luce accecante o un suono molto acuto che
il corpo riceve sono contemporaneamente un non gradire, ossia non volere, quella forte im-
pressione che il corpo sta subendo. Al contrario, ogni moto violento della volonta si riversa sul
corpo, disturbando 'andamento delle sue funzioni, ma anche, se positivo, favorendo 'organi-
smo. Su questa tematica, Schopenhauer osserva entusiasta che altri studiosi hanno sostenuto
qualcosa di affine, corroborando indirettamente il suo pensiero. Tra questi, il filosofo ricorda
che Xavier Bichat®®, nelle Ricerche fisiologiche intorno alla vita e alla morte, spiega che I'ira agisce sulla

2 Supplements, op. cit., p. 1385.

% Soprattutto, Schopenhauer menziona Bichat poiché ritiene che i suoi studi tiaffermino dal punto di vista
fisiologico quanto egli aveva osservato dal punto di vista filosofico, costituendo dunque una conferma alla sua ri-
cerca. Nella distinzione bichatiana tra vie organique e vie animale, (insieme di tutte le funzioni interne 'una, come
la circolazione, la digestione, la respirazione etc., insieme delle funzioni relazionantesi con I'esterno I’altra, come
gli organi di senso e il sistema nervoso), con le innumerevoli rispettive caratteristiche, egli scorge la sua propria
distinzione in volonta priva di coscienza, oggettivantesi come forza vitale, e volonta accompagnata dalla conoscenza,
con i tratti a essa relati. Pertanto, osserva che «l.e sue [di Bichat| considerazioni e le mie si sostengono vicende-
volmente, fornendo le sue il commento fisiologico delle mie, e queste il commento filosofico delle sue; e ci si
comprendera nel modo migliore leggendoci insieme da entrambe le parti. [...] Egli pone a base delle sue argo-
mentazioni la contrapposizione fra vita organica e vita animale, che corrisponde alla mia fra volonta e intelletto.
Chi bada al senso e non alle parole, non si fara trarre in inganno dal fatto che egli attribuisca la volonta alla vita
animale, intendendo per essa, come solitamente avviene, solo Iarbitrio consapevole, che veramente si diparte
dal cervello, dove pero, come si € sopra mostrato, non ¢ ancora un effettivo volere, bensi la mera ponderazione
e il calcolo dei motivi, la cui conclusione o risultante si presenta infine come atto di volonta. Tutto cio che io

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
72 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

circolazione del sangue e sul battito cardiaco, accelerandoli, similmente la gioia e la paura in-
fluenzano la circolazione sanguigna e il cuore, rinvigorendoli o indebolendoli; ma anche lo sto-
maco, I'intestino e il fegato sono foccati, da quei moti dell’animo e da altri. Ulteriori paradigmi
sono l'arrossire per I'imbarazzo, il piangere per una sofferenza, 'impallidire per lo spavento,
'accelerazione dell’attivita intestinale per un dolore e la difficolta di respiro per una grande an-
goscia®. E lampante come un’affezione non possa disgiungersi dalla corporeita. Come la in-
fluenzi e ne sia a sua volta influenzato. Essendo pressoché lo stesso. Parti di un’unica realta.
Un analogo monismo ¢ affermato anche da un altro fisiologo francese, Pierre Cabanis™, nei Rap-
porti tra il fisico e il morale dellwomo, in cui si oppone alla distinzione netta tra «/dme et le corps»,
proclamando I'unita essenziale del’'uomo, costituito di aspetti diversi, ma non ontologicamente
opposti, sottolineando come la vita organica non sia sostanzialmente altra dal patire e pensare,
in senso ampio, sussistendo un’interdipendenza che genera un suggestionarsi reciproco.

Ora, compresa I'identita tra il corpo e il volere, che appare nelle plurime forme delle 7nzen-
zioni, affezioni, quindi agioni, in un’accezione semantica molto ampia, occorre capire che, pri-
mariamente, «’organismo ¢ la volonta stessa».

ascrivo alla volonta vera e propria, egli lo attribuisce alla vita organica, e tutto cio che io intendo per zntelletto ¢ per lui
la vita animale: questa ha per lui sede solo nel cervello e nelle sue appendici, quella invece in tutto il restante orga-
nismon, Supplements, op. cit., pp. 1493, 1495. Ebbene, si tratta di un passo indicativo, non soltanto perché ribadisce
Pinteresse schopenhaueriano per le scienze della vita, nella fattispecie per la fisiologia, ma soprattutto nella misura
in cui indica il convergere di sguardi diversi su un’affine interpretazione della realta.

2 Cfr. Sulla volonta nella natura, op. cit., pp. 87-88.

%0 Schopenhauer titrova nelle ricerche cabanisiane la riprova all'identita tra la volonta fenomenica e il corpo da
lui asserita, che il fisiologo francese esprime nei termini di rapporti tra il physigue e il moral. Non soltanto le parti or-
ganiche tessono reciprocamente relazioni piu o meno dirette, sostenendosi e influenzandosi vicendevolmente, ma
anche il morale, quel complesso di volizioni, affezioni, idee, pensieti, suggestiona il corporeo e viceversa. Cio accade
nella misura in cui si tratta di aspetti diversi di una medesima realta ma non di realta, «qualitativamente o ontologi-
camente» opposte. Inoltre, Schopenhauer ritiene che non soltanto le passioni suggestionano il corpo e viceversa,
ma il funzionamento organico influenza pariment il pensiero, considerato tradizionalmente come I'incorporeo per
eccellenza, il profondamente altro dalla materia. E dunque titrova in Cabanis una riprova a riguardo: «Si deve in
genere comprendete bene che il nostro pensiero non ¢ altro se non la funzione organica del cervello, e si comporta
quindi analogamente, per quanto riguarda il lavoro e il riposo, a ogni altra attivita organica. Uno sforzo eccessivo,
come rovina gli occhi, cosi fa del cervello. Si ¢ detto a ragione: il cervello pensa come lo stomaco digerisce. [...] Ci si
deve abituare a vedere le proprie forze intellettuali come delle funzioni del tutto fisiologiche, trattandole del tutto di
conseguenza, cioe risparmiandole, sforzandole, eccetera, e a pensare, che ogni sofferenza fisica, ogni molestia, ogni
disordine, in qualunque parte si verifichi, impressiona la mente. A seguire questa norma, piu di ogni altro insegna
Cabanis, in Des rapports du physique et du moral de I'homme, Parerga 1, pp. 598-599. Beninteso, Schopenhauer, pur lodando
il medico francese, puntualizza che 'unita fisica non ¢ 'elemento irriducibile, come sostiene Cabanis, ma ¢ intima-
mente legato all’'unita metafisica, poiché da essa scaturente e essa rispecchiante. Leggiamo uno stralcio esplicativo:
«lo pongo dunque in primo luogo la volonta, come cosa in sé, completamente originaria; in secondo luogo la sua
semplice visibilita, oggettivazione, il corpo; e in terzo luogo la conoscenza, come semplice funzione di una parte di
questo corpo. Questa parte stessa ¢ il voler conoscere oggettivato (diventato rappresentazione), in quanto la volonta
ha bisogno, per i suoi scopi, della conoscenza», Schopenhauer, A., Sulla volonta nella natura, op cit., p. 78.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 73



FIORELLA GGIACULLI

La volonta ¢ spinta verso la vita, Drang, tendenza inesausta, Endloses Streben, movimento
privo di coscienza ma tendente verso una direzione ben precisa, il permanere.
Muoviamo da una ricapitolazione schopenhaueriana, per scomporla a nostra volta:

... 1a volonta si oggettiva nel modo pit immediato nel sangue, che in origine crea e plasma l'orga-
nismo, lo perfeziona con la crescita e poi lo alimenta continuamente, sia rinnovandone regolar-
mente tutte le parti, sia ripristinando straordinariamente quelle eventualmente lese. Il primo
prodotto del sangue sono i suoi stessi vasi e quindi i muscoli, nella cui irritabilita la volonta si rivela
all’autocoscienza, ma con essi anche il cuore, che ¢ insieme vaso e muscolo, e percio il vero centro
e primum mobile di tutta la vita. Ma per vivere e sussistere individualmente nel mondo esterno, la
volonta ha poi bisogno di due sistemi ausiliari: ossia di un sistema per guidare ¢ ordinare la sua at-
tivita interna ed esterna, e di un altro per rinnovare in perpetuo la massa del sangue, quindi di un
direttore e di un amministratore. Percio essa si crea il sistema nervoso e 'apparato digerente; dun-
que alle functiones vitales, che sono le pit elementari ed essenziali si accompagnano sussidiariamente
le functiones animales ¢ le functiones natnrales.*

La volonta, forza originaria che preme verso Pesistenza, si manifesta immediatamente come
circolazione sanguigna, «liquido primigenio» tendente senza posa, come il Wille. Inoltre, il suo
movimento ¢ indipendente dal sistema nervoso, non ¢ immediatamente condizionato dai
nervi, tratto che sottolinea la sua autonomia nonché antecedenza rispetto a esso, come del
resto il volere precede e produce il sistema cerebrale. Come il volere ¢ anelito perenne, cosi il
sangue ¢ caratterizzato da un’insita vzs a fergo che scorre incessantemente, infaticabile, senza
conoscere stasi. Circa questa fluidita vitale, Schopenhauer condivide 'argomentazione dello
studioso Rosch, espressa nello scritto Su/ significato del sangue, secondo il quale tale liquido vi-
scoso e opaco avrebbe 7z nuce gli organi che nutre, rendendo possibile la loro esistenza e con-
servazione. Si tratterebbe di «un’ezzulsione organica, in cui tutte le parti successive sono contenute
implicite, anche il colore rosso, esso non I’ha subito all’inizio»™.

Tutt’uno con la circolazione sanguigna ¢ il cuore, insieme vaso e muscolo, primum mobile e
wltipmmum moriens della vita, come il Wille, di cui condivide anche il non essere un movimento
cosciente-volontario. Inoltre, non riposa, non dorme, ¢ instancabile come la volonta, poiché
non ¢ condizionato dai nervi, come il volere, che anzi li condiziona. In quanto nucleo origi-
nario del fenomeno animale, per Schopenhauer il cuore ¢ il sinonimo e il simbolo della volonta
per eccellenza®.

I muscoli sono in parte condensazione del sangue, contenendone la fibrina e la materia
colorante, inoltre ne condividono la stessa intima natura, ’essere oggettivazione della volonta:
«la volonta ¢ immediatamente presente in tutte le fibre muscolari del corpo, come irritabilita,

U Supplements, op. cit., p. 1483.
2 [bid, p. 1483.
S G ibid, pp. 1449, 1455, 1457,

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
74 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

come una continua aspirazione all attivita in genere*. Ma se poi questa aspirazione deve realizzarsi,
manifestarsi come movimento, allora questo movimento, appunto in quanto tale, deve avere
una qualche direzione; ma questa direzione dev’essere determinata da qualcosa: vale a dire
esso abbisogna di una guida, e questa guida ¢ il sistema nervoso»™.

Ogni movimento volontario ¢ il risultato di una lunga catena causale: il punto di partenza
risiede nei motivi, cause mediate dalla conoscenza, e il punto terminale ¢ 'azione muscolare,
alla cui base si colloca la volonta, da intendersi come «substrato metafisico della possibilita di
azionare il muscoloy.

Precisamente, il cervello ¢ la sede dei motivi, rappresentazioni che si originano a partire
dagli organi di senso, e che possono essere elaborati anche in concetti. Tali moivi, diversi dagli
stimoli e dalle mere cause (distinzione che ¢ alla base della diversita nell’'unita della natura, di
cui tratteremo in seguito) permettono alla volonta di determinarsi «liberamente», «volonta-
riamente» e in tal caso diventare arbitrio. Suddetti motivi agiscono —tramite la mediazione del
cervelletto— sul midollo spinale e sui nervi motori, i quali agiscono poi sui muscoli, solo come
stimoli della loro irritabilita, consentendo cosi il movimento, la contrazione del muscolo, che
non si verifica attraverso la sola sensibilita.

In tale catena causale, la volonta costituisce cio che ¢ alla base del processo, quanto lo
rende possibile. Dato che ¢ «l substrato metafisico dell’irritabilita del muscolo, essa sostiene
dunque qui esattamente lo stesso ruolo sostenuto, in una catena causale fisica o chimica, dalle
mistetiose forze naturali che sono ivi alla base del processo»™.

** Tale idea di irtitabilita sembrerebbe richiamate quella halleriana. —Anche se, poche righe precedenti, Scho-
penhauer ¢ piu preciso, esprimendosi nei termini di «substratox» dell’irritabilita e non di irritabilita zous court—. Al-
brecht von Haller fu professore di anatomia, chirurgia e botanica a Gottinga, dal 1736 al ‘53, e le sue opere
sarebbero state citate con ammirazione da Johann Friedrich Blumenbach, che Schopenhauer, come abbiamo
gia detto, ebbe la possibilita di incontrare. Dunque, nonostante i suoi numerosi studi, la fama di Haller ¢ legata
al trattato De partibus corporis humani sensibilibus et irritabilibus (1758) in cui ¢ presente la distinzione rivoluzionaria
per la fisiologia tra zrritabilita e sensibilita. Attraverso numerosissimi esperimenti sugli animali, Haller aveva notato
che nelle fibre muscolari poteva darsi una «reattivita spontanea», un muoversi slegato dal sistema nervoso centrale,
Uérritabilita; ma poteva esserci anche un rispondere legato a esso, veicolato dalle fibre nervose, la senszbilita. Come
opportunamente precisa Segala, «la distinzione tra irritabilita e sensibilita non dipendeva dunque dalla localiz-
zazione in muscolo o nervi, bensi dalla funzione. La sensibilita era una funzione degli organismi superiori, me-
diata dal sistema nervoso centrale, l'irritabilita era una risposta agli stimoli presente in tutti gli esseri viventi»
(Schopenhauer, la filosofia, le scienze, op. cit., p. 254). —Difatti, a riprova di cio, sebbene alcune parti del corpo siano
solo irritabili o solo sensibili, altre contengono sia fibre muscolati che nervose. Ad esempio, i muscoli sono sia
parti sensibili che irritabili; intestini, cuore, diaframma sono solo irritabili; cervello e nervi solo sensibili (¢f7. Sig.
Tissot, dottore medico, Discorso preliminare, in Haller, A. Dissertazione intorno la natura sensibile e irritabile delle parti
del corpo animale, in Napoli, MDCCLXXXV [1785] a spese Gaetano Castellano.) Quindji, la somiglianza tra la vo-
lonta schopenhaueriana e Uirritabilita halleriana risiederebbe nel comune essere zenszoni al movimento prive di co-
noscenza, poiché non mediate dal sistema nervoso centrale.

3 Supplementi, op. cit., p. 1477.
% Ibid, p. 1473.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 75



FIORELLA GGIACULLI

Diversamente, i movimenti involontari si dipartono dal midollo spinale, essendo provocati
da stimoli, cause non mediate dalla conoscenza, non risiedenti dunque nel cervello. Anche in
questo caso la volonta si configura come possibilita di irritabilita; Punica differenza rispetto ai
movimenti volontari ¢ che tale potenzialita di contrarre ¢ provocata da stimoli e non da motivi.
11l sostrato permane identico: ¢ sempre la volonta, primum mobile assoluto. Inoltre, che tale at-
tivita originaria sia alla base anche dei suddetti movimenti, ¢ confermato dal fatto che muscoli
o parti mosse involontariamente sono spesso le stesse mosse volontariamente.

Ebbene, non soltanto la circolazione sanguigna, il cuore, i muscoli, gli organi sono «im-
magine» della volonta, suo «specchioy, ma anche il sistema nervoso e le restanti parti corporee.
11 corpo nella sua interezza ¢ volonta, brama di vivere ma anche necessita di sopravvivere, ragion
per cui 'elemento conservativo ¢ tutt’'uno con quello dell’aspirare, e tale unita ¢ data dalla
forma corporea stessa:

Come, in conformita degli scopi della volonta di una specie animale, quest’ultima appare fornita
di zoccoli, artigli, zampe, ali, corna o dentatura, cosi anche essa ¢ fornita di un cervello pitt 0 meno
sviluppato, la cui funzione ¢ I'intelligenza richiesta per la sua conservazione. Quanto piu, nella scala
ascendente degli animali, 'organizzazione si fa complicata, tanto piu si moltiplicano anche i loro
bisogni |...] nella stessa misura pertanto anche le rappresentazioni degli animali dovranno farsi
piu varie, piu esatte, pit determinate e coerenti, come anche la sua attenzione dovra divenire pit
tesa, persistente ed eccitabile, e dunque il suo intelletto essere piu sviluppato e perfetto. Confor-
memente vediamo l'organo dell'intelligenza, ossia il sistema cerebrale, insieme con gli strumenti
di senso, andar di pari passo con 'aumento dei bisogni e il complicarsi dell’organismo, e la crescita
della parte della coscienza che presiede al rappresentare (in opposizione al volere) manifestarsi fisica-
mente nel rapporto sempre crescente del cervello in genere col resto del sistema nervoso e poi del
cervello col cervelletto [...] Nell'uomo non solo la rappresentazione éntuitiva, che soltanto esisteva
prima di lui, raggiunge il piu alto grado di perfezione, ma ad essa si aggiunge la rappresentazione
astratta, il pensiero, cioe la ragione e con essa la riflessione.””

Si tratta di un passo emblematico che evidenzia due aspetti fondamentali dell’idea scho-
penhaueriana di natura, di vita. Il sistema cerebrale, ben prima di essere qualcosa che conduce
al pensiero, all'incorporeo per eccellenza, ¢ tutt’uno con il corpo, un suo strumento. E anch’esso
manifestazione della volonta. Un suo prodotto. Una sua oggettivazione. E espressione della ne-
cessita di conservarsi in relazione a determinate circostanze, che hanno condotto a quella for-
mazione. Pertanto, se alcuni viventi possiedono un sistema nervoso molto poco sviluppato,
questo non denota affatto una qualche scarsita di intelletto, ma I’'assenza di un bisogno, la
non necessita di essere dotati di quell’organo siffatto per vivere e continuare a vivere. Inoltre,
la natura non vivente tutta esiste e perdura pur non essendo dotata di conoscenza:

5 Tbid., pp. 1389, 1391.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
76 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

Giacché Pintelletto ci ¢ noto solo dalla natura animale, quindi come un principio del tutto secon-
dario e subordinato nel mondo, un prodotto di origine tardissima; giammai esso puo essere stato
la condizione della sua esistenza, né puod un mundus intellegibilis precedere il mundus sensibilis, dato
che solo da questo quello riceve il suo materiale. Non un intelletto ha prodotto la natura, bensi la
natura l'intelletto. Ben si presenta invece la volonta, che tutto riempie e si palesa immediatamente
in ogni cosa, in tal modo indicandolo come suo fenomeno, dappertutto come la cosa originaria.”®

Quindi, questo tratto di non ineludibilita dell’znze/ligere rappresenta per Schopenhauer il
principale «argomento» a favore del cosiddetto «primato» del ve/le, senza il quale non si da na-
tura inorganica e organica alcuna. I.a volonta ¢ necessaria, I'intelletto ¢ contingente. In primis
per questo motivo, la volonta ¢ la «sostanza» e I'intelletto I'«accidente», la prima le «radici» e
il secondo la «coronar, 'una la «musica» Ialtro la «ballerina», 'oggetto che consente ai raggi
di riflettere e la luce. I secundis, innumerevoli altre sono le ragioni schopenhaueriane per cui
Iintelletto ¢ definito come secondario rispetto alla volonta, raggruppabili in argomentazioni
di natura filosofico-anatomica e psicologica-caratteriologica®: Basti pensare che la volonta
«non si stanca, non invecchia, non impara», mentre l'intelletto necessita di riposare come gli
altri organi corporei; oppure che si tenda a scusare un uomo stupido ma non uno cattivo, a
preferire la compagnia di un individuo buono ma non di grande acume, piuttosto che uno
brillante ma malvagio.

La volonta ¢ «attiva senza provocazioney», non conosce sforzo alcuno, perché sforzo con-
tinuo, aLTOMOTOG Non messo in movimento ma che pone in movimento. Ancora, pur cam-
biando le manifestazioni del suo volere, sin dalla sua prima apparizione fenomenica, essa si
presenta integralmente. F impulso verso Pesistenza fin dal grembo materno e tale appulsione
non conosce un effettivo sviluppo, ma solo gradi di eccitazione. Al contrario, non solo I'in-
telletto si sviluppa lentamente, ¢ I'ultimo ad appatrire, a perfezionarsi modellandosi sui bisogni
richiesti, ma ¢ anche colui che risente del trascorrere del tempo, indebolendosi. La volonta
all’opposto si presenta in ogni dove, nello spazio e nel tempo, come instancabile attaccamento
alla vita, grofie Anbdnglichkeit am Leben. 11 suo tendere senza posa si rivela anche nel sonno, poi-
ché agisce come «vis naturae medicatris», forza vitale avente cura dell’economia interna dell’or-
ganismo, mentre nel frattempo lintelletto dorme. Questo accade poiché l'intelletto ¢ fisico e il
volere ¢ metafisico, «principio animatore» di tutte le naturae res.

Ora, sia chiaro, la considerazione schopenhaueriana dell’intelletto, quale accidente di alcuni
fenomeni naturali, strumento funzionale al vivente, abbraccia una prospettiva fortemente di-
santropomorfa: il sistema cerebrale, e tutt’'uno con esso il pensiero, non ¢ condizione neces-
saria all’esistenza della natura nel suo complesso, ma questo non significa che non abbia un
ruolo fondamentale per 'uomo. Tutt’altro: sebbene anche nell’animale metafisico il prius sia

8 Sulla volonta nella natura, op. cit., p. 101.

¥ Circa queste due prospettive, of. Gutisatti, G., Risultato teoretico ¢ sviluppi pratici degli «Argomenti», in Scho-
penhauer, A., I/ Primato della volonta, Adelphi: Milano, 2008, pp. 21-22.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 77



FIORELLA GGIACULLI

sempre il Wille e il posterius Ulntellekt, questo non comporta un misconoscimento della sua fun-
zione. Non solo esso coordina le funzioni interne e pone l'organismo in relazione con
I'esterno, ma ¢ anche quell’organo, radicato nel corpo, che si pone di fronte a esso per inter-
rogarlo, domandando che cosa mai sia, muovendo dal concreto all’astratto, provando a deci-
frare non solo le manifestazioni della volonta ma la volonta in sé. Ecco pervenire a quel
sentimento di stupore e tremore dinanzi alla vita proprio del filosofare, dell'umano.

L’intelletto inoltre, mediante 'autocoscienza, scorge I'intima natura delle cose, consente
alla volonta di venire alla luce: «come il mondo rimarrebbe buio nonostante il sole, se non ci
fossero corpi che ne riflettessero la luce, o come la vibrazione di una corda [metallica] ha bi-
sogno dell’aria e finanche di una cassa di risonanza per diventare suono, cosi la volonta diventa
cosciente di se stessa solo con I'avvento della conoscenza. La conoscenza ¢ per cosi dire la
cassa di risonanza della volonta e la coscienza il suono che ne sorge»™. E quindi condizione
ineludibile per comprendere 'essenza della natura: «70. La natura ¢ la volonta, in quanto essa si
scorge al di fuori di se stessa; a questo scopo bisogna che il suo punto di vista sia un intelletto
individuale. Quest’ultimo ¢ parimenti prodotto della volonta»*!. Ecco che lintelletto emerge
in tutta la sua plurivocita, essendo manifestazione della volonta, come il restante corpo di cui
fa parte, suo prodotto, ma anche strumento che la ravvisa attraverso lautocoscienza prima, la
coscienzga poi, pmyovn che puo condurre al tentativo di allontanamento dal Wik, mediante la
contemplazione estetica e la negazione della volonta di vivere*.

Pertanto, 1 centosei argomenti a favore del primato della volonta, raccolti in quaderni ma-
noscritti dal 1826 al 1840, pubblicati postumi, e in parte presentati nel capitolo XIX dei Sup-

Y Sulla volonta nella natura, op. cit., p. 135.
" Parerga 11, op. cit., p. 134.

2 Opportuna e incisiva a tal proposito una sintesi di Casini: «Siamo cosi di fronte a un parallelismo “impet-
fetto”. Da una parte infatti 'intelletto ha la sua rappresentazione spaziale nel cervello come la volonta ha la sua
rappresentazione nel corpo, d’altronde pero la Volonta ¢ anche il prius assoluto di tutto e Porganismo ¢ il prius
del cervello. In altri termini il parallelismo non puo essere preso in senso rigido perché la Volonta ¢ la radice
prima degli altri tre termini, ossia del corpo, dell’intelletto e del cervello; e a sua volta il cervello dipende dal
corpo. 1l rapporto tra cervello e corpo ¢ tuttavia assai complesso, perché Schopenhauer afferma contempora-
neamente che il cervello ¢ un “organo” del corpo alla stregua di altri organi, ma puo anche distaccarsene attraverso
la pura conoscenza o la contemplazione estetica, cosi come dalla stessa Volonta si puo avere quell’annientamento
che conduce alla rinuncia e alla #o/untas. Non essendovi altra realta che la Volonta, la no/untas non puo che essere
un prodotto, di segno contrario, della medesima voluntas. Per questa ambiguita di fondo possiamo dire che I'in-
telletto ¢ condizionato e insieme non ¢ condizionato dalla Volonta e che il cervello ¢ un organo del corpo ma
insieme ne ¢ anche il fondamento come condizione della sua rappresentativita. Questa ambiguita ¢ del resto un
aspetto della piu generale ambiguita del corpo e del mondo della rappresentazione: da una parte il corpo ¢ op-
posto alla Volonta in quanto rappresentazione, fenomeno, velo di Maya illusorio, dall’altra ¢ espressione, visibilita
della volonta. Questa ambiguita di occultamento-manifestazione diventa specifica quando si cala nei rapporti di
corpo e cervello che, come abbiamo detto, si fondano reciprocamente [...|», Casini, L., Corporeita. La corporeita
nelle Errangungen al Die Welt di Schopenbaner e altri scritti, A cura di Viviana Meschesi, Mimesis: Milano-Udine, 2011,
pp. 36-37.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
78 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

plementi, vanno ben contestualizzati: Schopenhauer ¢ critico nei confronti di quella filosofia
che pone il Adyog come elemento metafisico comune a tutte le cose™, ma non nega punto il
suo alto valore teoretico, la sua indispensabilita per carpire che cosa sia il mondo e esso stesso.

4. «LA NATURA E LA VOLONTA»

Ebbene, queste considerazioni intorno al corpo sono nodali soprattutto per due aspetti: da
un lato dimostrano quanto Schopenhauer fosse «ben nutrito» di scienze naturali, dall’altro il-
lustrano che 'autocoscienza del corpo comprende che esso ¢ manifestazione della volonta.
Inoltre, non soltanto il proprio corpo ¢ «immagine» di questa forza originaria, Urkraft, ma
tutti gli altri corpi umani lo sono. Negarlo, secondo Schopenhauer, significherebbe argomen-
tare scetticamente, sostenendo che gli altri soggetti sarebbero meri fantasmi rappresentativi.
E cosi non ¢. Inoltre, anche il restante mondo corporeo, inorganico, vegetale e animale,
esprime quello stesso volere: occorre isolare con il pensiero 'essenza di questa spinta, Drang,
di questo impulso verso Uesistenza, Trieb zum Daseyn, dagli elementi umani che lo adornano
ma che non ne costituiscono Pessenza. Allora non dovrebbe essere difficile ravvisare nella
natura tutta quello stesso sostrato che si ¢ rivelato allo sguardo umano, quell’identico #no tutto,
che nelle forme piu dissimili dice il medesimo: la circolazione sanguigna e il battito cardiaco,
la gravita, il cercarsi e il rifuggirsi degli elementi chimici, la vita circolare della pianta, per cui
il frutto ¢ insieme fine e cominciamento, la generazione animale esprimono quell’zdentico mo-
vimento verso la vita, che rifugge la morte e desidera perdurare:

Non solo in quei fenomeni che sono del tutto simili al suo proprio, negli uomini e negli animali,
egli riconoscera come loro essenza intima quella stessa volonta; ma inoltre la riflessione continuata
lo condurra a riconoscere anche la forza che ferve e vegeta nella pianta, anzi la forza per la quale
si forma il cristallo, quella che fa girare I’ago verso il polo nord, quella la cui scossa gli arriva dal
contatto di metalli eterogenei, quella che nelle affinita elettive degli elementi appare come un fuggire
un cercare, un separare ¢ un riunire, anzi, da ultimo addirittura la gravita, che cosi potentemente
agisce in ogni materia e che trae la pietra alla terra e la terra al sole; tutte queste, lo condurra a ri-
conoscetle diverse solo nella loro apparenza, ma nella loro essenza interna come la stessa cosa,
come quello che a lui ¢ noto immediatamente in modo cosi intimo e meglio di ogni altra cosa, e
che la dove si manifesta nel modo piti chiaro si chiama volonta. E solo questo impiego della rifles-

* Efficace e calzante a riguardo, una considerazione di Colli: «I’uomo non ¢ 'animale razionale che proptio
per la sua ragione ¢ superiore agli animali, e 'uomo piu alto non ¢ quello che annulla e sottovaluta tutto il resto
per essere soltanto ragione. Piuttosto 'uomo ¢ “superiore” agli altri animali per una maggiore intensita di vita,
cioe di quel comune patrimonio che ¢ sostanza di lui e degli altri animali: la ragione non ¢ altro che lespressione
visibile di questa maggiore intensita, ma la natura della ragione non é indipendente dall’'animalita, ma manifesta appunto
guesta. Tale ¢ il grande pensiero di Schopenhauer, cui ¢ stata assegnata la sigla di irrazionalismo, mentre in realta
non ¢ altro che una teoria della ragione che contesta la supremazia della ragione |...|», Colli, G., La ragione errabonda,

Adelphi: Milano, 1982, p. 128.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 79



FIORELLA GGIACULLI

sione che non ci fa pit arrestare al fenomeno, bensi ci porta oltre, alla cosa in sé. [...] E cio da cui
viene ogni rappresentazione, ogni oggetto, il fenomeno, la visibilita, loggettita. E cio che & piu ad-
dentro, il nucleo di ogni cosa particolare altrettanto che del tutto; si manifesta in ogni cieca forza
di natura, si manifesta anche nell’agire meditato dell'uomo; la grande differenza tra queste due cose
concerne solo il grado del manifestarsi, non 'essenza di cio che si manifesta.*

Orbene, il corpo umano costituisce la chiave ermeneutica per dischiudere gli altri corpi
della natura, che condividono lo stesso substratum. B quel particolare oggetto, a noi massima-
mente noto, perché prossimo, immediato, che getta luce su quanto ¢ piu distante. Per questo
motivo, Schopenhauer decifra il macrocosmo a partire dal microcosmo, e non esita a definire
il mondo come «macroantropow, nella misura in cui lo spazio della coincidenza soggetto-og-
getto, quanto ¢ piu familiare, illuminato dalla coscienza, conduce verso cio che non ¢ dispie-
gato dal conoscere, pur portando in sé la stessa intima natura. Inoltre, anche il termine scelto,
volonta, sebbene umano, troppo umano, ¢ adoperato in virtu della possibilita gnoseologica a cui
conduce, della chiarezza che racchiude. Ora, compreso cosa sia I'identico, cio che costituisce
il diverso ¢ dato in primo luogo dalla configurazione dei fenomeni, conforme alla brama di vi-
vere e necessita di sopravvivere in determinate circostanze. Pertanto, «Le varie forme animali
nelle quali la volonta di vivere si presenta hanno tra loro lo stesso rapporto che ha lo stesso
pensiero espresso in lingue diverse e conformemente allo spirito di ognuna di esse [e le varie
specie di un genere si possono considerare come un certo numero di variazioni sullo stesso
temal»®. Altrimenti detto, il volere costituisce il «tono fondamentale», immutabile e comune

Il mondo, op. cit., p. 241. Per ragioni di spazio non possiamo soffermarci su una precisazione fondamentale,
a cui tuttavia ¢ doveroso far riferimento, per scongiurare possibili fraintendimenti. I.a natura ¢ 'oggettivazione
della volonta in innumerevoli gradi, come il passaggio summenzionato descrive. Orbene, la natura non coincide
tout conrt con la volonta, suo fondamento, ma ne ¢ appunto la rappresentazione, la visibilita, il rendersi oggetto.
11 Wille, in quanto Ding an sich, esula dalla relazione soggetto-oggetto. Dunque ¢ estraneo alla rappresentazione
e alle sue forme. Pertanto ¢ inconoscibile. La volonta, come cosa in 5¢, € incausata, immotivata: ignoriamo perché
nel mondo vi sia tale appulsione, non conosciamo le ragioni del volere in genere né sappiamo cosa ’avrebbe
fatta sorgere. E al di fuori dello spazio, unica, identica e indivisibile in ogni fenomeno; e al di fuori del tempo,
imperitura. Per questo ¢ singolare, in quanto estranea alla pluralita insita in quelle forme. E dunque libera, ossia
non dipendente dal principio di ragione e dalle sue «radici». La sua essenza ¢ la tensione perenne. I’anelare verso
ogni “dove”. Per questo movimento incessante si genera un dissidio della volonta con se stessa, a partire da cui
la volonta si oggettiva nelle zee, sue «oggettivazioni immediate e adeguate», in quanto anch’esse al di fuori dello
spazio, del tempo, e della causalita. Si tratta di elementi eterni che, come i concetti, compendiano la pluralita in
unita, il simile nell” identico, il dissimile nel diverso, ma che a differenza di questi non sono post rem ma ante rem.
Precisamente, esse si collocherebbero tra la realta e il Will. 1.a relazione delle idee con le forme del fenomeno,
definita nei termini di /gge naturale, conduce alla natura, «oggettivazione mediata» (dal tempo, dallo spazio e dalla
causalita) della volonta. Oggettivazione peritura, mortale, multiforme, dalla comune sostanza e dai distinti acci-
denti. Ebbene, questo rapido accenno vorrebbe soltanto chiarire che, quando si patla di volonta, occorre com-
prenderne i termini contestuali, per non incappare in malintesi.

> Parerga 11, op. cit., p. 233. Certamente, la declinazione dell’identico nel divetso riguarda ogni forma della
natura.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
80 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

tra tutti gli esseri, che si oggettiva in innumerevoli tonalita, modi, grads, i quali rappresentano
quella stessa cosa in sé accompagnata da prerogative dissimili che concernono il solo fenomeno,
ma non il suo essere fondamento. La natura, «fenomeno e insieme compimento della volonta
di vivere»*, ¢ unione dell’identico e del diverso. E intreccio di simile e dissimile. Incontro
dello stesso nell’altro. Il medesimo Wille, principio grundlos*” und bewufitlos, nel suo fenomeniz-
zarsi si oggettiva nelle forme piu variegate. Inoltre, altri elementi di differenza sono il tipo di
causalita (causa in senso stretto, stimolo e motivo)* che accompagna il fenomeno e P'essere
illuminato o meno dalla coscienza-conoscenza, dalle innumerevoli sfumature:

Cosi vediamo dunque qui, nel grado infimo, la volonta presentarsi come un impulso cieco, un
agitarsi oscuro, cupo, lontano da ogni conoscibilita immediata. E questa la forma pit semplice e
piu debole della sua oggettivazione. Ma come tale impulso cieco e agognamento privo di cono-
scenza essa appare ancora in tutta la natura inorganica, in tutte le forze originarie, che fisica e chi-
mica procurano di studiare e di conoscere nelle loro leggi [...]. Oggettivandosi di grado in grado
piu chiaramente, la volonta opera tuttavia anche nel regno vegetale, dove il legame dei suoi feno-
meni non ¢ piu costituito da cause vere e proprie ma da stimoli, ancora in modo affatto privo di
conoscenza, come oscura forza germogliante, e cosi infine nella parte vegetativa del fenomeno
animale, nella produzione e formazione di ogni animale e nel mantenimento dell’economia interna
di ciascuno, dove ancor semplici stimoli determinano necessariamente il suo fenomeno. [...] In-
fine, la dove la volonta ¢ giunta al grado piu alto della sua oggettivazione, la conoscenza dell’in-
telletto schiusasi agli animali —al quale intelletto i sensi forniscono i dati, donde risulta mera
intuizione che ¢ legata al presente— non basta pit: 'essere complicato, multilaterale, plasmabile,
massimamente bisognoso ed esposto a innumerevoli offese, 'uomo, dové per poter sussistere,
essere illuminato da una doppia conoscenza, per cosi dire una potenza superiore della conoscenza
intuitiva dové aggiungersi a quest’ultima, il riflesso di quella: la ragione come facolta di formare
concetti astratti.*

Ebbene, proviamo a scandire quanto appena riassunto da Schopenhauer, soffermandoci
sulle distinte manifestazioni del volere che compongono la scala naturae. Enunciamo dapprima
sinteticamente quanto stiamo per esaminare estesamente.

¥ Schopenhauer, A., Metafisica dei costumi. Leziont filosofiche, tr. it. di Matia Giovanna Franch, volume frutto di
una ricerca promossa dall’Istituto Italiano di Studi Filosofici di Napoli, SE: Milano, 2008, p. 20.

7 Riguardo alla terminologia scelta dal filosofo, ci sembra molto efficace una precisazione di Simmel: «La
volonta di Schopenhauer non ¢ contro la ragione, bensi solo al di fuori di essa e per questo anche al di fuori
del suo oppostor, Simmel, G., Schopenhaner e Nietgsche, a cura di Anna Olivieri, Ponte alle Grazie: Firenze, 1995,
p. 52.

8 Per approfondire la relazione che intercorre tra la natura e '«adeguata modificazione» della legge di cau-
salita, che coesiste in ogni gradazione della natura, ¢fr. Schopenhauer, A., La /iberta del volere umano, introduzione
di Cesare Vasoli, traduzione di Ervino Pocar, Editori Laterza: Bari, 1970, pp. 72 ss. Si veda anche Su/la volonta
nella natura, op. cit., pp. 79 ss.

¥ I1 Mondo, op. cit., pp. 315, 319.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 81



FIORELLA GGIACULLI

La volonta si oggettiva come forza naturale, Nazurkraft, nelle forze piu generali della natura,
nelle qualita specifiche della materia e nella natura inorganica. Iri ¢ una spinta cieca, blinden
Drang, poiché non illuminata dalla coscienza-conoscenza di sé e dell’altro. I suoi movimenti
e mutamenti sono inoltre provocati dalle cause s#icto sensu per cui azione e reazione sono
uguali tra loro e il grado dell’effetto ¢ adeguato a quello della causa.

Nel mondo vegetale e nelle funzioni vegetative la volonta si manifesta come forza vitale,
Lebenskraft, rispondente a stimoli, cause non mediate dalla conoscenza, ma diverse da quelle
in senso stretto poiché non si ha un’uguaglianza tra azione e reazione, al contrario; né dal
grado dell’effetto si puo risalire alla causa e viceversa. Inoltre, in tale grado di oggettivazione,
inizia ad apparire un nebuloso «analggon» della coscienza.

Negli animali e nell’animale uomo il Wi/l giunge alfine a conoscersi perché ¢ illuminato
dalla coscienza di sé e dell’altro. Nel mondo zoomorfo la volonta ¢ provocata da stimoli per
quanto riguarda le funzioni organiche, ma ¢ mossa da motivi, cause mediate dalla conoscenza,
circa 'agire e il patire.

5. SULLA VOLONTA NELLA NATURA

Ora, nel soffermarci su una descrizione piu accurata degli elementi che compongono la natura,
faremo spesso tiferimento alla sctitto Sulla Volonta nella natnra™, gia menzionato a piu riprese
in precedenza. Si tratta di un’opera emblematica nella misura in cui Schopenhauer illustra alcune
riprove alla sua metafisica da parte delle scienze naturali, come si evince gia dal sottotitolo: Dis-
sertazione sulle conferme che la filosofia dell’antore ha ricevuto, dal suo apparire, dalle scienze empiriche. F.
uno scritto nodale poiché se da un lato condensa I'ininterrotto dialogo schopenhaueriano con
le scienze particolari, I'interesse a esse rivolto per provare a scandagliare la natura, dall’altro di-
mostra che la sua interpretazione filosofica ¢ corroborata dalle ricerche scientifiche, all'interno
di una ricerca autonoma, ossia indipendente da condizionamenti o ripiegamenti reciproci:

30 Scritto che Schopenhauer definisce come il «Supplemento pit essenziale» al secondo libro de I/ mondo;
«che contiene il passo piu caratteristico e pit importante della mia filosofia, cioe il passaggio, da Kant dichiarato
impossibile, dal fenomeno alla cosa in sé, io I'ho gia pubblicato nel 1836 con il titolo: Sulla volonta nella natura
(seconda edizione, 1854). Si errerebbe molto se si volessero ritenere i detti altrui, a cui ho ivi collegato le mie at-
gomentazioni, la vera materia e il vero oggetto di quest’opera piccola di volume ma importante per il contenuto:
essi sono invece solo 'occasione, muovendo dalla quale io ho trattato in essa, facendola discendere fino alla co-
noscenza empirica della natura, quella verita fondamentale della mia dottrina con tanta chiarezza, come poi in
nessun altro scritto. E cio ¢ stato fatto nel modo piu esauriente e stringente sotto la rubrica: “Astronomia fisica”,
sicché non osso sperare di trovare mai un’espressione di quel nocciolo della mia dottrina piu giusta ed esatta di
quella cola data. Chi vuole conoscere in modo approfondito ed esaminare seriamente la mia filosofia, deve
quindi tenere conto innanzi tutto della suddetta rubrica. In genere dunque tutto quel che ¢ detto in quel piccolo
scritto formerebbe il contenuto principale dei presenti supplementi se, in quanto a essi precedente, non dovesse
rimanere escluso; in cambio pero lo presuppongo ora qui come noto, perché altrimenti mancherebbe proprio il
megliow, Supplementi, op. cit., p. 1365.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
82 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

La mia metafisica si dimostra in tal modo I'unica che abbia effettivamente un punto di confine
comune con le scienze fisiche, un punto fino al quale queste le vengano incontro con iloro propri
mezzi, in modo da congiungersi realmente e da concordare con essa. E ¢io viene qui portato a
compimento in modo non da stravolgere e costringere le scienze empiriche verso la metafisica,
né in modo che questa sia prima ricavata per astrazione, di nascosto da quelle e poi, alla maniera
di Schelling, trovi a priori cid che aveva appreso a posteriori; bensi [in modo che] da sé e senza
essersi messe d’accordo I'una e Ialtra giungano insieme allo stesso punto. Percio il mio sistema
non fluttua per aria, come tutti quelli che ci sono stati finora, ben al di sopra di ogni realta ed
esperienza, ma discende fino a questo saldo terreno della effettualita, dove le scienze fisiche riac-
colgono il discente.”

Come ribadisce Segala, «non siamo innanzi al filosofo che manipola i risultati della scienza
per veicolare un discorso filosofico e donargli un’aura di certezza. E presente la consapevo-
lezza che la scienza non offre conoscenze definitive e che di conseguenza il passaggio dalla
scienza alla filosofia ¢ giustificato solo a una condizione: al mutare delle conoscenze scienti-
fiche va rimessa in discussione 'argomentazione filosofica»™. Siamo innanzi a un filosofo
che, nell’aver voluto consacrare la vita alla verita, ha provato a osservare il mondo da innumerevoli
angolature, prima di tutto vivendolo, esplorandolo attraverso viaggi, sincronicamente studian-
dolo mediante letture, meditandovi, facendo dialogare esperienze e saperi differenti, squadranti
in modo dissimile una stessa cosa, e solo successivamente tentando di «comporrey il tutto in
unita, laddove possibile, in armonia con I'aderenza al reale che insieme occulta e disvela la
sua natura. Schopenhauer non ha mai perso di vista la vita nella sua immediatezza, nel suo
darsi cangiante e molteplice, nella sua quotidianita, sia essa strettamente organica o etica™.
Per questo la sua metafisica, della natura o dei costumi, ¢ intrisa di #ateria (e il corpo, lo ab-
biamo visto, ¢ quell’ ezs realzssimum che conduce al fondamento di tutte le cose) che prova a
dirsi tramite concetti, e non al contrario, di pluralita in unita che hanno smarrito il loro con-
tenuto. Quindi, rispetto all'indagine nepi pvoewg, Schopenhauer osserva che, pur scanda-
gliando con metodi diversi, se esiste una qualche verita, allora ognuno dovrebbe additare

U Sulla volonta nella natura, op. cit., pp. 55-56.
52 Schopenhaner, la filosofia, le sciene, op. cit., p. 265.

33 Sottosctiviamo a riguardo una considerazione di Giametta: «Diciamo che questo atteggiamento di voler
cercare nella vita le conferme della propria filosofia ¢ un atteggiamento quanto mai sano in un filosofo. Perché
si sa che in filosofia ¢ facile salire dai dati ai principi, ma non altrettanto facile, anzi difficilissimo, ridiscendere
dai principi ai dati. E infatti i filosofi per lo piu non lo fanno. Ma cosi essi corrono il rischio di perdersi sempre
piu nei loro aetei principi, staccandosi dalla realta concreta, di fare cio¢ come, secondo Francesco Bacone, fanno
i ragni, che traggono tutto da sé e si soffocano nella propria bava. Un vero, onesto filosofo, e tale era indubbia-
mente Schopenhauer, non si stanca mai di cercare la corrispondenza dei suoi principi con la realta della vita. Ma
egli, oltre a farlo da moralista, volle farlo, e qui sta la singolarita, anche da scienziato: perché, possiamo dire con
semplicita, aveva anche queste frecce nel suo arcon, Giametta, S., Introduzione a Sulla volonta nella natura, op. cit.,

pp- 8-9.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 83



FIORELLA GGIACULLI

quella stessa, benché in modi divergenti e peculiari, illuminandone un tratto piuttosto che un
altro. Lo scritto Sulla volonta nella natura dimostra che quell'incontro ¢ possibile:

I ricercatori delle due parti e delle due specie dovranno in verita sentirsi come i minatori che, nelle
viscere della terra, scavano 'uno dall’altro, andando incontro gli uni agli altri e, dopo che hanno a
lungo lavorato da entrambe le parti nelle tenebre sotterranee, fidando solo nella bussola e nella li-
vella, provano infine la gioia a lungo sospirata di sentire da una parte i colpi di piccone dall’altra.
Giacché ora quei ricercatori riconoscono che hanno trovato quel punto di contatto cosi a lungo
vanamente cercato tra fisica e metafisica, le quali, come cielo e terra, non volevano mai incontrarsi,
e che ¢ stata avviata la riconciliazione di entrambe le scienze ed ¢ stato trovato il loro punto di
congiunzione.”

Il punto di congiunzione risiede nella volonta, «<nocciolo» della natura, sebbene dagli altri
studiosi non sia stata per lo piu designata in questi termini; ma al di la dell’aspetto linguistico
ne ¢ condivisa la sua essenza o talvolta solo alcuni suoi tratti. Schopenhauer illustra tale cor-
relazione, «corrispondenzay, tale conferma, Bestitigung, tra le sue e altrui ricerche, in otto ca-
pitoli indipendenti: Fisiologia e patologia; Anatomia comparata; Fisiologia vegetale; Astronomia fisica;
Linguistica; Magnetismo animale ¢ magia; Sinologia, Richiamo all’etica. Ora, anziché soffermarci su
ciascuno di essi, slegatamente, torniamo all’ interpretazione schopenhaueriana della natura,
che trova in questo scritto puntuali riprove alla sua descrizione, richiamandoci allo scritto te-
maticamente. Seguiamo dunque la S#fenfolge, muovendo dalla natura priva di coscienza alla
«camera obscuray.

6. I’IDENTICO E IL DIVERSO NEL COSMO: I’OGGETTIVARSI DEL VOLERE IN NATURA
INORGANICA, VEGETALE E ANIMALE

Secondo il filosofo di Danzica, contemplando la @voig, che ¢ insieme artista, mezzo € opera
d'arte, nella misura in cui ogni res ¢ oggettivazione della volonta, la quale tutto crea e pervade,
si osserva una cospicua contiguita nella diversita. Si riscontrano affinita morfologiche, chimi-
che, embriologiche, cellulari; ragion per cui egli sostiene che «Natura non facit saltus». Eppure,
constata che un solo balzo sembrerebbe compierlo: tra la natura inorganica e quella organica.
Basti solo pensare che nella prima il volere ¢ «disposizione» alla, «tentativo» di vita, ma non
anelito alla vita s#ricto sensu come nel mondo organico. Tale distinzione, per Schopenhauer, ri-
posa principalmente sul mantenimento della materia e del mutamento della forma da un lato
e sull'invariabilita della forma e modificazione della materia dall’altro:

93. Si puo definire la vita come la condizione di un corpo nella quale esso conserva sempre la sua
forma essenziale (sostanziale), mentre continua il ricambio della materia. —Se mi si volesse obiettare

3 Sulla volonta nella natura, op. cit., p. 59.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
84 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

che anche un vortice d’acqua o una cascata mantengono la loro forma mentre continua a cambiarsi
la materia, risponderei che in questi fenomeni la forma non ¢ affatto essenziale, bensi, seguendo
leggi naturali universali, ¢ completamente casuale, in quanto dipende da circostanze esterne dalla cui
modificazione si puo far cambiare a piacete anche la forma, senza per questo intaccare essenziale.”

Ebbene, nella natura inorganica 'essenza del Wille, che ¢ Paspirare e il conato a perdurare,
si manifesta nelle forze piu generali della natura, quali gravita e impenetrabilita; nelle caratte-
ristiche della materia, come la solidita, la fluidita, ’elasticita, I'elettricita e il magnetismo; negli
elementi chimici, che si uniscono e si rifuggono. La gravita ¢ la manifestazione piu immediata
e generale della volonta®, nonché la visibilita pit lampante della sua essenza, che ¢ il premere,
spingere, tendere, aspirare. Streben. E una forza originaria non ulteriormente spiegabile, ossia
non riconducibile ad altro se non al volere.

Nella sezione Astronomia fisica, di Sulla volonta nella natura, Schopenhauer riporta alcuni studi
che riaffermano scientificamente la sua interpretazione. Tra questi, sebbene riscontrando delle
inesattezze, menziona le ricerche di John Herschel, esposte nel Trattato di astronomia:

Sir John Herschel dunque, nel capitolo 7, dove procede a enunciare la legge della gravitazione, §
371 della prima edizione, si fa cosi intendere: «Tutti i corpi che noi conosciamo, quando sono sol-
levati in aria e tranquillamente abbandonati, discendono sulla superficie della terra in linea perpen-
dicolare ad essa. Essi sono percio spinti in tal senso da una forza o uno sforzo, diretto o indiretto
risultato di una coscienza e di una volonta che esiste da qualche parte, anche se al di fuori del
nostro potere di rintracciatla, la quale forza noi chiamiamo gravita.”’

Ora, secondo Schopenhauer, I'inesattezza risiede nel ritenere la volonta come inseparabile
dalla coscienza, imprecisione derivante per lo pit dal considerare la conoscenza come cio che
pone la volonta, e non viceversa. Quindj, il merito e il demerito di Herschel consiste nell’essere
pervenuto ad una conclusione vera, la corrispondenza gravita-volonta, muovendo tuttavia da
un premessa falsa, ossia il giudicare il moto della volonta come un che di conoscente-cosciente.
Insomma, ritenendo il volere un accidente del conoscere, ribaltando il «dogma fondamentale»

35 Parerga 11, op. cit., p. 211. —Chiaramente, accanto a quanto detto, occorte tenet presente che un organismo
¢ caratterizzato dal nascere, crescere e perire; viceversa un corpo inorganico, quindi non vivo, non € sottoposto
allo stesso accadere, né ¢ un’unita costituita di parti in relazioni tra loro, né ha cellule—.

3 Leggiamo difatti in una nota postuma: «Questa essenziale natura costitutiva della volonta, di essere un
tendere permanente, per cui 'oggetto desiderato ¢ sempre solo apparentemente lo scopo che, non appena rag-
giunto, viene immediatamente sostituito da un altro; questa essenziale natura costitutiva della volonta si manifesta
nel modo piu chiaro nella gravitd, che sempre tende senza la possibilita di uno scopo che la soddisfi, per cui puo
solo essere ostacolata, mai soddisfattan, Schopenhauer, A., Seritti Postumi, Volume 1, «I manoscritti giovanili (1804-
1818)», testo stabilito da Arthur Hiibscher, edizione italiana diretta da Franco Volpi, a cura di Sandro Barbera,
Adelphi: Milano, 1966, § 532.

57 Sulla volonta nella natura, op. cit., pp. 149-150.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 85



FIORELLA GGIACULLI

schopenhaueriano che asserisce il contrario: la conoscenza ¢ un accidente della volonta, della
vita, «e questa un accidente della materia. Ma la materia stessa non ¢ che la percettibilita dei
fenomeni della volonta. Pertanto bisogna riconoscere un volere in ogni §pznta che provenga
dalla natura di un essere materiale e che anzi costituisca questa natura, o si manifesti, appa-
rendo, in questa natura, e dunque non ¢’¢ materia senza manifestazione di volonta. La mani-
festazione di volonta piu bassa e percio piu generale ¢ la gravita, per cui la si ¢ chiamata una
forza fondamentale essenziale alla materia»>®.

Muovendo dalle forze generali alle prerogative particolari della materia, Schopenhauer
osserva che il magnetismo, oltre a manifestare un «tentativo» di vita nelle interazioni di at-
trazione e repulsione tra determinati tipi di corpi, soggetto a leggi ben precise, congiunge fi-
nanche il naturale con il sovrannaturale, confinando con la magia, che per definizione
trascende l'usitata connessione causale. Il magnetizzatore, ad esempio, con la sola forza del
volere ¢ in grado di far compiere azioni inattese, impensabili. B capace, in virtu del volere in
lui particolare, ma de facto universale, uno e identico in tutti gli esseri, di infrangere i limiti
dell’individuazione, muovendo dalla propria a quella altrui, sia essa di un uomo o di un ani-
male: «Se ora noi dunque vediamo la volonta, che io ho stabilito come la cosa in sé, la sola
realta in ogni esistenza, il nucleo della natura, eseguire cose, muovendo dall'individuo umano,
nel magnetismo animale e anche oltre di esso, che non si possono spiegare in base alla con-
nessione causale, cio¢ alla legge del corso naturale, [...] allora non saprei quale conferma piu
tangibile della mia dottrina resti da desiderare»®. Dunque, il vo/ere magnetico non concerne
soltanto il ferro e altri materiali (questo ¢ I'aspetto piu evidente), ma riguarda soprattutto
'uomo, che, stando anche al motto di Puységur «weuillez et croyezh, puo esplicare una forza
d’azione inspiegabile attraverso il «modo normale» di produrre cambiamenti, quindi la con-
nessione causale. Forza d’azione che Schopenhauer ricollega alla volonta, «wuagische Kraft».
Quindi, nonostante Schopenhauer fosse un fiero oppositore di (alcuni) spiritualismi e su-
perstizioni, attribuisce una ragguardevole importanza alla magia che si pone come tentativo

$ Tbid,, p. 153.

39 Ibid., p. 179. Continuando, «[...] petfino un magnetizzatore a cui la mia filosofia ¢ senza dubbio sconosciuta,
il conte Szapary, arriva al punto da aggiunere al titolo del suo libro, Ein Wort iiber animalischen Magnetisnius, Seelen-
kdrper und Lebensessenz |Una parola sul magnetismo animale, gli spiriti animali e 'essenza della vita] 1840, come spiegazione,
le memorabili parole: «ovvero prove fisiche che la corrente animale-magnetica ¢ Uelemento, e 4 volonta il principio
di ogni vita spirituale e corporea. 11 magnetismo animale diventa cosi addirittura la metafisica pratica, come la quale gia
Bacone da Verulamio [De dign. Et angm. Scient., 111, 5] designava la magia nella sua classificazione delle scienze
(Instanr. Magna, 1. 111 [5]) esso ¢ la metafisica empirica o sperimentale. Poiché inoltre nel magnetismo animale si
manifesta la volonta come cosa in s¢, vediamo subito vanificato il principiun individuationis, appartenente al solo
fenomeno (spazio e tempo): le sue barriere, che separano gli individui, vengono infrante; tra magnetizzatore e
sonnambula lo spazio non ¢ una separazione, si instaura una comunanza dei pensieri e dei moti della volonta;
lo stato di chiaroveggenza trasporta al di la dei rapporti che appartengono al semplice fenomeno, condizionati
da spazio e tempo, cio¢ vicinanza e lontananza, presente e futuroy. 1bid., pp. 179-180.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
86 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

di spiegazione e comprensione del mondo®

. Magia che in ultima istanza si risolve nel potere
della volonta. Ora, al di la delle differenze specifiche, un tratto comune alla natura inorganica
tutta, oltre ad essere quello della visibilita del W7/, che muta costantemente materia, e non
forma, soggetta alle cause in senso stretto, risiede nell’essere un movimento privo di coscienza:
«Assolutamente soggettiva ¢ cio¢ la natura inorganica in cui non ¢’¢ ancora nessunissima trac-
cia di coscienza del mondo esterno. Le pietre, 1 macigni, le lastre di ghiaccio, anche se cadono
gli uni sugli altri o urtano e si sfregano gli uni contro gli altri, non hanno nessuna coscienza
gli uni degli altri e di un mondo esterno»®’.

Di contro, nel mondo vegetale, espressione della volonta® nella gradazione di forza vitale,
inizia ad apparire qualche vago barlume di conoscenza, dato che le plantae si relazionano atti-
vamente con l'esterno, interagendo e comprendendo, e non solo passivamente, subendo senza
consapevolezza alcuna. In modo del tutto immeditato le radici tendono verso le sostanze nutri-
tive, 1 rami verso la luce e gli appigli, se rampicanti. Si tratta di movimenti provocati da stimoli,
cause che sono diverse ma non separate dagli effetti. Quindi, in presenza di uno stimolo, attraverso
il contatto quand’anche il piu labile, si svolge un preciso accadere. I 1 motivi invece sono se-
parati dalle reazioni, non solo poiché ne contengono 7 nuce un’indefinita moltitudine, dipen-
dente dal carattere di ciascun uomo, ma anche perché possono essere intangibili. Pensieri,
fantasmagorie, realta oniriche):

6 Rispetto a tale importanza, spesso derisa, Schopenhauer annota: «Per sorridere anticipatamente di ogni
antipatia segreta o addirittura azione magica, bisogna trovare il mondo molto molto, anzi in tutto e per tutto
comprensibile. Ma si puo farlo solo se si guarda a esso con uno sguardo estremamente superficiale, che non
lasci sospettare che siamo immersi in un mare di enigmi e di incomprensibilita e che immediatamente non co-
nosciamo e capiamo a fondo né il mondo né noi stessi. E proprio la disposizione d’animo opposta a questa che
fa si che quasi tutti i grandi uomini, indipendentemente dal tempo e dalla nazione, hanno mostrato una certa
aria di superstizione. Se il nostro modo naturale di conoscere fosse tale da consegnarci immediatamente le cose
in sé e quindi anche i rapporti ¢ i riferimenti assolutamente veri tra le cose, allora saremmo comunque autorizzati
a respingere @ priori ¢ quindi incondizionatamente ogni prescienza del futuro, tutte le apparizioni di assenti o
moribondi o addirittura morti ¢ ogni operazione magica. Ma se, come insegna Kant, cio che noi conosciamo
sono meri fenomeni, le cui forme e leggi non si estendono alle stesse cose in sé, allora un tale rifiuto ¢ chiara-
mente precipitoso, in quanto si basa su leggi la cui apriorita le limita precisamente ai fenomeni, mentre lascia in-
toccate le cose in sé, a cui anche il nostro proprio lo interiore deve appartenere. Appunto queste perd possono
avere con noi rapporti da cui scaturiscano i suddetti fatti, sicché su di essi bisogna attendere la decisione a posteriori
e non anticipatla». Ibid., p. 185.

U Ibid, pp. 144-145,

62 Detto en passant, Schopenhauer rammemora che il riconoscimento di una certa brama, Begierde, al mondo
vegetale, ha radici antiche: Anassagora ritiene che le piante siano «mosse dal desiderion, dotate di intelligenza ed
emotivita (¢, DK 59 A 117); Platone nel Timeo attribuisce alle piante émbopia, riconoscibile a partire dal forte
istinto di nutrizione, e Aristotele nel De anima assegna loro «una parte della cosiddetta animax, quella vegetativa,
dunque la facolta di nutrirsi e riprodursi.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 87



FIORELLA GGIACULLI

Ora, sebbene anche le piante non abbiano ancora nessuna coscienza del mondo esterno, ma il
semplice andlogon di una coscienza che c’¢ in esse sia da pensare come un ottuso godimento di sé;
pero vediamo che tutte cercano la luce, che molte di esse rivolgono quotidianamente verso il sole
il fiore o le foglie, e poi che le piante rampicanti si trascinano verso un appoggio che non le tocca,
e infine che singole specie manifestano addirittura una sorta di irritabilita. Incontestabilmente dun-
que ¢’¢ gia un collegamento e rapporto tra il loro ambiente, anche quando non le tocca immedia-
tamente, ¢ il loro movimento, che dobbiamo quindi indicare come un debole analogon della
percezione. Soltanto con I'animalita compare la decisa percezione, cioe la coscienza delle altre cose,
come l'opposto alla chiara coscienza di sé che solo da cio si origina.”?

Questo passaggio dovrebbe far comprendere quanto le piante siano distanti e dalla natura
inorganica e dal mondo animale, essendo caratterizzate da un vivere che, ben lungi dall’essere
mera consequenzialita causale, si approssima all’animalita, senza addentrarvisi, nella misura
in cui una qualche forma di conoscenza c’e. Ad esempio, il reagire immediatamente alla luce
¢ senz’altro spiegabile come un rispondere a uno stimolo. Vale a dire, in presenza della luce,
1 rami si volgono verso di essa; offuscata la luce, i rami si orientano verso un’altra fonte, agendo
e reagendo per contatto, in virtu di una presenza concreta. Sembrerebbe quindi, che in tale
muoversi automatico, non vi sia forma di consapevolezza alcuna. Eppure, se si osservano le
radici e 1 rami delle rampicanti (per citare un caso piu lampante allo sguardo umano) si constata
un dirigersi spontaneo, non o coelo: le radici si indirizzano solitamente verso il basso, ma se
il nutrimento si trova altrove, #on esitano a cambiare percorso. Inoltre, non assorbono indiffe-
rentemente qualsiasi alimento: assaggiano 1l cibo e valutano se trattenerlo o rilasciarlo. Quindi,
Peffetto dovuto allo stimolo non ¢ completamente privo di mediazione-meditazione. Pari-
menti, 1 rami rampicanti tendono necessariamente, senza deliberazione alcuna, verso sostegni.
Eppure, non in modo indistinto: si ritraggono se I'appiglio non li aggrada, se non sembra
confacente. Quindi, tale riconoscere e scegliere un materiale piuttosto che un altro ¢ una
forma di coscienza-conoscenza. Altrimenti, se non vi fosse, la pianta si aggrapperebbe indif-
ferentemente a qualsiasi appiglio. Pertanto, occorrerebbe al piu chiedersi se ai vegetali appar-
tenga Uappercezione, il sapere di percepire. Schopenhauer tentenna a riguardo, appare dubbioso,
incline a non confondere cio che sembra essere un movimento provocato da motivi con
quanto lo ¢ realmente. Nondimeno, poiché riscontra comportamenti in cui sembrerebbe es-
serci una qualche rappresentazione, definisce di «transizionen, tra le due tipologie di causa, i mo-
vimenti di alcune rampicanti (Uhedysarum gyrans, la mimosa pudica, la dionaea muscipula).
Parallelamente, a sostegno delle sue considerazioni, riporta alcune osservazioni di Cuvier:

Nella sua Histoire des progrés des sciences naturelles depuis 1789 jusqu’a ce jour, vol.1, 18206, p. 245, Cuvier dice:
‘Le piante hanno alcuni movimenti in apparenza spontanei, che esse mostrano in determinate circo-
stanze e che sono talvolta cosi simili a quelli degli animali, che si potrebbe ben attribuire alle piante, a

3 Sulla volonta nella natura, op. cit., p. 145.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
88 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

causa loro, una sorta di sentimento e di zolonza |...]. Cosi le cime degli alberi cercano sempre la direzione
verticale, salvo che si inclinino verso la luce. Le loro radici tendono verso la buona terra e 'umidita e
abbandonano, per trovatle, la via diritta. Ma queste diverse direzioni non si possono spiegare con I'in-
flusso di cause esterne, se non si suppone anche un’intima disposizione che ¢ suscettibile di eccitazione
e diversa dalla mera forza d’inerzia nei corpi inorganici. |...| Nel Dictionnaire des sciences naturelles, all’articolo
«Animaley, ¢ detto: se gli animali rivelano desiderio nella ricerca del loro nutrimento, e discernimento
nella loro scelta, si vedono le radici delle piante prendere la loro direzione dalla parte in cui la terra ¢
piu ricca di succhi, e perfino cercare nelle rocce le piu piccole fenditure, che possono contenere un
certo nutrimento; le loro foglie e i loro rami si volgono con cura dalla parte dove trovano il massimo
di aria e di luce. Se si piega un ramo in modo che la superficie superiore delle sue foglie venga ad essere
rovesciata, le foglie torcono i loro steli per ritornare nella posizione che ¢ pit favorevole all’esercizio
delle loro funzioni (cio¢ con la parte liscia di sopra). Si sa per certo che cio avviene senza coscienza?®

Naturalmente no. Occorre provare ad avere uno sguardo non antropocentrico per com-
prendere 1 dissimili modi di esistere che rivelano nel peculiare il comune e nello stesso il di-
verso. Nonché indagare senza pregiudizi granitici, unilaterali, intorno alla natura. Ad esempio,
con occhi umile e attenti, sul finire dell*800, Darwin avrebbe osservato che «¢ appena esage-
rato il dire che la punta radicolare cosi dotata e che possiede il potere di dirigere le parti vicine,
agisce come il cervello di un animale inferiore; quest’organo infatti, posto alla parte anteriore
del cotpo, riceve le impressioni degli organi dei sensi e dirige i diversi movimenti»®. Ebbene,
le perplessita schopenhaueriane intorno a una coscienza vegetale si sarebbero risolte ben pre-
sto a favore di una verde intelligenza.

Circa il mondo animale, il filosofo di Danzica non dubita punto che sia dotato, come I'ani-
male uomo, di coscienza e quindi conoscenza, di sé e dell’altro, dell'interno e dell’esterno. Anzi,
come Uespressione volonta di vivere ¢ un pleonasmo, cosi coscienza animale ¢ una tautologia, poiché
la natura inorganica non la possiede e quella vegetale soltanto in modo nebuloso. Pertanto, das
Bewnfitsein ¢ una proprieta animale. Prima di soffermarci su questo tratto peculiare, ricordiamo
un aspetto comune alla natura tutta, che declina in modo diverso la sua forma e non la sua es-
senza: I'identita tra il corpo e la volonta. Quest’ultima, tutt’'uno con la fuga mortis, con la necessita
di conservarsi, (che si realizza mediante adattamento e la riproduzione), si tivela nei corpi piu di-
stinti, ciascuno conforme a quella appulsione in precise condizioni, rispetto a determinati bisogni.
La natura inorganica sopravvive nel suo mutare perpetuo, onniforme; il corpo delle piante
esprime, con la sua struttura modulare®, costituita dagli stessi organi lungo tutta la figura, il

% Tbid., pp. 125-126, 128.

% Darwin, C., con l'assistenza di Francis Darwin, I/ potere di movimento delle piante, tt. it. di Giovanni e Riccardo

Canestrini, Unione Tipografico-Editrice: Torino, 1884, formato Kindle, posizione 10657.

6 Per una comprensione accurata della fisiologia vegetale, in senso ampio, della sfera intellettiva ed emotiva

del mondo vegetale, si considerino le puntuali ricerche di Mancuso, S. e Viola, A., Verde brillante. Sensibilita e in-
telligenza del mondo vegetale, Giunti Editori: Firenze, 2013; e di Chamovitz, D., Quel che una pianta sa. Guida ai sensi
delle piante, a cura di P. 1. Gaspa, Raffaello Cortina: Milano, 2013.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 89



FIORELLA GGIACULLI

suo adattarsi al non poter fuggire ai predatori: la possibilita di essere strappato e ingerito e

nel frattempo continuare a vivere. Inoltre, anche la vita circolare della pianta®, per cui il punto

terminale, il frutto, ¢ insieme nuovo inizio, ben esprime il tendere senza posa del volere®.
Per quanto riguarda il mondo zoomotfo, Schopenhauer spiega che:

11 corpo di ogni animale ¢ sempre specificamente conformato, non solo per quanto riguarda 'offesa
e la difesa, alle innumerevoli e peculiari modificazioni della sua tensione e del suo modo di vivere
e del suo proposito naturale: da qui scaturiscono le innumerevoli forme. Dove quindi sara mai
possibile trovare, in un qualsiasi animale, una contraddizione tra la sua tensione, la sua volonta e
la sua organizzazione? Nessun animale pauroso ¢ provvisto di armi, e nessun animale audace, bel-
licoso, ne ¢ privo. Tra la forma corporea e la volonta c’¢ sempre 'armonia piu perfetta: questo per
I'appunto conferma il mio principio, che il corpo e la volonta sono una stessa cosa. La volonta ¢
I’elemento originario e primigenio che tuttavia oggettivandosi, diventando rappresentazione, si
chiama corpo.”’

1l volere dunque, fenomenizzandosi, ¢ corpo; volere che, lo ribadiamo, significa anche ne-
cessita di conservarsi in determinate condizioni. Difatti, gli animali predatori e cacciatori sono
dotati di strumenti offensivi, come dentature affilate, artigli e muscolatura molto sviluppata.
Al contrario, le prede possiedono mezzi difensivi per poter captare i pericoli e fuggire, per ri-
pararsi dal pericolo. Si pensi alle agili zampe delle gazzelle, dei cervi, dei camosci e di tantissimi
altri animali znoffensivi; 1a lepre ha sia zampe veloci sia orecchie lunghe per udire piu chiara-
mente. Altre armi difensive sono le corna e gli zoccoli, utilizzati in casi di estrema necessita,
né per cibarsi di altri animali, né per aggredire. Altre ancora sono una sorta di corazza, che ad
esempio hanno armadilli, tartarughe, ricci, porcospini, chiocciole etc. Calamari e seppie rila-

57 Cotale ciclicita, tipetizione, appartiene all’intera natura: «96. Il vero simbolo della natura ¢ il cerchio poiché
esso ¢ lo schema del ritorno, e il ritorno ¢ la forma piu generale della natura, che essa attua ovunque, dal corso
delle stelle sino alla morte e alla generazione degli esseri organici. Soltanto grazie a questa forma diventa co-
munque possibile, nello scorrere incessante del tempo, un’esistenza stabile, cio¢ una natura, Seritti postumi, Vo-
lume 111, gp. cit., p. 49.

% In riferimento alla pianta, Schopenhauer puntualizza che «essa non ¢ altro che I'incessante ripetizione
della stessa pulsione [T7eb], il raggrupparsi in foglia e ramo della sua fibra piu elementare; ¢ un aggregato siste-
matico di piante omogenee che si sostengono 'un I’altra e la cui costante riproduzione costituisce la sua unica
pulsione. Fintantoché un albero non ¢ ancora fiorito, generazione e riproduzione sono la stessa cosa: ogni ramo
che germoglia al posto di uno tagliato ¢ una nuova piccola pianta che cresce su quella grande e puo quindi anche
venir separato da questa e interrato, a tutti gli effetti come una nuova pianta. La pianta, tuttavia, si eleva a un piu
completo, rapido e molteplice appagamento di questa pulsione alla riproduzione [Reproduktions-Trieb) attraverso
la scala della metamorfosi, fino ad arrivare al fiore e al frutto, compendio del suo esistere e del suo aspirare, in
cui raggiunge per una via piu breve cio che ¢ il suo unico scopo, e d’un sol colpo realizza mille volte tanto quello
che fino allora aveva prodotto singolarmente, ossia la ripetizione di se stessa. La sua germogliazione sta al frutto
come la scrittura alla stampay, Metzafisica dei Costunii, op. cit., pp. 21-22.

9 La metafisica della natura, op. cit., p. 38.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
90 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

sciano un inchiostro scuro che confonde il cacciatore e tra il quale possono allontanarsi; alcuni
animali emanano secrezioni repellenti, altri si difendono con pungiglioni o morsi velenosi;
molti si adoperano per il mimetismo omocromo o omomorfo. Rispetto a tale armonia tra la
corporeita e il conato fondamentale a perdurare, Schopenhauer puntualizza che «la volonta
non utilizza gli strumenti che proprio si trova davanti [...] ma che la prima cosa, la cosa ori-
ginaria ¢ lo sforzo di vivere in questo modo, di lottare in tale maniera; il quale sforzo si presenta
non soltanto nell’uso, ma gia nell’esistenza dell’arma, tanto che quello spesso precede questa,
mostrando che ¢ per il fatto che esiste lo sforzo che si produce 'arma e non viceversa, e cosi
¢ con ogni parte assolutamente»”’. Ebbene, la necessita («senza la quale la natura non fa nullay)
di sopravvivere in un preciso contesto conduce a determinate conformazioni. Non il contrario:
non ¢ la presenza di un organo, di un’arma e quant’altro che porta al suo utilizzo, bensi il bi-
sogno del suo uso (o il suo disuso) porta alla formazione o al potenziamento di quelle parti.
— Detto en passant, si tratta di leggi a cui Lamarck conferi un ruolo centrale e a cui anche
Darwin avrebbe attribuito un ruolo chiave, rispetto alle variazioni e quindi in riferimento alla
selezione naturale—. Se fosse il modo di vivere a doversi adattare al corpo, allora vedremmo
un organismo sempre uguale nel tempo, di fronte a molteplici funzioni, circostanze etc. In-
somma, ad esempio, stessi artigli per afferrare prede diverse, stessi colori per proteggersi da
luci differenti; si avrebbe un agire strettamente legato a quello che gia si possiede e soprattutto
un’indifferenziazione, per cui cio con cui 'organismo entra in relazione viene posto in ultimo
piano, come se il soggetto con le sue caratteristiche fosse impermeabile all’ambiente in cui
vive. Invece, per Schopenhauer il creumstanters in cui 'animale vive ¢ fondamentale per la de-
terminazione della sua struttura e dei suoi abiti. Ad esempio, egli spiega che la conformazione
del formichiere non ¢ causa delle sue abitudini, ma il doversi procurare un determinato tipo
di cibo in luoghi specifici ¢ causa della sua struttura: non ha il muso lungo e per questo rag-
giunge il termitaio in profondita, ma poiché tale tana ¢ profonda e nascosta, ha un muso di
forma cilindrica. La talpa non vede non perché abbia le palpebre immobili, ma ha gli occhi
coperti perché non ha bisogno di vedere; gli uccelli palustri hanno le zampe palmate per la
necessita di nuotare, e non nuotano perché hanno la membrana natatoria. Anche lo Stagirita,
ricorda Schopenhauer, aveva illustrato che gli insetti dotati di pungiglione non per questo
sono aggressivi, ma al contrario sono aggressivi e per questo hanno il pungiglione, spiegando
che ¢ la funzione che crea 'organo e non viceversa. Altrimenti detto, il carattere, la tendenza
a dover vivere in un modo preciso sono alla base del polimorfo mondo animale. Pur non
esprimendosi nei termini di una zolonta, Schopenhauer considera come corroboranti la sua
interpretazione gli studi di Aristotele, Galeno, Lucrezio, di Pander e Dalton, di Burdach, e
numerosi altri”, nella misura in cui anch’essi pongono la necessita di sopravvivere in una de-
terminata maniera, che si riversa in una particolare modificazione della forma, che investe or-

0 Sulla volonta nella natura, op. cit., pp. 104-105.
" A riguardo, ¢fi. il capitolo Anatomia comparata, ibid., pp. 95-123.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 91



FIORELLA GGIACULLI

gani e abitudini, come elemento primario. Soprattutto, I'<indimenticabile de Lamarck» giunge
a ritenere la volonta, sempre nell’accezione di besoin e non di mera intenzionalita, ’elemento
primario, sebbene arrestandosi al piano fisico e non avanzando oltre, come Schopenhauer,
verso un elemento metafisico, vale a dire ponendo il volere come sostrato comune alla natura
tutta, di cui essa ¢ il fenomeno, la visibilita’.

Ora, dopo aver tracciato qualche linea relativa all'identita tra 'organismo e il volere, ripren-
diamo il discorso intorno a quel tratto proprio dell’animalita: la coscienza. Esso comporta sia
che tutti gli animali, ciascuno a suo modo, giudicano, valutano, discernono ez similia, sia che pa-
tiscono, provando le stesse emozioni dell’animale uomo. Precisamente, secondo Schopenhauer,
«riguardo al determinato modo di conoscere degli animali e agli esatti limiti di esso in una data
specie, abbiamo solo concetti indeterminati; percio anche ci ¢ a volte difficile intenderci con
essi [...] Invece un desiderare, bramare, volere, o un aborrire, rifuggire, non volere, sono propri
di ogni coscienza: 'uomo li ha in comune col polpo»™. Quindi, gli animali non umani, ben lungi
dal poter essere paragonati a una macchina non pensante, sono viventi dotati di istinti, atti per
lo piu irriflessi, e forme di conoscenza-intelligenza che accompagnano cotali comportamenti,
e che si aggiungono a questi’. Inoltre, per Schopenhauet, «’animale ha tutt i sentimenti del-

2 Consideriamo il seguente passaggio come un efficace compendio della questione: «[Lamarck] afferma con
tutta serieta e si sforza di mostrare particolareggiatamente che la forma, le armi caratteristiche e gli organi di
ogni tipo operanti all’esterno di ogni specie animale non sono stati affatto presenti gia dall’origine di questa, ma
sono sorti poco a poco nel corso del tempo e per generazione continua soltanto in seguito ai conati della volonta
dell’animale, provocati dalla conformazione della sua situazione e del suo ambiente, grazie ai suoi propri sforzi
ripetuti e alle abitudini scaturitene. Cosi, egli dice, ai palmipedi e ai mammiferi, solo per il fatto che nuotando
allargavano le dita, gli ¢ venuta poco a poco la membrana natatoria; [...] la lumaca era al principio, come altri
molluschi, senza corni, ma per il bisogno di tastare gli oggetti che incontrava, quelli spuntarono poco a poco;
all’intera specie dei felini vennero solo col tempo gli artigli, per il bisogno di sbranare la preda, e la guaina degli
artigli e la loro mobilita, per il bisogno di risparmiarli nel camminate e nello stesso tempo non esserne ostacolati;
la giraffa, costretta nell’Africa arida e senza erba a nutrirsi del fogliame di alti alberi, sviluppo tanto le zampe an-
teriori e il collo fino ad assumere la sua statura singolare di venti piedi di altezza davanti. [...] De Lamarck pero
non poteva mai arrivare a pensare che la volonta dell’animale, come cosa in sé, potesse trovarsi al di fuori del
tempo e in questo senso essere piu originaria dell’animale stesso. Egli pone dunque per primo I'animale, senza
precisi organi, ma anche senza decise tensioni, semplicemente provvisto di percezione: questa gli insegna a co-
noscere le circostanze tra le quali esso deve vivere, e da questa conoscenza nascono i suoi conati, ossia la sua
volonta, da questa infine i suoi organi o la determinata corporizzazione, e cio con I'ausilio della generazione e
quindi in un tempo smisurato. Se egli avesse avuto il coraggio di andare fino in fondo, avrebbe dovuto ammettere
un animale originario che conseguentemente sarebbe dovuto essere senza alcuna forma e organi, e che poi si
fosse trasformato secondo le condizioni climatiche e ambientali e la conoscenza di esse, nelle miriadi di forme
animali di ogni specie, dal moscerino all’elefante. Ma in verita questo animale originario ¢ la volonta di vivere:
in quanto tale tuttavia essa ¢ qualcosa di metafisico, non di fisico». [bid., pp. 105-108.

7 Ibid., p. 1389.

™ Per approfondire tale questione, che comprende la condivisione di alcuni aspetti del Bildnnsgtrieb blumen-
bachiano, ¢fr. Metafisica della natura, op. cit., pp. 53 ss., e Natura e rappresentazione. Genesi e struttura della natura in
Arthur Schopenhaner, op. cit., pp. 4606 ss.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
92 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

I'uomo: gioia, tristezza, paura, collera, amore, odio, brama, invidia ecc»”. Anche petr questo
motivo, il filosofo si indigna contro chi maltratta gli animali, imprigionandoli in gabbia, legandoli
auna catena, o torturandoli per vivisezioni’. Costoro probabilmente non hanno compreso che
comune e identica ¢ la natura degli animali e della natura tutta. Diverso ¢ soltanto il fenomeno,
con tuttl i suoi accidenti, ma non la sostanza. Di contro, 'umano che ha afferrato Puno e tutto,
«non tormentera mai un animalex», provera a non danneggiare la natura, nei limiti del possibile.
Un umano siffatto ha una coscienza che si estende oltre la propria singola esistenza, abbrac-
ciando cio che giace a fondamento del vivere in sé. Ecco quella che per Schopenhauer costituisce
'unica radicale differenza tra 'uomo e gli altri animali: la coscienza in grado di astrarre. Una
coscienza che giunge alfine a chiedersi che cosa essa sia. Scoprendosi anch’essa volonta di vivere.
Un suo rendersi visibile come volonta-necessita di conoscere. Inoltre, secondo Schopenhauer,
negli altri animali tale znzell/igere sembra limitarsi alle funzioni originarie per le quali ¢ sorto, ossia
le intuizioni concrete, immediate, e quanto vi ¢ connesso. La riduzione del plurale al singolare,
il concetto, I'astrazione semplice, pur esiste, ma ¢ strettamente ancorata all’elemento del vissuto
e non ¢ lontanamente paragonabile all’astrazione dell’«essere complicato, multilaterale, plasma-
bile, massimamente bisognoso». Nel'uomo non si limita a conoscere e relazionarsi con I'acca-
dere mondano, ma prova a carpirlo, a interpretare il suo fluire, le sue componenti, talvolta
abbozzando una risposta, talaltra rimanendo muto. Per questo egli ¢ Uanimal metaphysicum. Pre-
cisamente, la coscienza umana puo domandare solo di se stessa, in una percezione molto limitata
e antropocentrica del cosmo, e non vedere nient’altro che cio che le occorre per il suo sosten-
tamento e la sua brama. Puo tuttavia anche sorvolare il proptio principinm individuatisonis e scot-
gere quella stessa seze di vita in ogni essere: «Mentre a uno la sua coscienza presenta soltanto la
sua esistenza, oltre ai motivi che vanno appresi ai fini della sua conservazione e del suo rasse-
renamento, in una percezione rudimentale del mondo esterno, per un altro essa ¢ una camera
obscnra in cui si presenta il macrocosmo»’’. La cui essenza coincide con quella del microcosmo.

Colui che ravvisa quello stesso fondamento, al di la delle differenze fenomeniche, ha dun-
que compreso la natura; e nell’affermare se stesso provera a non negare l'altro, irrompendo
nella o ferendo la volonta altrui, sia essa di un umano, un animale, una pianta o di una roccia,
ma provera ad averne cura.

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

ARISTOTELE, L.’ Anima, a cura di Giancarlo Movia, Bompiani: Milano, 2010.
BELLINGRERI, Antonio, La metafisica tragica di Schopenhaner, FrancoAngeli: Milano, 1992.

> Sulla volonta nella natnra, op. cit., p. 88.

76 E possibile rintracciare diffusamente Iindignazione schopenhaueriana per il maltrattamento animale nei
Parerga 11, op. cit., pp. 228 ss.; pp. 489 ss.

T Supplements, op. cit., p. 1531.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 93



FIORELLA GGIACULLI

BicHAT, Xavier, Ricerche fisiologiche intorno alla vita e alla morte, prima traduzione italiana fatta
sulla terza edizione francese: Pavia, Nella stamperia Fusi e Comp.®, 1823.

Bozickovic, Vojislav, Schopenbaner on Scientific Knowledge, in Bart Vandenabeele, A Companion
to Schopenhaner, Blackwell Companions to Philosophy: Hoboken, 2012.

CABANIS, Pierre-Jean-Georges, Rapporti tra il fisico e il morale dell nomo, prima versione italiana,
eseguita sopra la terza edizione francese, preceduta per la prima volta da una tavola analitica
del Conte Destutt de Tracy e seguita da una tavola alfabetica del Signor Sue, 1820.

CASINI, Leonardo, Corporeita. La corporeita nelle Eranzungen al Die Welt di Schopenhauer e altri
seritti. A cura di Viviana Meschesi, Mimesis: Milano-Udine. 2011.

CHAMOVITZ, Daniel, Quel che una pianta sa. Guida ai sensi delle piante, a cura di P. L. Gaspa, Raf-
facllo Cortina: Milano. 2013.

CoLLi, Giorgio, «Prefazione» a Arthur Schopenhauer, La guadruplice radice del principio di ragion
sufficiente, in Colli, Giorgio, Per una enciclopedia di antori classict, Adelphi: Milano, 1995.

—, La ragione errabonda, Adelphi: Milano, 1982.

—, Dapo Nietzsche, Adelphi: Milano, 2008.

DARWIN, Chatles, I/ potere di movimento delle piante, tr. it. di Giovanni e Riccardo Canestrini,
Unione Tipografico-Editrice: Torino, 1884, formato Kindle.

Dzt SANCTIS, Francesco, Schopenbaner e 1eopardi e altri saggi leopardiani, Ibis: Como-Pavia, 2013.

GRIGENTI, Fabio, Natura e rappresentazione. Genesi e struttura della natura in Arthur Schopenbaner,
Istituto Italiano per gli Studi Filosofici, La citta del sole: Napoli, 2000.

GuURisATTL, Giovanni, Risultato teoretico e sviluppi pratici degli «Argomenti» in Schopenhauer, Ar-
thur, I/ Primato della volonta, Adelphi: Milano, 2008.

HALLER, Alberto Dissertazione intorno la natura sensibile e irritabile delle parti del corpo animale, in
Napoli, MDCCLXXXYV (1785) a spese Gaetano Castellano.

JANAWAY, Christopher, «Will and Naturew, in The Cambridge Companion to Schopenhaner, Cam-
bridge University Press: Cambridge, 1999.

MANN, Thomas, Schopenhaner, in Nobilta dello spirito e altri saggi, a cura di Andrea Landolfi, con
un saggio di Claudio Magris, traduzioni di Bruno Arzeni, Italo Alighiero Chiusano, Enrico
Gianni, Andrea Landolfi, Lavinia Mazzucchetti, Ervino Pocar, Adele Rossi, Mondadori:
Milano, 1997.

MANCUSO, Stefano, VIOLA, Alessandra, [Verde brillante. Sensibilita e intelligenza del mondo vegetale,
Giunti Editori: Firenze, 2013.

NIETZSCHE, Friedrich, Schopenbauer come educatore, a cura di Mazzino Montinari, nota intro-
duttiva di Giorgio Colli, Adelphi: Milano, 2009.

PLATONE, T7meo, a cura di Francesco Fronterotta, Bur, Milano 2003.

I PRESOCRATICI, prima traduzione integrale con testi originali a fronte delle testimonianze e
dei frammenti nella raccolta di Hermann Diels e Walther Kranz, a cura di Giovanni Reale,
Bompiani: Milano, 2011.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
94 Schopenhauer y la ciencia



IINTERPRETAZIONE SCHOPENHAUERIANA DELLA NATURA TRA FISICA E METAFISICA

SCHOPENHAUER, Arthur, La quadruplice radice del principio di ragion sufficiente, tr. it. di Eva Kihn
Amendola, R. Carabba editore: Lanciano, 2000.

—, La vista e i colori e carteggio con Goethe, a cura di Mazzino Montinari, Abscondita: Milano,
2002.

—, 1/ mondo come volonta e rappresentazione, Volume 1 e 11, introduzione e traduzione di Sossio
Giametta, bibliografia e indici di Vincenzo Cicero, Bompiani, Il pensiero occidentale: Mi-
lano, 2010.

—, Sulla volonta nella natura, a cura di Sossio Giametta, BUR: Milano, 2010.

—, La liberta del volere umano, introduzione di Cesare Vasoli, traduzione di Ervino Pocar, Edi-
toti Laterza: Bari, 1970.

—, Parerga e Paralipomena. Scritti filosofici minori. Tomo primo a cura di Giorgio Colli, tomo se-
condo a cura di Mario Carpitella, tr. it. di Mazzino Montinari e Eva Kithn Amendola, Adel-
phi: Milano, 2007.

—, Metafisica della natura, a cura di Ignazio Volpicelli, Laterza: Roma-Bari, 2007.

—, Seritti Postumi, Volume 1, I manoscritti giovanili (1804-1818), testo stabilito da Arthur Hib-
scher, edizione italiana diretta da Franco Volpi, a cura di Sandro Barbera, Adelphi, Milano
1966.

—, Seritti Postunzi, Nolume 111, I manoscritti berlinesi (1818-1830), testo stabilito da Arthur Hib-
scher, edizione italiana diretta da Franco Volpi, a cura di Giovanni Gurisatti, Adelhi: Milano,
2004,

—, Metafisica dei costumi. Lezioni filosofiche, tr. it. di Maria Giovanna Franch, volume frutto di
una ricerca promossa dall’Istituto Italiano di Studi Filosofici di Napoli, SE: Milano, 2008.

SEGALA, Marco, «Schopenhauer, Goethe e l'ottica sperimentalex, in Rivista di Filosofia, XCV]I,
n. 2, 2005.

—, Schopenbaner, la filosofia, le scienze, Edizioni della Normale: Pisa, 2009.

—, Schopenhaner and the Empirical Confirmations of Philosophy, in ldealistic Studies, 40, 2010.

—, Philosophie de la nature et sciences chez Schopenhanerin Les Etudes philosophiques 2012/3 n. 102,
Presses Universitaires de France.

SIMMEL, Georg, Schopenhaner e Nietzsche, a cura di Anna Olivieri, Ponte alle Grazie: Firenze,
1995.

TEUTSCH, Georges, «Reading Schopenhauer in the Light of Present-Day Science», in Jahrbuch
der Schopenhaner-Gesellschaft: Frankfurt am Main, 2012.

VOLPICELLL Ignazio, A. Schopenbaner, La natura vivente e le sue forme, Marzorati editore: Settimo,
Milanese, 1988.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 95






