HISTORIA Y CONOCIMIENTO EN
LA FILOSOFiA DE SCHOPENHAUER

History AND KNOWLEDGE IN THE PHILOSOPHY OF SCHOPENHAUER

ROGER A. PEREZ GARCIA
PonTIFIcIA UNIVERSIDAD CATOLICA DEL PERU

RESUMEN: Uno de los aspectos menos investigados del pensamiento de Schopenhauer es el
lugar que en su filosoffa ocupan la historia y la filosofia de la historia. La historia es conside-
rada, en determinadas secciones de E/ mundo como voluntad y representacion, una ciencia y, en
otras, como un mero saber que no puede alcanzar la generalidad necesaria para ser estimada
como ciencia. Poniendo especial atencion al contexto en el que cada una de estas afirmaciones
sobre la historia tiene lugar y el tratamiento que Schopenhauer hace de la ciencia, argumen-
taremos que no hay contradiccién en la nociéon schopenhaueriana de la historia. Ademas, sos-
tendremos que la historia ocupa un lugar en la exhibicién del conocimiento filoséfico y que
es posible, bajo los parametros de la filosoffa de Schopenhauer, obtener una consideracion
positiva de la filosoffa de la historia. Para ello, recurrimos a las consideraciones sobre la filo-
soffa de la historia presentadas por Odo Marquard.

PALABRAS CLAVE: historia, ciencia, saber, filosoffa de la historia, Schopenhauer, Marquard, teo-
dicea, optimismo, Leibniz.

ABSTRACT: One of the least investigated aspects of Schopenhauer’s thought is the place that
into his philosophy occupy the history and the philosophy of history. History is considered,
in certain sections of The world as will and representation, a science and, in others, a mere knowledge
that cannot reach the necessary generality as to be recognized as a science. With special at-
tention to the context in which both of these affirmations are made and the treatment that
Schopenhauer gives to concept of science, we will argue that there is no contradiction in
Schopenhauer’s notion of history. Likewise, we will hold that history occupies a place in the

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 43



ROGER A. PEREZ GARCIA

exhibition of philosophical knowledge and that it is possible to obtain a positive account
of the philosophy of history under the framework of Schopenhauer’s philosophy. For that
purpose we appeal to the considerations on the philosophy of history presented by Odo
Marquard.

KEYWORDS: history, science, knowledge, philosophy of history, Schopenhauer, Marquard,
theodicy, optimism, Leibniz.

iQué locura la de estar atento a la historial...
Pero ¢qué hacer cuando hemos sido penetrados por el Tiempo?
Ewmir CIORAN

Die Devise der Geschichte ist: «Hadem, sed aliter» (Das Gleiche, aber in anderer Form).
ARTHUR SCHOPENHAUER

1. INTRODUCCION

1 presente trabajo se propone elucidar el concepto de historia formulado por Schopen-

hauer en su obra capital, EE/ nundo como voluntad y representacion (M1 R). Esta elucidacion

se enmarca en el breve pero interesante debate sostenido por Ausmus y Gottfried
sobre la consistencia de la exposiciéon schopenhaueriana de la historia como ciencia. Légica-
mente, este debate nos conduce a analizar la nocién de ciencia sostenida por Schopenhauer
y el lugar que Schopenhauer depara a las ciencias particulares en la exposicién del conoci-
miento filos6fico. Al respecto, sostendremos que Schopenhauer tiene una nocién consistente
de la historia y que esta, al igual que las otras ciencias, cumple un rol en la exhibicién del co-
nocimiento filoséfico. Este rol, sin embargo, debe ser comprendido de acuerdo a dos criterios:
1) el lugar de la historia en la jerarquia de las ciencias, en donde, en tanto ciencia de los motivos,
la historia tiene un rol analogo al de la psicologia; y 2) la repulsion a la filosofia de la historia,
tal como la plantean sus contemporaneos y —en particular— Hegel, como critica de la nocién
de progreso moderno y de la teodicea de Leibniz.

Este trabajo se dividira en cuatro partes. En primer lugar, se expondra la definicién de his-
toria como ciencia propuesta por Schopenhauer y se resaltara la aparente contradiccion ex-
puesta por Paul Gottfried entre las nociones de historia presentadas en el primer y el segundo
volumen de MI/R. En segundo lugar, se propondra una solucion de la contradiccion, en vista
del lugar que le corresponde a la historia en la jerarquia de las ciencias, y la relacion entre la
historia y la filosoffa. En tercer lugar, se explicara la critica realizada por Schopenhauer a los
filésofos de 1a historia de cara a la idea de progreso y su equiparacion con la teodicea leibni-
ziana. Finalmente, de cara al lugar de las ciencias en el conocimiento filosoéfico y la critica de
la idea de progreso moderno, se expondra como ain es posible, para Schopenhauer, una fi-
losofia de la historia en el marco de su propio pensamiento.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
44 Schopenhauer y la ciencia



HISTORIA Y CONOCIMIENTO EN LA FILOSOFIA DE SCHOPENHAUER

2. EL PROBLEMA: LA HISTORIA COMO CIENCIA

El tratamiento que Schopenhauer hace de la historia en los dos volimenes de MR es par-
ticularmente interesante y complejo. Interesante, puesto que, tal como ha notado Schmidt,
Schopenhauer se presenta como una rateza en su tiempo'. No podemos perder de vista que
el siglo XIX es testigo del surgimiento de la gran historiografia y los planos de la historia uni-
versal en la filosofia y sociologia. Respecto al tratamiento de la historia en la filosoffa, Schmidt
ha notado que:

Zum Siegeszug der Naturwissenschaft und Technik gesellt sich im Zeitalter Schopenhauers ein stets
wachsendes Interesse an der als Universum eigener Art und eigenen Rechts ins Blickfeld riickenden
Geschichte: philosophisch als Objekt eines vermeintlichen, letztlich theologisch begriindeten To-
talwissens, stofflich als Material weitverzweigter Detailforschung, deren methodologisch-erkennt-
nistheoretische Grundlagen in bewul3ter Abgrenzung gegen die Vorgehensweise der Naturwissenschaft
untersucht werden.?

Como veremos mas adelante, Schopenhauer coincidira con su tiempo respecto a las limi-
taciones del procedimiento de las ciencias naturales. Pero no asignara, en la exposicion de di-
chas limitaciones, un lugar central a la historia, al menos no directamente o en contraposicion
a las demas ciencias. La exposicién schopenhaueriana de la historia es igualmente compleja,
puesto que no hay, en toda su obra, mas que un apartado enteramente dedicado al problema
de la historia y de la filosofia de la historia. En cambio, encontramos menciones fragmentatias,
tangenciales y mayoritariamente criticas de la historia como objeto de estudio filoséfico.

No es de sorprender, entonces, que una parte importante del debate sobre la historia en
el pensamiento schopenhaueriano se haya abocado a discernir el concepto general de historia
propuesto por Schopenhauer y a retar la consistencia del mismo. Gottfried ha sido el mas
ferviente defensor de la tesis de que hay, al menos, dos concepciones contradictorias de his-
toria en la filosoffa de Schopenhauer y de que ambas se corresponden con los dos volimenes
de MIR. Esta discrepancia conceptual, sostiene Gottfried, corresponderia con un recrude-
cimiento de la «guerra contra Hegel» en la vejez de Schopenhauer’. Adn mais, aparte de ser
contradictorias, tales concepciones entrarian en conflicto con aspectos centrales de la filosoffa
schopenhaueriana.

Gottfried subraya el lugar que, en el primer libro del primer volumen de MIR, encuentra
la historia entre las ciencias, de acuerdo a la clasificacion de las formas del principio de razén

! Cfr. Schmidt, Alfred, «Arthur Schopenhauer und die Geschichte», en Ingenkamp ez o/ (eds.), Jabrbuch der
Schopenbaner-Gesellschaft, Schopenhauer-Gesellschaft: Mainz, 2002, pp. 189-203.
% Ihid., p. 189.

> Cfr. Gottfried, Paul, «Arthur Schopenhauer as a ctitic of history», en Journal of the History of 1deas, Penn
Press: Pennsilvania, Vol. 36, n° 2, 1975, pp. 331-338.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 45



ROGER A. PEREZ GARCIA

suficiente. Este principio, cuya forma general es resumida por Schopenhauer bajo la férmula
latina Nzhil est sine ratione cur potius sit, guam non si', tiene cuatro formas particulares a través de
las cuales se constituyen los diversos tipos de objetos que conforman la realidad. Asi, los ob-
jetos de la percepcién empirica son conocidos solo mediatamente a través de las mutaciones
en el tiempo y el espacio®. Esta forma del principio de razon suficiente recibe el nombre de
principio de razén suficiente del devenir y opera sobre los fenémenos fisicos como mera cau-
salidad mecanica. La segunda forma del principio de razén concierne al conocer y constituye
la base de la formacién de conceptos y juicios. Ella demanda que todo juicio que exprese un
conocimiento debe tener un fundamento a causa del cual es calificado como verdadero®. La
tercera forma del principio de razoén atafie a los objetos matematicos (en particular a los na-
meros y las formas geométricas) y recibe el nombre de principio de razén suficiente del ser.
Esta establece que las distintas partes del espacio y el tiempo, en tanto intuiciones a priori de
la conciencia, se determinan y condicionan mutuamente, y su relacién no puede propiamente
entenderse como causa y efecto’. La tltima forma del principio de razén suficiente es el prin-
cipio de razon suficiente del obrar y establece que de toda accién, propia o ajena, nos es licito
suponer una causa que recibe el nombre de motivo®.

En este panorama, la historia es definida como una ciencia que tiene «por problema los
hechos humanos acontecidos en gran escala y como organon 1a ley de la motivaciony’. Gottfried
advierte, con justicia, que al catalogar a la historia como ciencia (Wissenschafi), Schopenhauer
le concede un lugar relevante y respetable en su sistema de conocimientos. Los problemas
aparecen cuando, en palabras de Gottfried, Schopenhauer «frunce el cefio» sobre el estudio
de la historia'”. En el segundo volumen de M1/R, Schopenhauer considera que la historia no
es, propiamente, una ciencia (Wissenschaf?), sino un saber (Wissen), puesto que «en modo alguno
conoce lo individual por mediaciéon de lo general sino que tiene que captar lo individual in-
mediatamente y, por asi decitlo, continta la guerra en el campo de la experiencia»'’. Este cam-
bio de registro es problematico, puesto que pone en cuestion la seriedad y coherencia con la

* Cfr. Schopenhauet, A., Sobre la cuddruple raiz del principio de razon suficiente, trad. Leopoldo Eulogio Palacios,
Gredos: Madrid, 1998, § 6, p. 33. En adelante SCRPRS.

> 1bid., § 20, p. 68.

¢ Ibid., § 29, pp. 158-159.

" 1bid., § 36, pp. 190-191. Respecto a la peculiatidad de cada forma del principio de razén suficiente véase
White, F C., «The Fourfold Root, en Janaway, Christopher, The Cambridge Companion to Schopenbauer, Cambridge
University Press: Cambridge, 1999, pp. 63-92.

8 Cfr. SCRPRS, § 43, p. 207.

? Schopenhauert, A., E/mundo como voluntad y representacion 1, trad. Pilar Lopez de Santa Matfa, Trotta: Madrid,
2005, § 7, p. 34. En adelante MT'R .
10 Cfr. Gottftied, P, gp. ¢it., p. 335.

" Schopenhauet, A., E/ nundo como voluntad y representacion 11, trad. Pilar Lopez de Santa Matfa, Trotta: Madrid,
2005, Cap. 38. En adelante MT'R II.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
46 Schopenhauer y la ciencia



HISTORIA Y CONOCIMIENTO EN LA FILOSOFIA DE SCHOPENHAUER

que Schopenhauer trata el tema de la historia. Como resultado, Gottfried considera que la ac-
titud temprana de razonable consideracion hacia la historia se ve opacada por la paulatina in-
tensificacion de la querella con Hegel. Esta lo conducirfa a pasar de «shafts against his hated
rival, then against the rival’s system, and finally against the root assumption from which that
system sprang, i.e. the ideas of historical and the rational nature of reality»'%. Esta interpre-
tacion del desarrollo del tema de la historia en la filosofia de Schopenhauer llevaria a pensar
que, primero, en Schopenhauer no habria un tratamiento sistematico y productivo de la his-
toria como conocimiento, y segundo, que la formulacién schopenhaueriana de la historia de-
penderia enteramente del enfrentamiento con la filosofia hegeliana.

3. Los LIMITES DE LA HISTORIA COMO CIENCIA

Gottfried no repara en la forma expositiva que toma la filosofia de Schopenhauer. En primer
lugar, el giro tedrico desde la clasificacion de la historia como ciencia hacia la clasificacién de
la historia como saber es, en realidad, bastante temprana. En el § 14 de MK, esto es, en el
primer libro del primer volumen, se retoma el problema de la clasificaciéon de las ciencias,
pero desde un punto de vista distinto al de la cita empleada por Gottfried. Su cita es del § 7,
donde Schopenhauer identifica la particularidad de su procedimiento filoséfico, que parte de
la representacion, en contraste con el proceder unilateral de las filosofias anteriores'. Desde
el punto de vista objetivo, la ciencia se clasifica de acuerdo a su herramienta procedimental
(el principio de razon suficiente) y su objeto de estudio, constituido bajo la separacion entre
sujeto y objeto. Esta clasificacion intenta dar cuenta de:

... la inseparable dependencia mutua de sujeto y objeto dentro de su insuperable oposicion; ese
conocimiento nos lleva a buscar la esencia intima del mundo, la cosa en si, no ya en uno de aquellos
dos elementos de la representacion sino mas bien en algo totalmente distinto de la representacion
que no esta afectado por esa oposicién otiginaria, esencial y, con ello, insoluble.*

La cita pone en evidencia dos puntos relevantes para nuestra investigacion: primero, como
ya advertimos, Schopenhauer esta interesado en reconocer los limites del procedimiento cien-
tifico y del filosofar objetivamente; y, segundo, el limite de ese proceder es el conocimiento de
la cosa en si, la esencia ultima del mundo.

El § 14, a diferencia del § 6 al que pertenece la cita anterior, se aboca directamente al pro-
blema de la ciencia y clasifica las ciencias particulares de acuerdo a su forma, la fundamenta-

12 Gottfried, P, op. cit., p. 336.
5 G MR, § 6, p. 30.
4 Ibid, § 6, p. 37.

SCHOPENHAUERIANA, REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
Schopenhauer y la ciencia 47



ROGER A. PEREZ GARCIA

cién de sus juicios y su contenido'. Aqui se establece la diferencia entre la ciencia y el saber.
Este es el conocimiento elevado en abstracto a la conciencia, que se vincula con la ciencia
como la parte al todo'. El saber es asequible a cada hombre a través de la experiencia y el
analisis del caso individual. La ciencia se aboca, en cambio, al conocimiento completo de una
clase de objetos. Esta clase solo es aprehensible a través del concepto. De esa manera, la
ciencia procede a través de la subordinacion de particulares en conceptos o principios gene-
rales: «Ese camino que recorre [la ciencia] hacia el conocimiento, a saber, desde lo general a
lo particular, la distingue del saber comun: de ahi que la forma sistematica sea una nota esencial
y caracteristica de la ciencia»'”. En este contexto, Schopenhauer afirma que:

Las ciencias propiamente taxon6émicas —la zoologfa, la botanica, y también la fisica y la quimica en
la medida en que reducen toda accién inorganica a unas pocas fuerzas fundamentales— son las que
poseen una mayor subordinacién; la historia, en cambio, no tiene ninguna en absoluto, ya que su ge-
neralidad consiste en el simple resumen de los periodos principales de los que no se pueden deducir
los acontecimientos particulares, que estan subordinados a ellos solo en el tiempo y coordinados en
el concepto: por eso la historia, considerada con exactitud, es un saber pero no una ciencia.'

Debemos considerar, por tanto, dos momentos o dos formas de comprender la historia,
segun Schopenhauer. Por un lado, al igual que las ciencias en su proceder objetivo, la historia
presupone el principio de razoén suficiente; por otro, la historia no puede subordinar todos
los acontecimientos bajo un solo concepto, por lo que no la califica como una ciencia en sen-
tido estricto. Es simplemente un saber. Hasta aqui, podemos deshacernos facilmente de la
presuncion erronea de que la consideracién schopenhaueriana de la historia se funda mera-
mente en su rivalidad con Hegel. Sin embargo, debemos considerar, aun, algunas dificultades.

En el segundo volumen de MK, Ia historia es nuevamente tratada en dos momentos dis-
tintos. La primera es en el Capitulo 12, titulado «Teoria de la ciencia», que es complemento del
§ 14 del primer volumen. Alli, la historia vuelve a ser clasificada como ciencia bajo el rubro
de «teotia de los motivosy, cuyo objeto de estudio son los particulares'. Sorprenden, sin em-
bargo, dos afirmaciones: 1) la zoologia es, también, una ciencia de los particulares, pero bajo
el rubro de «teoria de los estimulosy, y 2) cada ciencia tiene una filosofia especial y, para difi-
cultar mas las cosas, Schopenhauer cita directamente como ejemplo a la historia®.

¢Por qué insistir, en el segundo volumen, en la clasificaciéon de la historia como ciencia?
¢Por qué ahora la zoologfa y la botanica aparecen como ciencias particulares, si en el primer

5 Tbid, § 14, p. T3.

1S Idem.

7 Ibid,, § 14, p. 74.

8 Tbid, p. 75.

9 Cf. MR I, Cap. 12, p. 140,

20 Idem.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
48 Schopenhauer y la ciencia



HISTORIA Y CONOCIMIENTO EN LA FILOSOFIA DE SCHOPENHAUER

volumen, justamente en el § 14, la zoologia era, con todo derecho, una ciencia por conocer
su objeto a través de conceptos (lo general), a diferencia de la historia, que conoce lo parti-
cular solo en tanto particular? Hay una tension evidente en la exposicién schopenhaueriana
de la historia. Tensién que solo puede ser parcialmente resuelta por la explicacién propuesta
por Ausmus: «Because history presupposes the principle of sufficient reason, it is, in this
regard a science; but in that it does not subordinate particulars to universals, it is methodologically
not a science»’. Siguiendo a Ausmus, debemos indagar coémo entiende Schopenhauer la
clasificacion de los conceptos y de sus jerarquias. Al respecto, Schmidt ha notado con cla-
ridad que la caracteristica fundamental de la ciencia es, para Schopenhauer, la clasificacion,
pues...

... sie [la ciencia] zahllose Fakten unter Artbegriffe und diese unter Gattungsbegriffe subsumiert,
wodurch Allgemeines, Besonderes und Einzelnes erkannt werden kénnen und zugleich jede dieser
Kategorien flr sich zu betrachten ist. Derart teilen die Wissenschaften die realen Seinsgebiete ordnend nnter
sich auf

Al hacer clasificaciones, las ciencias, como la zoologia, no abstraen meramente conceptos
de particulares, sino que distinguen y agotan una parcela de la realidad fenoménica. Asi, la
zoologia o la botanica, si bien deben dar cuenta de su proceder a partir de los particulares,
tienen por objeto de estudio las especies (Arter), que son particulares en relaciéon con los gé-
neros (Gattungen)®. 1a historia estd, en este respecto, limitada al conocimiento de los indivi-
duos, puesto que «las ciencias, dado que son sistemas de conceptos, hablan siempre de
especies; la historia, de individuos. Serfa, por consiguiente, una ciencia de individuos, lo cual
expresa una contradiccion»®. Ademds, Schopenhauer afiade que:

2 Ausmus, H., «Schopenhauet’s view of histoty: a note», en History and Theory, Vol. 15, n° 2, Wiley: Con-
necticut, 1976, pp. 141-145.

2 Schmidt, A., gp. ¢it., p. 195. El subrayado es mio.

# Schmidt ha notado consistentemente que Schopenhauer clasifica y juzga el esquema explicativo de la his-
toria bajo los términos de las ciencias naturales. Esto es un problema en relacién con la comprension y el debate
contemporaneo sobre la diversidad y diferencia entre las ciencias humanas y sociales. Sin embargo, Schmidt falla
en comprender la diversidad y naturaleza del principio de razon suficiente en la filosoffa de Schopenhauer. Pues
las formas del principio de razon suficiente no son reducibles las unas a las otras. Esto es, la motivacion (principio
explicativo de la psicologfa y la historia) no es meramente una forma del principio de causalidad de las ciencias
naturales ni es reducible a formas de causalidad de las llamadas ciencias positivas. Por el contrario, el principio
de razon suficiente se divide en cuatro «especies bien delimitadas y muy distintas las unas de otras» (¢f. SCRPRS,
§ 106, p. 60). Schmidt se centra meramente en el problema de la critica schopenhaueriana a la historia y la filosoffa
de la historia. Para los parametros del presente estudio, nos enfocamos en la comprension sistematica de la his-
toria en la filosoffa de Schopenhauer.

2 MR II, Cap. 38, p. 502.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 49



ROGER A. PEREZ GARCIA

... las ciencias en su conjunto hablan de aquello que existe siempre; la historia, en cambio, de lo
que existi6 una sola vez y nunca mas. Puesto que ademas la historia tiene que ver con lo estricta-
mente particular e individual, que es inagotable por naturaleza, todo lo conoce solo de manera im-
perfecta y a medias. Y al mismo tiempo tiene que hacer que cada nuevo dfa en su cotidianeidad le
ensefie eso que no sabia.”

Schopenhauer no considera que la periodizacion, los gobiernos y sus representantes pue-
dan ser considerados conceptos generales, puesto que «su generalidad nace exclusivamente
de la insuficiencia del conocimiento individual de las cosas, y no [es un conocimiento] objetivo,
es decit, un concepto en el que estuvieran ya realmente pensadas las cosas»”®. Baste con lo
visto hasta aqui para comprender las particularidades de la ciencia y las razones que llevan a
Schopenhauer a negarle tal estatuto a la historia.

Es necesario aun preguntarnos en vista de qué se formulan estas detalladas aclaraciones
sobre la historia y la ciencia. En el tercer libro del primer volumen, dedicado a la teorfa estética
de Schopenhauer, se hace mencion a la historia en relacién con la poesia. Aqui, Schopenhauer
encuentra puntos de coincidencia mas fructiferos para la produccién de conocimiento uni-
versal en la historia. Este conocimiento, sin embargo, ya no es el del concepto del género o
la especie, en el cual se subsumen los particulares; sino el de la Idea de humanidad como
objetivacion de la voluntad que, considera Schopenhauer, es el tema por excelencia de la
poesia®’. Como bien ha notado Schmidt, en este conocimiento confluyen la historia, la poesia
y la filosofia, en tanto que es posible mirar a la historia con «ojos artisticos o poéticos», esto
es, captando la esencia intima del fendmeno y no sus meras relaciones®. De igual modo, la
filosoffa:

... considera las cosas no segun alguna relacion, no en cuanto naciendo y pereciendo, en suma, no
segun una de las cuatro formas del principio de razon, sino que, al contrario, tiene por objeto pre-
cisamente lo que queda tras eliminar toda aquella forma de consideracién que sigue el principio
de razon, la esencia del mundo siempre igual que se manifiesta en todas las relaciones pero no esta
sometida a ellas, sus ideas. Como el arte, también la filosofia parte de tal conocimiento.”

Evidentemente en este escenario el rol principal lo tienen la poesia y la filosoffa. Por el
momento nos interesa enfatizar en la tensiéon que hemos detectado en la comprension scho-
penhaueriana de la historia. Por un lado, en el disefio de explicaciones causales, la historia es
capaz de dar cuenta de su objeto en tanto singular. Pero, al intentar dar cuenta de lo general,

% MI/R I, Cap. 38, pp. 502-503.
% Ipid, p 503.

7 G MR, § 51, p. 288.

8 Idem.

2 Tbid, § 53, p. 323.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
50 Schopenhauer y la ciencia



HISTORIA Y CONOCIMIENTO EN LA FILOSOFIA DE SCHOPENHAUER

esto es, de un concepto bajo el cual se subsuma o se comprenda el devenir historico en su to-
talidad, la historia debe dejar de ser ciencia; puesto que su objeto ya no es un mero concepto,
sino una Idea. Asi, sila historia quiere dar cuenta de verdadero conocimiento general, solo lo
puede hacer dejando de ser ciencia, esto es, subvirtiendo el principio de causalidad. Precisa-
mente los pasajes en los que se pone en cuestion el estatuto cientifico de la historia, el § 14
del primer volumen y el Capitulo 38 del segundo volumen de MR, lidian con el problema
de la relacion entre la ciencia y la filosofia; y de 1a historia, la filosoffa de la historia y la filosofia,
respectivamente. En lo que sigue, expondremos la relacion entre la historia, la filosoffa y la fi-
losofia de la historia tal como la comprende Schopenhauer. Pero antes debemos investigar lo
que Schopenhauer considera que no puede ni debe ser la filosoffa de la historia.

4. CRITICA DEL PROGRESO: CRITICA DE LA FILOSOFIA DE LA HISTORIA

Aunque muy someramente, hemos subrayado el lugar peculiar que ocupa Schopenhauer en
el debate sobre la historia y la filosoffa de la historia. Hasta aqui hemos expuesto y, a nuestro
juicio, resuelto algunas de las dificultades que presenta la exposicién schopenhaueriana de la
historia. Sin embargo, el problema de la filosofia de la historia ain queda abierto. Hacia el
final de la exposicion de su teorfa de la ciencia, en el segundo volumen de MI/R, Schopen-
hauer pone énfasis en la peculiaridad de la filosoffa. Esta, al no estar limitada al estudio de
una clase de objetos bajo el dominio de una de las formas del principio de razén suficiente,
se coloca por encima de todas las ciencias, ya que toma como objeto de estudio dicho prin-
cipio™. A cada ciencia, sin embargo, le corresponde una filosofia particular y:

... con ello no se debe entender racionalmente nada mas que los resultados fundamentales de cada
ciencia considerados y sintetizados desde un punto de vista superior, es decir, mas general, que el
que es posible dentro de las mismas. Esos resultados mas generales se unen inmediatamente a la
filosofia general, proporcionandole datos importantes y ahorrandole el estuerzo de buscarlos en
el propio material de las ciencias especiales, que no estd filos6ficamente elaborado. Esas filosofias
especiales se encuentran, segun ello, a medio camino entre sus ciencias particulares y la filosofia
propiamente dicha. Pues, dado que esta nos ha de comunicar las explicaciones mas generales sobre
la totalidad de las cosas, tales explicaciones tienen que poder descender y aplicarse al caso parti-
cular de todo tipo. La filosofia de cada ciencia surge independientemente de la filosoffa general,
a partir de los datos de su propia ciencia: por eso no tiene que esperar hasta encontrarla sino que,
elaborada ya de antemano, cuadrard en todo caso con una filosofia general verdadera.”

La imposibilidad de la historia para constituirse sobre conceptos reales de géneros o espe-
cies singulariza, evidentemente, la forma en la que es posible hablar de una filosofia de la his-

% Cfi. MUVR I, Cap. 12, p. 140.
5t Tbid., pp. 140-141.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 51



ROGER A. PEREZ GARCIA

toria. Para Schopenhauer, es un error considerar que la filosofia de la historia es del mismo
tipo que las demas filosofias de la ciencia particulares. Como Schopenhauer la entiende, la
historia puede clasificar sus objetos solo a través de la coordinacion temporal y causal de par-
ticulares. La incapacidad de dar cuenta de esta particularidad y, por ende, de diferenciar la fi-
losofia de la historia de la filosofia de las demas ciencias es, sostendremos en lo sucesivo, el
error base sobre el cual Schopenhauer construye su critica de la filosofia de la historia pro-
puesta por sus contemporaneos. Esta critica, ademas, se configura en conjuncién con la critica
a la idea de progreso como rezago de la teodicea leibniziana.

Schopenhauer califica duramente a los filésofos de la historia que, a su parecer, son «candidos
realistas, también optimistas y eudaimonistas, banales asociados y filisteos empedernidos, ade-
miés de malos cristianos»*. Calificativos como estos llevan muy riapidamente a pensar que, detris
de la consideracion critica de la filosofia de la historia de sus contemporaneos y, en particular,
la de Hegel, Schopenhauer carece de razones sustanciales. Esta lectura obvia el peso semantico
de los adjetivos utilizados por Schopenhauer no solo como armas retéricas para interpelar al
contrincante, sino como sentencia conclusiva de una determinada forma de analizar un tema.
Por ejemplo, Schopenhauer considera que la «pseudofilosofia hegeliana» concibe «a la historia
mundial como una totalidad planificada» que se funda «en un burdo rea/zsmo» apoyado en «con-
cepciones mitoldgicas que presupone subrepticiamente»™. Aqui debemos comprendet, por lo
menos, tres ideas clave de la critica schopenhaueriana a la filosoffa de la historia hegeliana.

Primero, Schopenhauer no solo considera que la filosofia de la historia de corte hegeliano
asume una totalidad u orden teleoldgico en la historia de acuerdo a un vano «optimismo, sino
que sostiene que:

... donde solamente el individuo, y no el género humano, posee una real unidad inmediata de la
conciencia, la unidad del curso vital de este es una pura ficcién. Ademds, asi como en la naturaleza
solo la especie es real y los géneros son meras abstracciones, en el género humano solo los indivi-
duos y su curso vital son reales, los pueblos y su vida son meras abstracciones.”

El primer error, por tanto, de la filosofia de la historia hegeliana es que su objeto son meras
abstracciones que carecen de significado; esto es, los pueblos, naciones o estados. Esta obje-
cion justifica, en parte, el calificativo de «burdo realismo» que considera que a cada concepto
le ha de corresponder un objeto unificado, real y homogéneo. Mas adelante veremos como,
considera Schopenhauer, puede ser aun posible y util el conocimiento historico de cara tanto
a los individuos como a la filosoffa.

2 Ibid., Cap. 38, p. 507.
3 Ibid., p. 505.
3 Ibid., pp. 505-506.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
52 Schopenhauer y la ciencia



HISTORIA Y CONOCIMIENTO EN LA FILOSOFIA DE SCHOPENHAUER

Segundo, en la linea del realismo, Schopenhauer considera que los filésofos de la historia
confunden el fendmeno con el ser en s£°. Mas bien, como vimos antes,

... el objeto de la filosoffa es lo inmutable y lo que permanece siempre, y no lo que unas veces es
asi y otras de la otra manera. Los que plantean tales construcciones del curso del mundo o, como
ellos lo llaman, de la historia, no han entendido la verdad capital de toda filosoffa: que en todo
tiempo existe lo mismo, que todo devenir y nacer son solo aparentes, que unicamente las ideas

permanecen, que el tiempo es ideal.*

El error hegeliano es un regreso al suenio dogmatico y la consideracién materialista u 0b-
Jetiva de las ciencias que toman por absolutamente real los objetos comprendidos bajo el prin-
cipio de razén suficiente. La comprension verdaderamente filosofica de la historia, por el
contrario, omitira el principio de razoén suficiente y el devenir de los acontecimientos, intrin-
secamente fenoménicos, a fin de dar cuenta de «lo moral [que] permanece en esencia igual»”’.
En ese sentido, las narraciones de la historia, esto es, el devenir histérico en el tiempo, no es
otra cosa que «el largo, dificil y confuso suefio de la humanidad»®.

Tercero, la critica fuerte de las filosoffas de la historia considera que estas se encuen-
tran «dirigidas por un tosco optimismo, [y] conducen siempre en ultimo término a un
Estado placentero, lucrativo, rico, con una constitucién justa, buena justicia, policia, téc-
nica e industria, y a lo sumo con un desarrollo intelectual»”. El problema de Schopen-
hauer con el optimismo guarda relacion directa con su critica de la teodicea de Leibniz,
a quien califica como «el fundador del optimismo sistematico»™. A la reivindicaciéon de
este, considera Schopenhauer, se consagran los profesores de filosoffa en detrimento de
lo que Kant logra con la Critica de la razin pura, que no se admita hacer «pasar la mitologia
judia por filosofiar*'.

El nicleo de la critica de Schopenhauer a la teodicea lo ha identificado con precision Malter
en la disimil comprensién que Schopenhauer y Leibniz tienen del mismo principio funda-
mental, el principio de razén suficiente:

Theodizee und Anti-Theodizee, die These von der bestmdglichen Welt und von der Welt als der
schlechtesten aller méglichen, die These von der Vervollkommnungstunktion des Negativen und
diejenige vom Nicht- seinsollen der negativen Erfahrung (und der Aufthebung von Leiden und

% Ibid, p. 505.

% Ibid, p. 506.

ST Idem.

8 Idem.

3 Idem.

N Ibid,, Cap. 46, p. 668.
N Ibid, p. 669.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 53



ROGER A. PEREZ GARCIA

Tod) —diese Antithesen entspringen bei Leibniz wie bei Schopenhauer einzig und allein einem
gegensitzlichen Verstindnis der Geltung des einen «groBien Prinzips» der Vernunft.*

Tal como lo comprende Malter, Leibniz considera que la teodicea tiene la labor de exponer
la superacion de lo permanentemente negativo (malum physicune, morale, metaphysicum). La exis-
tencia del mejor de los mundos posibles y la inclusion, a la par, de lo negativo en la creacion
solo puede resultar de las esencias deducidas a través del principio de razén suficiente. A
través de este principio, la existencia de lo contingente (el-ser-algo) se presenta para el cono-
cimiento de manera mas estable que la nada (lo-que-no-es). De ahi que, la afirmacion de todo
lo que es —incluido lo negativo de las cosas— es la actitud practica y necesaria con la que el
conocimiento comprende el mundo, marcado por lo negativo. El optimismo no es, entonces,
una mera subestimacion de la constante experiencia de lo negativo, sino el conocimiento fun-
damental de las cosas, cuya forma pura es Dios, lo absolutamente perfecto®. La salvacion y
felicidad del hombre son posibles a través del principio de razoén suficiente, que permite al
ser racional mirar al mundo a través de la perfeccion y bendicion propiciadas por Dios. En
términos de Malter:

Der Satz vom zureichenden Grund fihrt ja gerade Uber die Betrachtung des einzelnen hinaus und
gliedert es zusamt dem ihm inhirierenden Negativen dem durch das vollkommenste Wesen be-
dingten vollkommensten, besten Ganzen, der beste aller mdglichen Welten, ein. Der Blick aufs
Ganze allein 16t das verniinftige Erkennen, welches vor sich das einzelne Negative hat, sagen: «es
ist alles aufs beste gemacht.*

En vista de esto, la critica de Schopenhauer se hace evidente. El enigma del mundo y la
salvacion del hombre no se presentan mediante el principio de razén suficiente que, a través
de sus cuatro formas, constituye todos los objetos de la realidad (Wirklichkei?). Al considerar
alos filésofos de la historia como optimistas, entonces, los reconoce como herederos de Leib-
niz, de un «realismo burdo», de un, en palabras de Kant, «<suefio dogmatico» precritico. Cabe
preguntarse hasta qué punto se ajusta realmente esta caracterizacion de la filosofia de la historia
con la filosofia de la historia del idealismo aleman contemporaneo a Schopenhauer.

Marquard ha sostenido que en la nocién moderna de historia continua operando la 16gica
de la teodicea como pensamiento compensatorio, esto es, como reparacion o desagravamiento
del mal®. Esto explicaria el fuerte sentido teleoldgico de la filosofia de la histotia moderna

que «no solo se dirige hacia el autoengano substancialista de la filosoffa de la historia como

2 Maltert, R., «“Eine wahrhaft ruchlose Denkungsart”. Schopenhauers Kritik der Leibnizschen», en Studia
Leibnitiana, Vol. 18, n° 2, 198, Gottfried-Wilhelm Leibniz Gesellschaft: Hannover, pp. 152-182.

9 Ch. ibid, p. 172.
- Idem.

 Cfr. Marquard, O., Apologie des Zufilligen, Reclam: Stuttgart, 1986, p. 25.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
54 Schopenhauer y la ciencia



HISTORIA Y CONOCIMIENTO EN LA FILOSOFIA DE SCHOPENHAUER

precursora de una meta final absoluta, sino que se orienta también hacia la equivocacién es-
catoldgica de lo extrafion®®. A juicio de Marquard, el idealismo no es ajeno a esta condicion.
Por el contrario, en la defensa del idealismo frente a sus criticos teolégicos la teodicea es de-
finida como «la necesidad de atribuir a la libertad humana todo aquello que hay de malo en
el mundo para que no pese sobre Dios»'". Asi, el idealismo «surge y permanece al servicio de
la teodicea»™®.

En el caso particular de Hegel, Schopenhauer rechaza el nucleo escatolégico de su plan-
teamiento que «permite que nazca la loca creencia en un progreso hacia lo mejor y el deseo
de alcanzar una felicidad terrena positiva»®. Serfa injusto, sin embargo, considerar que en la
filosofia de Hegel no hay un reconocimiento del mal o el dolor del individuo, pero su trata-
miento de «a afliccién humana debe conducir necesariamente a una reflexién moderada que
pueda leer los acontecimientos pasados, pese a su caracter estremecedor, como expresion
plena de la raz6n histérica»™. En funcion de esta razoén, se compone la teleologia del desatrollo
histérico que neutraliza las disparidades particulares. Esta neutralizacion es uno de los deri-
vados conceptuales de la teodicea, que tiene como base el pensamiento de la compensacion®'.

Pero ¢qué es en el fondo el optimismo? Schopenhauer no pierde tiempo en hacer su diag-
nostico:

El optimismo es el injustificado autoelogio del verdadero autor del mundo, /a voluntad de vivir, que
se refleja complacida en su obra: en consecuencia, no solo es una teoria falsa sino también funesta. Pues
nos presenta la vida como un estado deseable y pone como fin de la misma la felicidad. Partiendo
de ahi, cada cual cree estar plenamente justificado para exigir la felicidad y el placer: si no se le
dan, como suele ser el caso, cree que se le hace injusticia y se le malogra el fin de su existencia.’

En la filosofia de Schopenhauer siempre hay un antagonismo. En este caso el mismo an-
tagonista de fondo ha estado escondido bajo la mascara del progreso y del optimismo: la vo-
luntad. Podriamos decir que, a tenor de la patologfa descubierta por Marquard, en la raiz de
la critica schopenhaueriana a la filosoffa de la historia idealista, esta lo que considera una abe-
rracion antropoldgica y metafisica®.

% Cardona Suarez, L. E, «Histotia y tristeza reflexiva en Schopenhaue, en Universitas Philosophica, Afio 25,
n? 50, Pontificia Universidad Javeriana: Bogota, pp. 171-206.

Y7 Matquad, O., Las dificultades con la filosofia de la bistoria, trad. Entique Ocafla, Pre-Textos: Valencia, p. 64.
¥ Idem.

* Cardona Suarez, L. E, gp. cit., p. 184.

0 Tbid., p. 187.

U Cfr. Marquad, O., Gliick in Umgliick, Wilhelm Fink Verlag: Minchen, p. 15.

32 MI/R II, Cap. 46, p. 671. El subrayado es mio.

3 Habria que decit, quiza, que es metafisico porque es antropoldgico y viceversa. La metafisica de Scho-
penhauer considera al hombre y su querer individual (condiciones antropolégicas) como via para la dilucidacion

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 55



ROGER A. PEREZ GARCIA

5. FILOSOFIA DE LA HISTORIA, PESE A TODO

En el segundo volumen de Parerga y Paralipimena, en el § 233, perteneciente al capitulo «Sobre
la metafisica de lo bello y la estética», Schopenhauer considera que la historia:

... €s como una continuacion de la zoologia, por cuanto en el caso del conjunto de los animales
basta con el examen de la especie, pero en el hombre, al poseer un caracter individual, hay que
llegar a conocer también a los individuos y los acontecimientos particulares que los condicionan.
De ahi se sigue enseguida la esencial imperfeccion de la historia, ya que los individuos y aconteci-
mientos son innumerables y no tienen fin.>*

De esto, sin embargo, no se sigue que la historia sea inatil para configurar algo mas que co-
nocimiento enciclopédico de acontecimientos. Por el contrario, Schopenhauer considera que
la historia constituye un arma contra «las fauces del monstruo que los espera [a los seres hu-
manos], el olvido»”. Comprendida en esos parametros, la historia puede configurar su propia
filosofia solo de forma compleja y propiamente negativa. Por un lado, la filosoffa de la historia
debe comprender que la individualidad y multiplicidad de individuos y acontecimientos es en-
gafiosa, ya que encubre «lo mismo bajo nombres diferentes y con distintas vestiduras»™. Esta
no es meramente una forma de compensacion, puesto que para Schopenhauer lo que encubren
los acontecimientos particulares no es ninguna conformidad a fin, ninguna unidad del ser, nin-
guna teodicea. Esto es, no hay detras del desenmascaramiento de la individualidad de los acon-
tecimientos particulares una promesa de felicidad en el sentido de la teodicea de Leibniz. Por
otro lado, tampoco es un directo conocimiento de la voluntad lo que resulta de la comprension
de la unidad detras del devenir historico, sino la idea del hombre en sentido platénico, tanto
de su caracter individual indestructible como de las formas originarias de las que devienen los
particulares. Al apelar a las «ideas», el pensamiento de Schopenhauer adopta un giro funda-
mental. En efecto, aquellas «formas originarias» son, en sentido propio, lo «moral que perma-
nece en esencia igualy, «lo moral, que se halla solamente en el individuo como direccioén de su
voluntad»”’. De ahi que la propuesta de Schopenhauer respecto a la historia enfatice el valor
de la biografia y la autobiografia. Por un lado, las biografifas dan un conocimiento mas preciso
de las acciones individuales, al contrario de la historia colectiva de los pueblos en la que:

del fundamento metafisico del mundo. Asi, mundo y hombre, cosmos y microcosmos, metafisica y antropologia
engarzan esclareciéndose la una a la otra. Cfin MR I, § 29, p. 193.

> Schopenhauet, A., Parerga y Paralipémena I1, trad. Pilar Lopez de Santa Matfa, Trotta: Madrid, 2009, p. 475.
En adelante PP II.

> Idem.
% MR II, Cap. 38, p. 507.
5 Ibid, p. 506.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
56 Schopenhauer y la ciencia



HISTORIA Y CONOCIMIENTO EN LA FILOSOFIA DE SCHOPENHAUER

... N0 actian tanto los hombres como los pueblos y ejércitos, y los individuos que se presentan en
ella aparecen a tal distancia, con tantos acompafiantes y tan gran séquito, |...] que es verdadera-
mente dificil reconocer el movimiento humano en medio de todo eso. En cambio, la vida del in-
dividuo bien descrita muestra en una estrecha esfera la forma de actuar del hombre en todos sus
matices y formas: la excelencia, la virtud y hasta la santidad de unos pocos, el error, la miseria y la
petfidia de la mayoria, y la perversidad de algunos.”

La historia de los individuos, ajena a las explicaciones causales del movimiento colectivo,
pone en evidencia que todo acontecimiento solo tiene significado en tanto movimiento de la
voluntad. Esto es, el motivo o causa (la aparente forma racional en la que son considerados
los acontecimientos bajo el principio de razén suficiente) solo importa en tanto relacionado
con la voluntad®.

Esta comprension de la historia conduce al aspecto propiamente positivo de la filosofia
de la historia. A través de la historia, el hombre se vuelve consciente de si mismo. Esta toma
de conciencia es imposible para los animales, limitados al presente y lo particular. De ahi que
Schopenhauer afirme que «lo que es la razén al individuo es la historia al género humano»®.
Esta conciencia reconoce tanto la fuerza inconsciente subyacente a los acontecimientos (la
voluntad como sostén metafisico) como el desarrollo empirico que conecta pasado y pre-
sente, y permite anticipar el futuro (conciencia temporal)®!. La diferencia entre el plano de la
voluntad y el plano de la conciencia temporal debe permanecer separado y comprenderse,
cada uno, en su propia légica. La toma de conciencia del obrar de la voluntad en la historia
no puede resultar en una determinacién necesaria del desarrollo temporal; de la misma forma
que los cambios temporales no afectan en absoluto al motor metafisico-antropolégico de las
acciones humanas. Serfa factible, como hace Schmidt, establecer una cierta analogia con los
planos antes mencionados y la manera como Burckhardt se ocupa de la historia:

Die geschichtliche Bewegung scheint bei Burckhardt stillzustehen, und es eréffnet sich der Blick
nach allen Richtungen auf das Gemeinsame, Typische, Charakteristische einer Epoche. Erkennbar
werden bleibende Strukturelemente, die sich kaleidoskopisch zu wechselnden Kombinationen
gruppieren. «Wir verzichten», schreibt Burckhardt, «auf alles Systematische; wir machen keinen
Anspruch auf “weltgeschichtliche Ideen”, sondern begntigen uns mit Wahrnehmungen und geben
Querdurchschnitte durch die Geschichte und zwar in méglichst vielen Richtungen; wir geben vor
allem keine Geschichtsphilosophie».®

% MI/RL§ 51, p. 291.

9 Ibid., p. 292.

% MI/R II, Cap. 38, p. 508.
' Ibid, p. 509.

2 Schmidt, A., gp. ¢it., p. 202.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Namero 2
Schopenhauer y la ciencia 57



ROGER A. PEREZ GARCIA

Debemos diferenciar, por tanto, la historia como «ciencia de los acontecimientos particu-
lares» —que se presenta ya como acumulacion enciclopédica, ya como historia colectiva—
de la ciencia como saber —que reconoce las limitaciones explicativas de la ciencia y de la pre-
tendida historia «cientifica»—. A su vez, la filosofia de la historia, para Schopenhauer, es po-
sible solo en tanto se reconoce el primado ontoldgico y explicativo de la voluntad sobre todo
acontecimiento particular y sobre toda forma de explicacion racional de la historia, explicacion
necesariamente subordinada al principio de razén suficiente. La filosoffa de la historia es fi-
losofia en tanto que constituye una forma de toma de conciencia del actuar de la voluntad en
la acciéon humana individual y colectiva.

El interés filosofico en la historia, finalmente, no es algo a lo que Schopenhauer sea ente-
ramente hostil. Pero Schopenhauer es escéptico respecto de una nociéon de historia que no
considere adecuadamente la naturaleza de su objeto, penetrado necesariamente por el tiempo,
y la naturaleza del método cientifico en la historia, dependiente del principio de razén sufi-
ciente. La dependencia del principio de razén suficiente no atafie meramente a una clasifica-
cién exhaustiva de los acontecimientos a través de conexiones causales, sino que, ademas,
Schopenhauer sospecha de los intereses cientificos y filoséficos de sus contemporaneos en
la historia. Esto es, Schopenhauer considera que los esquemas filoséficos de la historia uni-
versal que pretenden establecer el progreso como modelo de lectura de la historia, ademas
de ser falsos, obedecen a las necesidades «escatologicas» o «patologicasy de la voluntad de
vivir. En suma, es necesario desenmascarar no solo los acontecimientos histotricos en funcién
de la voluntad universal, sino, también, a los mismos historiégrafos y los filésofos de la his-
toria. Tal como sostiene Cardona Suarez,

En el fondo, la metafisica schopenhaueriana de la voluntad es una metafisica sin Dios |...], mientras
que la filosofia hegeliana de la historia permanece en sus fundamentos anclada a una cierta teologia
secularizada de la salvacion. |...] la crisis de la conciencia metafisica alcanza en Schopenhauer su
punto mas elevado, porque, para €, la experiencia moderna del abandono de Dios no se puede ya
mas compensar por medio de alguna treta dialéctica, tal como lo habfa intentado antes Hegel en
su filosofia de la religiéon de un modo todavia escatolégico. Schopenhauer habla de manera brutal
y abierta a partir de aquello que es desplazado en todo intento de reconciliaciéon conceptual de un
mundo marcado por el desgarro permanente; asi, la pérdida de la libertad y la necesidad pertenecen
tanto al proceso del progreso como a la emancipacion del hombre de las fuerzas tradicionales que
lo agobian.®’

9 Cardona Suarez, L. E, gp. cit., pp. 189-190.

SCHOPENHAUERIANA., REVISTA ESPANOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Numero 2
58 Schopenhauer y la ciencia



