
Historia y conocimiento en

la filosofía de scHopenHauer

History and Knowledge in tHe pHilosopHy of scHopenHauer

roger a. pérez garcía
pontificia universidad católica del perú

RESUMEN: Uno de los aspectos menos investigados del pensamiento de Schopenhauer es el
lugar que en su filosofía ocupan la historia y la filosofía de la historia. La historia es conside-
rada, en determinadas secciones de El mundo como voluntad y representación, una ciencia y, en
otras, como un mero saber que no puede alcanzar la generalidad necesaria para ser estimada
como ciencia. Poniendo especial atención al contexto en el que cada una de estas afirmaciones
sobre la historia tiene lugar y el tratamiento que Schopenhauer hace de la ciencia, argumen-
taremos que no hay contradicción en la noción schopenhaueriana de la historia. Además, sos-
tendremos que la historia ocupa un lugar en la exhibición del conocimiento filosófico y que
es posible, bajo los parámetros de la filosofía de Schopenhauer, obtener una consideración
positiva de la filosofía de la historia. Para ello, recurrimos a las consideraciones sobre la filo-
sofía de la historia presentadas por Odo Marquard.

PALABRAS CLAVE: historia, ciencia, saber, filosofía de la historia, Schopenhauer, Marquard, teo-
dicea, optimismo, Leibniz.

ABSTRACT: One of  the least investigated aspects of  Schopenhauer’s thought is the place that
into his philosophy occupy the history and the philosophy of  history. History is considered,
in certain sections of  The world as will and representation, a science and, in others, a mere knowledge
that cannot reach the necessary generality as to be recognized as a science. With special at-
tention to the context in which both of  these affirmations are made and the treatment that
Schopenhauer gives to concept of  science, we will argue that there is no contradiction in
Schopenhauer’s notion of  history. Likewise, we will hold that history occupies a place in the

43

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia



exhibition of  philosophical knowledge and that it is possible to obtain a positive account
of  the philosophy of  history under the framework of  Schopenhauer’s philosophy. For that
purpose we appeal to the considerations on the philosophy of  history presented by Odo
Marquard.

KEYWORDS: history, science, knowledge, philosophy of  history, Schopenhauer, Marquard,
theodicy, optimism, Leibniz. 

¡Qué locura la de estar atento a la historia!...
Pero ¿qué hacer cuando hemos sido penetrados por el Tiempo?

EMIL CIORAN

Die Devise der Geschichte ist: «Eadem, sed aliter» (Das Gleiche, aber in anderer Form).
ARTHUR SCHOPENHAUER

1. INTRODUCCIÓN

El presente trabajo se propone elucidar el concepto de historia formulado por Schopen-
hauer en su obra capital, El mundo como voluntad y representación (MVR). Esta elucidación
se enmarca en el breve pero interesante debate sostenido por Ausmus y Gottfried

sobre la consistencia de la exposición schopenhaueriana de la historia como ciencia. Lógica-
mente, este debate nos conduce a analizar la noción de ciencia sostenida por Schopenhauer
y el lugar que Schopenhauer depara a las ciencias particulares en la exposición del conoci-
miento filosófico. Al respecto, sostendremos que Schopenhauer tiene una noción consistente
de la historia y que esta, al igual que las otras ciencias, cumple un rol en la exhibición del co-
nocimiento filosófico. Este rol, sin embargo, debe ser comprendido de acuerdo a dos criterios:
1) el lugar de la historia en la jerarquía de las ciencias, en donde, en tanto ciencia de los motivos,
la historia tiene un rol análogo al de la psicología; y 2) la repulsión a la filosofía de la historia,
tal como la plantean sus contemporáneos y —en particular— Hegel, como crítica de la noción
de progreso moderno y de la teodicea de Leibniz. 

Este trabajo se dividirá en cuatro partes. En primer lugar, se expondrá la definición de his-
toria como ciencia propuesta por Schopenhauer y se resaltará la aparente contradicción ex-
puesta por Paul Gottfried entre las nociones de historia presentadas en el primer y el segundo
volumen de MVR. En segundo lugar, se propondrá una solución de la contradicción, en vista
del lugar que le corresponde a la historia en la jerarquía de las ciencias, y la relación entre la
historia y la filosofía. En tercer lugar, se explicará la crítica realizada por Schopenhauer a los
filósofos de la historia de cara a la idea de progreso y su equiparación con la teodicea leibni-
ziana. Finalmente, de cara al lugar de las ciencias en el conocimiento filosófico y la crítica de
la idea de progreso moderno, se expondrá cómo aún es posible, para Schopenhauer, una fi-
losofía de la historia en el marco de su propio pensamiento. 

ROGER A. PÉREZ GARCÍA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia44



2. EL PROBLEMA: LA HISTORIA COMO CIENCIA

El tratamiento que Schopenhauer hace de la historia en los dos volúmenes de MVR es par-
ticularmente interesante y complejo. Interesante, puesto que, tal como ha notado Schmidt,
Schopenhauer se presenta como una rareza en su tiempo1. No podemos perder de vista que
el siglo XIX es testigo del surgimiento de la gran historiografía y los planos de la historia uni-
versal en la filosofía y sociología. Respecto al tratamiento de la historia en la filosofía, Schmidt
ha notado que:

Zum Siegeszug der Naturwissenschaft und Technik gesellt sich im Zeitalter Schopenhauers ein stets
wachsendes Interesse an der als Universum eigener Art und eigenen Rechts ins Blickfeld rückenden
Geschichte: philosophisch als Objekt eines vermeintlichen, letztlich theologisch begründeten To-
talwissens, stofflich als Material weitverzweigter Detailforschung, deren methodologisch-erkennt-
nistheoretische Grundlagen in bewußter Abgrenzung gegen die Vorgehensweise der Naturwissenschaft
untersucht werden.2

Como veremos más adelante, Schopenhauer coincidirá con su tiempo respecto a las limi-
taciones del procedimiento de las ciencias naturales. Pero no asignará, en la exposición de di-
chas limitaciones, un lugar central a la historia, al menos no directamente o en contraposición
a las demás ciencias. La exposición schopenhaueriana de la historia es igualmente compleja,
puesto que no hay, en toda su obra, más que un apartado enteramente dedicado al problema
de la historia y de la filosofía de la historia. En cambio, encontramos menciones fragmentarias,
tangenciales y mayoritariamente críticas de la historia como objeto de estudio filosófico.  

No es de sorprender, entonces, que una parte importante del debate sobre la historia en
el pensamiento schopenhaueriano se haya abocado a discernir el concepto general de historia
propuesto por Schopenhauer y a retar la consistencia del mismo. Gottfried ha sido el más
ferviente defensor de la tesis de que hay, al menos, dos concepciones contradictorias de his-
toria en la filosofía de Schopenhauer y de que ambas se corresponden con los dos volúmenes
de MVR. Esta discrepancia conceptual, sostiene Gottfried, correspondería con un recrude-
cimiento de la «guerra contra Hegel» en la vejez de Schopenhauer3. Aún más, aparte de ser
contradictorias, tales concepciones entrarían en conflicto con aspectos centrales de la filosofía
schopenhaueriana.

Gottfried subraya el lugar que, en el primer libro del primer volumen de MVR, encuentra
la historia entre las ciencias, de acuerdo a la clasificación de las formas del principio de razón

1 Cfr. Schmidt, Alfred, «Arthur Schopenhauer und die Geschichte», en Ingenkamp et al. (eds.),  Jahrbuch der
Schopenhauer-Gesellschaft, Schopenhauer-Gesellschaft: Mainz, 2002, pp. 189-203. 

2 Ibid., p. 189.
3 Cfr. Gottfried, Paul, «Arthur Schopenhauer as a critic of  history», en Journal of  the History of  Ideas, Penn

Press: Pennsilvania, Vol. 36, nº 2, 1975, pp. 331-338.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

HISTORIA Y CONOCIMIENTO EN LA FILOSOFÍA DE SCHOPENHAUER

45



suficiente. Este principio, cuya forma general es resumida por Schopenhauer bajo la fórmula
latina Nihil est sine ratione cur potius sit, quam non sit4, tiene cuatro formas particulares a través de
las cuales se constituyen los diversos tipos de objetos que conforman la realidad. Así, los ob-
jetos de la percepción empírica son conocidos solo mediatamente a través de las mutaciones
en el tiempo y el espacio5. Esta forma del principio de razón suficiente recibe el nombre de
principio de razón suficiente del devenir y opera sobre los fenómenos físicos como mera cau-
salidad mecánica. La segunda forma del principio de razón concierne al conocer y constituye
la base de la formación de conceptos y juicios. Ella demanda que todo juicio que exprese un
conocimiento debe tener un fundamento a causa del cual es calificado como verdadero6. La
tercera forma del principio de razón atañe a los objetos matemáticos (en particular a los nú-
meros y las formas geométricas) y recibe el nombre de principio de razón suficiente del ser.
Esta establece que las distintas partes del espacio y el tiempo, en tanto intuiciones a priori de
la conciencia, se determinan y condicionan mutuamente, y su relación no puede propiamente
entenderse como causa y efecto7. La última forma del principio de razón suficiente es el prin-
cipio de razón suficiente del obrar y establece que de toda acción, propia o ajena, nos es lícito
suponer una causa que recibe el nombre de motivo8.

En este panorama, la historia es definida como una ciencia que tiene «por problema los
hechos humanos acontecidos en gran escala y como organon la ley de la motivación»9. Gottfried
advierte, con justicia, que al catalogar a la historia como ciencia (Wissenschaft), Schopenhauer
le concede un lugar relevante y respetable en su sistema de conocimientos. Los problemas
aparecen cuando, en palabras de Gottfried, Schopenhauer «frunce el ceño» sobre el estudio
de la historia10. En el segundo volumen de MVR, Schopenhauer considera que la historia no
es, propiamente, una ciencia (Wissenschaft), sino un saber (Wissen), puesto que «en modo alguno
conoce lo individual por mediación de lo general sino que tiene que captar lo individual in-
mediatamente y, por así decirlo, continúa la guerra en el campo de la experiencia»11. Este cam-
bio de registro es problemático, puesto que pone en cuestión la seriedad y coherencia con la

4 Cfr. Schopenhauer, A., Sobre la cuádruple raíz del principio de razón suficiente, trad. Leopoldo Eulogio Palacios,
Gredos: Madrid, 1998, § 6, p. 33. En adelante SCRPRS. 

5 Ibid., § 20, p. 68.
6 Ibid., § 29, pp. 158-159.
7 Ibid., § 36, pp. 190-191. Respecto a la peculiaridad de cada forma del principio de razón suficiente véase

White, F. C., «The Fourfold Root», en Janaway, Christopher, The Cambridge Companion to Schopenhauer, Cambridge
University Press: Cambridge, 1999, pp. 63-92.

8 Cfr. SCRPRS, § 43, p. 207.
9 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, trad. Pilar López de Santa María, Trotta: Madrid,

2005, § 7, p. 34. En adelante MVR I. 
10 Cfr. Gottfried, P., op. cit., p. 335. 
11 Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II, trad. Pilar López de Santa María, Trotta: Madrid,

2005, Cap. 38. En adelante MVR II.

ROGER A. PÉREZ GARCÍA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia46



que Schopenhauer trata el tema de la historia. Como resultado, Gottfried considera que la ac-
titud temprana de razonable consideración hacia la historia se ve opacada por la paulatina in-
tensificación de la querella con Hegel. Esta lo conduciría a pasar de «shafts against his hated
rival, then against the rival’s system, and finally against the root assumption from which that
system sprang, i.e. the ideas of  historical and the rational nature of  reality»12. Esta interpre-
tación del desarrollo del tema de la historia en la filosofía de Schopenhauer llevaría a pensar
que, primero, en Schopenhauer no habría un tratamiento sistemático y productivo de la his-
toria como conocimiento, y segundo, que la formulación schopenhaueriana de la historia de-
pendería enteramente del enfrentamiento con la filosofía hegeliana. 

3. LOS LÍMITES DE LA HISTORIA COMO CIENCIA

Gottfried no repara en la forma expositiva que toma la filosofía de Schopenhauer. En primer
lugar, el giro teórico desde la clasificación de la historia como ciencia hacia la clasificación de
la historia como saber es, en realidad, bastante temprana. En el § 14 de MVR, esto es, en el
primer libro del primer volumen, se retoma el problema de la clasificación de las ciencias,
pero desde un punto de vista distinto al de la cita empleada por Gottfried. Su cita es del § 7,
donde Schopenhauer identifica la particularidad de su procedimiento filosófico, que parte de
la representación, en contraste con el proceder unilateral de las filosofías anteriores13. Desde
el punto de vista objetivo, la ciencia se clasifica de acuerdo a su herramienta procedimental
(el principio de razón suficiente) y su objeto de estudio, constituido bajo la separación entre
sujeto y objeto. Esta clasificación intenta dar cuenta de: 

... la inseparable dependencia mutua de sujeto y objeto dentro de su insuperable oposición; ese
conocimiento nos lleva a buscar la esencia íntima del mundo, la cosa en sí, no ya en uno de aquellos
dos elementos de la representación sino más bien en algo totalmente distinto de la representación
que no está afectado por esa oposición originaria, esencial y, con ello, insoluble.14

La cita pone en evidencia dos puntos relevantes para nuestra investigación: primero, como
ya advertimos, Schopenhauer está interesado en reconocer los límites del procedimiento cien-
tífico y del filosofar objetivamente; y, segundo, el límite de ese proceder es el conocimiento de
la cosa en sí, la esencia última del mundo. 

El § 14, a diferencia del § 6 al que pertenece la cita anterior, se aboca directamente al pro-
blema de la ciencia y clasifica las ciencias particulares de acuerdo a su forma, la fundamenta-

12 Gottfried, P., op. cit., p. 336.
13 Cfr. MVR I, § 6, p. 30.
14 Ibid., § 6, p. 37.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

HISTORIA Y CONOCIMIENTO EN LA FILOSOFÍA DE SCHOPENHAUER

47



ción de sus juicios y su contenido15. Aquí se establece la diferencia entre la ciencia y el saber.
Este es el conocimiento elevado en abstracto a la conciencia, que se vincula con la ciencia
como la parte al todo16. El saber es asequible a cada hombre a través de la experiencia y el
análisis del caso individual. La ciencia se aboca, en cambio, al conocimiento completo de una
clase de objetos. Esta clase solo es aprehensible a través del concepto. De esa manera, la
ciencia procede a través de la subordinación de particulares en conceptos o principios gene-
rales: «Ese camino que recorre [la ciencia] hacia el conocimiento, a saber, desde lo general a
lo particular, la distingue del saber común: de ahí que la forma sistemática sea una nota esencial
y característica de la ciencia»17. En este contexto, Schopenhauer afirma que: 

Las ciencias propiamente taxonómicas —la zoología, la botánica, y también la física y la química en
la medida en que reducen toda acción inorgánica a unas pocas fuerzas fundamentales— son las que
poseen una mayor subordinación; la historia, en cambio, no tiene ninguna en absoluto, ya que su ge-
neralidad consiste en el simple resumen de los periodos principales de los que no se pueden deducir
los acontecimientos particulares, que están subordinados a ellos solo en el tiempo y coordinados en
el concepto: por eso la historia, considerada con exactitud, es un saber pero no una ciencia.18

Debemos considerar, por tanto, dos momentos o dos formas de comprender la historia,
según Schopenhauer. Por un lado, al igual que las ciencias en su proceder objetivo, la historia
presupone el principio de razón suficiente; por otro, la historia no puede subordinar todos
los acontecimientos bajo un solo concepto, por lo que no la califica como una ciencia en sen-
tido estricto. Es simplemente un saber. Hasta aquí, podemos deshacernos fácilmente de la
presunción errónea de que la consideración schopenhaueriana de la historia se funda mera-
mente en su rivalidad con Hegel. Sin embargo, debemos considerar, aún, algunas dificultades.  

En el segundo volumen de MVR, la historia es nuevamente tratada en dos momentos dis-
tintos. La primera es en el Capítulo 12, titulado «Teoría de la ciencia», que es complemento del
§ 14 del primer volumen. Allí, la historia vuelve a ser clasificada como ciencia bajo el rubro
de «teoría de los motivos», cuyo objeto de estudio son los particulares19. Sorprenden, sin em-
bargo, dos afirmaciones: 1) la zoología es, también, una ciencia de los particulares, pero bajo
el rubro de «teoría de los estímulos», y 2) cada ciencia tiene una filosofía especial y, para difi-
cultar más las cosas, Schopenhauer cita directamente como ejemplo a la historia20.

¿Por qué insistir, en el segundo volumen, en la clasificación de la historia como ciencia?
¿Por qué ahora la zoología y la botánica aparecen como ciencias particulares, si en el primer

15 Ibid., § 14, p. 73.
16 Idem.
17 Ibid., § 14, p. 74.
18 Ibid., p. 75.
19 Cfr. MVR II, Cap. 12, p. 140. 
20 Idem.

ROGER A. PÉREZ GARCÍA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia48



volumen, justamente en el § 14, la zoología era, con todo derecho, una ciencia por conocer
su objeto a través de conceptos (lo general), a diferencia de la historia, que conoce lo parti-
cular solo en tanto particular? Hay una tensión evidente en la exposición schopenhaueriana
de la historia. Tensión que solo puede ser parcialmente resuelta por la explicación propuesta
por Ausmus: «Because history presupposes the principle of  sufficient reason, it is, in this
regard a science; but in that it does not subordinate particulars to universals, it is methodologically
not a science»21. Siguiendo a Ausmus, debemos indagar cómo entiende Schopenhauer la
clasificación de los conceptos y de sus jerarquías. Al respecto, Schmidt ha notado con cla-
ridad que la característica fundamental de la ciencia es, para Schopenhauer, la clasificación,
pues... 

... sie [la ciencia] zahllose Fakten unter Artbegriffe und diese unter Gattungsbegriffe subsumiert,
wodurch Allgemeines, Besonderes und Einzelnes erkannt werden können und zugleich jede dieser
Kategorien für sich zu betrachten ist. Derart teilen die Wissenschaften die realen Seinsgebiete ordnend unter
sich auf.22

Al hacer clasificaciones, las ciencias, como la zoología, no abstraen meramente conceptos
de particulares, sino que distinguen y agotan una parcela de la realidad fenoménica. Así, la
zoología o la botánica, si bien deben dar cuenta de su proceder a partir de los particulares,
tienen por objeto de estudio las especies (Arten), que son particulares en relación con los gé-
neros (Gattungen)23. La historia está, en este respecto, limitada al conocimiento de los indivi-
duos, puesto que «las ciencias, dado que son sistemas de conceptos, hablan siempre de
especies; la historia, de individuos. Sería, por consiguiente, una ciencia de individuos, lo cual
expresa una contradicción»24. Además, Schopenhauer añade que: 

21 Ausmus, H., «Schopenhauer’s view of  history: a note», en History and Theory, Vol. 15, nº 2, Wiley: Con-
necticut, 1976, pp. 141-145.

22 Schmidt, A., op. cit., p. 195. El subrayado es mío.
23 Schmidt ha notado consistentemente que Schopenhauer clasifica y juzga el esquema explicativo de la his-

toria bajo los términos de las ciencias naturales. Esto es un problema en relación con la comprensión y el debate
contemporáneo sobre la diversidad y diferencia entre las ciencias humanas y sociales. Sin embargo, Schmidt falla
en comprender la diversidad y naturaleza del principio de razón suficiente en la filosofía de Schopenhauer. Pues
las formas del principio de razón suficiente no son reducibles las unas a las otras. Esto es, la motivación (principio
explicativo de la psicología y la historia) no es meramente una forma del principio de causalidad de las ciencias
naturales ni es reducible a formas de causalidad de las llamadas ciencias positivas. Por el contrario, el principio
de razón suficiente se divide en cuatro «especies bien delimitadas y muy distintas las unas de otras» (cfr. SCRPRS,
§ 16, p. 60). Schmidt se centra meramente en el problema de la crítica schopenhaueriana a la historia y la filosofía
de la historia. Para los parámetros del presente estudio, nos enfocamos en la comprensión sistemática de la his-
toria en la filosofía de Schopenhauer. 

24 MVR II, Cap. 38, p. 502. 

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

HISTORIA Y CONOCIMIENTO EN LA FILOSOFÍA DE SCHOPENHAUER

49



... las ciencias en su conjunto hablan de aquello que existe siempre; la historia, en cambio, de lo
que existió una sola vez y nunca más. Puesto que además la historia tiene que ver con lo estricta-
mente particular e individual, que es inagotable por naturaleza, todo lo conoce solo de manera im-
perfecta y a medias. Y al mismo tiempo tiene que hacer que cada nuevo día en su cotidianeidad le
enseñe eso que no sabía.25

Schopenhauer no considera que la periodización, los gobiernos y sus representantes pue-
dan ser considerados conceptos generales, puesto que «su generalidad nace exclusivamente
de la insuficiencia del conocimiento individual de las cosas, y no [es un conocimiento] objetivo,
es decir, un concepto en el que estuvieran ya realmente pensadas las cosas»26. Baste con lo
visto hasta aquí para comprender las particularidades de la ciencia y las razones que llevan a
Schopenhauer a negarle tal estatuto a la historia.

Es necesario aún preguntarnos en vista de qué se formulan estas detalladas aclaraciones
sobre la historia y la ciencia. En el tercer libro del primer volumen, dedicado a la teoría estética
de Schopenhauer, se hace mención a la historia en relación con la poesía. Aquí, Schopenhauer
encuentra puntos de coincidencia más fructíferos para la producción de conocimiento uni-
versal en la historia. Este conocimiento, sin embargo, ya no es el del concepto del género o
la especie, en el cual se subsumen los particulares; sino el de la Idea de humanidad como
objetivación de la voluntad que, considera Schopenhauer, es el tema por excelencia de la
poesía27. Como bien ha notado Schmidt, en este conocimiento confluyen la historia, la poesía
y la filosofía, en tanto que es posible mirar a la historia con «ojos artísticos o poéticos», esto
es, captando la esencia íntima del fenómeno y no sus meras relaciones28. De igual modo, la
filosofía:

... considera las cosas no según alguna relación, no en cuanto naciendo y pereciendo, en suma, no
según una de las cuatro formas del principio de razón, sino que, al contrario, tiene por objeto pre-
cisamente lo que queda tras eliminar toda aquella forma de consideración que sigue el principio
de razón, la esencia del mundo siempre igual que se manifiesta en todas las relaciones pero no está
sometida a ellas, sus ideas. Como el arte, también la filosofía parte de tal conocimiento.29

Evidentemente en este escenario el rol principal lo tienen la poesía y la filosofía. Por el
momento nos interesa enfatizar en la tensión que hemos detectado en la comprensión scho-
penhaueriana de la historia. Por un lado, en el diseño de explicaciones causales, la historia es
capaz de dar cuenta de su objeto en tanto singular. Pero, al intentar dar cuenta de lo general,

25 MVR II, Cap. 38, pp. 502-503.
26 Ibid., p 503.
27 Cfr. MVR I, § 51, p. 288. 
28 Idem. 
29 Ibid., § 53, p. 323.

ROGER A. PÉREZ GARCÍA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia50



esto es, de un concepto bajo el cual se subsuma o se comprenda el devenir histórico en su to-
talidad, la historia debe dejar de ser ciencia; puesto que su objeto ya no es un mero concepto,
sino una Idea. Así, si la historia quiere dar cuenta de verdadero conocimiento general, solo lo
puede hacer dejando de ser ciencia, esto es, subvirtiendo el principio de causalidad. Precisa-
mente los pasajes en los que se pone en cuestión el estatuto científico de la historia, el § 14
del primer volumen y el Capítulo 38 del segundo volumen de MVR, lidian con el problema
de la relación entre la ciencia y la filosofía; y de la historia, la filosofía de la historia y la filosofía,
respectivamente. En lo que sigue, expondremos la relación entre la historia, la filosofía y la fi-
losofía de la historia tal como la comprende Schopenhauer. Pero antes debemos investigar lo
que Schopenhauer considera que no puede ni debe ser la filosofía de la historia. 

4. CRÍTICA DEL PROGRESO: CRÍTICA DE LA FILOSOFÍA DE LA HISTORIA

Aunque muy someramente, hemos subrayado el lugar peculiar que ocupa Schopenhauer en
el debate sobre la historia y la filosofía de la historia. Hasta aquí hemos expuesto y, a nuestro
juicio, resuelto algunas de las dificultades que presenta la exposición schopenhaueriana de la
historia. Sin embargo, el problema de la filosofía de la historia aún queda abierto. Hacia el
final de la exposición de su teoría de la ciencia, en el segundo volumen de MVR, Schopen-
hauer pone énfasis en la peculiaridad de la filosofía. Esta, al no estar limitada al estudio de
una clase de objetos bajo el dominio de una de las formas del principio de razón suficiente,
se coloca por encima de todas las ciencias, ya que toma como objeto de estudio dicho prin-
cipio30. A cada ciencia, sin embargo, le corresponde una filosofía particular y:

... con ello no se debe entender racionalmente nada más que los resultados fundamentales de cada
ciencia considerados y sintetizados desde un punto de vista superior, es decir, más general, que el
que es posible dentro de las mismas. Esos resultados más generales se unen inmediatamente a la
filosofía general, proporcionándole datos importantes y ahorrándole el esfuerzo de buscarlos en
el propio material de las ciencias especiales, que no está filosóficamente elaborado. Esas filosofías
especiales se encuentran, según ello, a medio camino entre sus ciencias particulares y la filosofía
propiamente dicha. Pues, dado que esta nos ha de comunicar las explicaciones más generales sobre
la totalidad de las cosas, tales explicaciones tienen que poder descender y aplicarse al caso parti-
cular de todo tipo. La filosofía de cada ciencia surge independientemente de la filosofía general,
a partir de los datos de su propia ciencia: por eso no tiene que esperar hasta encontrarla sino que,
elaborada ya de antemano, cuadrará en todo caso con una filosofía general verdadera.31

La imposibilidad de la historia para constituirse sobre conceptos reales de géneros o espe-
cies singulariza, evidentemente, la forma en la que es posible hablar de una filosofía de la his-

30 Cfr. MVR II, Cap. 12, p. 140.
31 Ibid., pp. 140-141.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

HISTORIA Y CONOCIMIENTO EN LA FILOSOFÍA DE SCHOPENHAUER

51



toria. Para Schopenhauer, es un error considerar que la filosofía de la historia es del mismo
tipo que las demás filosofías de la ciencia particulares. Como Schopenhauer la entiende, la
historia puede clasificar sus objetos solo a través de la coordinación temporal y causal de par-
ticulares. La incapacidad de dar cuenta de esta particularidad y, por ende, de diferenciar la fi-
losofía de la historia de la filosofía de las demás ciencias es, sostendremos en lo sucesivo, el
error base sobre el cual Schopenhauer construye su crítica de la filosofía de la historia pro-
puesta por sus contemporáneos. Esta crítica, además, se configura en conjunción con la crítica
a la idea de progreso como rezago de la teodicea leibniziana. 

Schopenhauer califica duramente a los filósofos de la historia que, a su parecer, son «cándidos
realistas, también optimistas y eudaimonistas, banales asociados y filisteos empedernidos, ade-
más de malos cristianos»32. Calificativos como estos llevan muy rápidamente a pensar que, detrás
de la consideración crítica de la filosofía de la historia de sus contemporáneos y, en particular,
la de Hegel, Schopenhauer carece de razones sustanciales. Esta lectura obvia el peso semántico
de los adjetivos utilizados por Schopenhauer no solo como armas retóricas para interpelar al
contrincante, sino como sentencia conclusiva de una determinada forma de analizar un tema.
Por ejemplo, Schopenhauer considera que la «pseudofilosofía hegeliana» concibe «a la historia
mundial como una totalidad planificada» que se funda «en un burdo realismo» apoyado en «con-
cepciones mitológicas que presupone subrepticiamente»33. Aquí debemos comprender, por lo
menos, tres ideas clave de la crítica schopenhaueriana a la filosofía de la historia hegeliana.

Primero, Schopenhauer no solo considera que la filosofía de la historia de corte hegeliano
asume una totalidad u orden teleológico en la historia de acuerdo a un vano «optimismo», sino
que sostiene que: 

... donde solamente el individuo, y no el género humano, posee una real unidad inmediata de la
conciencia, la unidad del curso vital de este es una pura ficción. Además, así como en la naturaleza
solo la especie es real y los géneros son meras abstracciones, en el género humano solo los indivi-
duos y su curso vital son reales, los pueblos y su vida son meras abstracciones.34

El primer error, por tanto, de la filosofía de la historia hegeliana es que su objeto son meras
abstracciones que carecen de significado; esto es, los pueblos, naciones o estados. Esta obje-
ción justifica, en parte, el calificativo de «burdo realismo» que considera que a cada concepto
le ha de corresponder un objeto unificado, real y homogéneo. Más adelante veremos cómo,
considera Schopenhauer, puede ser aún posible y útil el conocimiento histórico de cara tanto
a los individuos como a la filosofía.

32 Ibid., Cap. 38, p. 507.
33 Ibid., p. 505.
34 Ibid., pp. 505-506. 

ROGER A. PÉREZ GARCÍA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia52



Segundo, en la línea del realismo, Schopenhauer considera que los filósofos de la historia
confunden el fenómeno con el ser en sí35. Más bien, como vimos antes, 

... el objeto de la filosofía es lo inmutable y lo que permanece siempre, y no lo que unas veces es
así y otras de la otra manera. Los que plantean tales construcciones del curso del mundo o, como
ellos lo llaman, de la historia, no han entendido la verdad capital de toda filosofía: que en todo
tiempo existe lo mismo, que todo devenir y nacer son solo aparentes, que únicamente las ideas
permanecen, que el tiempo es ideal.36

El error hegeliano es un regreso al sueño dogmático y la consideración materialista u ob-
jetiva de las ciencias que toman por absolutamente real los objetos comprendidos bajo el prin-
cipio de razón suficiente. La comprensión verdaderamente filosófica de la historia, por el
contrario, omitirá el principio de razón suficiente y el devenir de los acontecimientos, intrín-
secamente fenoménicos, a fin de dar cuenta de «lo moral [que] permanece en esencia igual»37.
En ese sentido, las narraciones de la historia, esto es, el devenir histórico en el tiempo, no es
otra cosa que «el largo, difícil y confuso sueño de la humanidad»38.

Tercero, la crítica fuerte de las filosofías de la historia considera que estas se encuen-
tran «dirigidas por un tosco optimismo, [y] conducen siempre en último término a un
Estado placentero, lucrativo, rico, con una constitución justa, buena justicia, policía, téc-
nica e industria, y a lo sumo con un desarrollo intelectual»39. El problema de Schopen-
hauer con el optimismo guarda relación directa con su crítica de la teodicea de Leibniz,
a quien califica como «el fundador del optimismo sistemático»40. A la reivindicación de
este, considera Schopenhauer, se consagran los profesores de filosofía en detrimento de
lo que Kant logra con la Crítica de la razón pura, que no se admita hacer «pasar la mitología
judía por filosofía»41. 

El núcleo de la crítica de Schopenhauer a la teodicea lo ha identificado con precisión Malter
en la disímil comprensión que Schopenhauer y Leibniz tienen del mismo principio funda-
mental, el principio de razón suficiente:

Theodizee und Anti-Theodizee, die These von der bestmöglichen Welt und von der Welt als der
schlechtesten aller möglichen, die These von der Vervollkommnungsfunktion des Negativen und
diejenige vom Nicht- seinsollen der negativen Erfahrung (und der Aufhebung von Leiden und

35 Ibid., p. 505. 
36 Ibid., p. 506. 
37 Idem. 
38 Idem. 
39 Idem. 
40 Ibid., Cap. 46, p. 668. 
41 Ibid., p. 669.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

HISTORIA Y CONOCIMIENTO EN LA FILOSOFÍA DE SCHOPENHAUER

53



Tod) —diese Antithesen entspringen bei Leibniz wie bei Schopenhauer einzig und allein einem
gegensätzlichen Verständnis der Geltung des einen «großen Prinzips» der Vernunft.42

Tal como lo comprende Malter, Leibniz considera que la teodicea tiene la labor de exponer
la superación de lo permanentemente negativo (malum physicum, morale, metaphysicum). La exis-
tencia del mejor de los mundos posibles y la inclusión, a la par, de lo negativo en la creación
solo puede resultar de las esencias deducidas a través del principio de razón suficiente. A
través de este principio, la existencia de lo contingente (el-ser-algo) se presenta para el cono-
cimiento de manera más estable que la nada (lo-que-no-es). De ahí que, la afirmación de todo
lo que es —incluido lo negativo de las cosas— es la actitud práctica y necesaria con la que el
conocimiento comprende el mundo, marcado por lo negativo. El optimismo no es, entonces,
una mera subestimación de la constante experiencia de lo negativo, sino el conocimiento fun-
damental de las cosas, cuya forma pura es Dios, lo absolutamente perfecto43. La salvación y
felicidad del hombre son posibles a través del principio de razón suficiente, que permite al
ser racional mirar al mundo a través de la perfección y bendición propiciadas por Dios. En
términos de Malter:

Der Satz vom zureichenden Grund führt ja gerade über die Betrachtung des einzelnen hinaus und
gliedert es zusamt dem ihm inhärierenden Negativen dem durch das vollkommenste Wesen be-
dingten vollkommensten, besten Ganzen, der beste aller möglichen Welten, ein. Der Blick aufs
Ganze allein läßt das vernünftige Erkennen, welches vor sich das einzelne Negative hat, sagen: «es
ist alles aufs beste gemacht».44

En vista de esto, la crítica de Schopenhauer se hace evidente. El enigma del mundo y la
salvación del hombre no se presentan mediante el principio de razón suficiente que, a través
de sus cuatro formas, constituye todos los objetos de la realidad (Wirklichkeit). Al considerar
a los filósofos de la historia como optimistas, entonces, los reconoce como herederos de Leib-
niz, de un «realismo burdo», de un, en palabras de Kant, «sueño dogmático» precrítico. Cabe
preguntarse hasta qué punto se ajusta realmente esta caracterización de la filosofía de la historia
con la filosofía de la historia del idealismo alemán contemporáneo a Schopenhauer.

Marquard ha sostenido que en la noción moderna de historia continúa operando la lógica
de la teodicea como pensamiento compensatorio, esto es, como reparación o desagravamiento
del mal45. Esto explicaría el fuerte sentido teleológico de la filosofía de la historia moderna
que «no solo se dirige hacia el autoengaño substancialista de la filosofía de la historia como

42 Malter, R., «“Eine wahrhaft ruchlose Denkungsart”. Schopenhauers Kritik der Leibnizschen», en Studia
Leibnitiana, Vol. 18, nº 2, 198, Gottfried-Wilhelm Leibniz Gesellschaft: Hannover, pp. 152-182.

43 Cfr. ibid., p. 172.
44 Idem.
45 Cfr. Marquard, O., Apologie des Zufälligen, Reclam: Stuttgart, 1986, p. 25.

ROGER A. PÉREZ GARCÍA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia54



precursora de una meta final absoluta, sino que se orienta también hacia la equivocación es-
catológica de lo extraño»46. A juicio de Marquard, el idealismo no es ajeno a esta condición.
Por el contrario, en la defensa del idealismo frente a sus críticos teológicos la teodicea es de-
finida como «la necesidad de atribuir a la libertad humana todo aquello que hay de malo en
el mundo para que no pese sobre Dios»47. Así, el idealismo «surge y permanece al servicio de
la teodicea»48. 

En el caso particular de Hegel, Schopenhauer rechaza el núcleo escatológico de su plan-
teamiento que «permite que nazca la loca creencia en un progreso hacia lo mejor y el deseo
de alcanzar una felicidad terrena positiva»49. Sería injusto, sin embargo, considerar que en la
filosofía de Hegel no hay un reconocimiento del mal o el dolor del individuo, pero su trata-
miento de «la aflicción humana debe conducir necesariamente a una reflexión moderada que
pueda leer los acontecimientos pasados, pese a su carácter estremecedor, como expresión
plena de la razón histórica»50. En función de esta razón, se compone la teleología del desarrollo
histórico que neutraliza las disparidades particulares. Esta neutralización es uno de los deri-
vados conceptuales de la teodicea, que tiene como base el pensamiento de la compensación51.

Pero ¿qué es en el fondo el optimismo? Schopenhauer no pierde tiempo en hacer su diag-
nóstico: 

El optimismo es el injustificado autoelogio del verdadero autor del mundo, la voluntad de vivir, que
se refleja complacida en su obra: en consecuencia, no solo es una teoría falsa sino también funesta. Pues
nos presenta la vida como un estado deseable y pone como fin de la misma la felicidad. Partiendo
de ahí, cada cual cree estar plenamente justificado para exigir la felicidad y el placer: si no se le
dan, como suele ser el caso, cree que se le hace injusticia y se le malogra el fin de su existencia.52

En la filosofía de Schopenhauer siempre hay un antagonismo. En este caso el mismo an-
tagonista de fondo ha estado escondido bajo la máscara del progreso y del optimismo: la vo-
luntad. Podríamos decir que, a tenor de la patología descubierta por Marquard, en la raíz de
la crítica schopenhaueriana a la filosofía de la historia idealista, está lo que considera una abe-
rración antropológica y metafísica53. 

46 Cardona Suárez, L. F., «Historia y tristeza reflexiva en Schopenhauer», en Universitas Philosophica, Año 25,
nº 50, Pontificia Universidad Javeriana: Bogotá, pp. 171-206.

47 Marquad, O., Las dificultades con la filosofía de la historia, trad. Enrique Ocaña, Pre-Textos: Valencia, p. 64. 
48 Idem.
49 Cardona Suárez, L. F., op. cit., p. 184.
50 Ibid., p. 187.
51 Cfr. Marquad, O., Glück in Umglück, Wilhelm Fink Verlag: München, p. 15.
52 MVR II, Cap. 46, p. 671. El subrayado es mío.
53 Habría que decir, quizá, que es metafísico porque es antropológico y viceversa. La metafísica de Scho-

penhauer considera al hombre y su querer individual (condiciones antropológicas) como vía para la dilucidación

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

HISTORIA Y CONOCIMIENTO EN LA FILOSOFÍA DE SCHOPENHAUER

55



5. FILOSOFÍA DE LA HISTORIA, PESE A TODO

En el segundo volumen de Parerga y Paralipómena, en el § 233, perteneciente al capítulo «Sobre
la metafísica de lo bello y la estética», Schopenhauer considera que la historia: 

... es como una continuación de la zoología, por cuanto en el caso del conjunto de los animales
basta con el examen de la especie, pero en el hombre, al poseer un carácter individual, hay que
llegar a conocer también a los individuos y los acontecimientos particulares que los condicionan.
De ahí se sigue enseguida la esencial imperfección de la historia, ya que los individuos y aconteci-
mientos son innumerables y no tienen fin.54

De esto, sin embargo, no se sigue que la historia sea inútil para configurar algo más que co-
nocimiento enciclopédico de acontecimientos. Por el contrario, Schopenhauer considera que
la historia constituye un arma contra «las fauces del monstruo que los espera [a los seres hu-
manos], el olvido»55. Comprendida en esos parámetros, la historia puede configurar su propia
filosofía solo de forma compleja y propiamente negativa. Por un lado, la filosofía de la historia
debe comprender que la individualidad y multiplicidad de individuos y acontecimientos es en-
gañosa, ya que encubre «lo mismo bajo nombres diferentes y con distintas vestiduras»56. Esta
no es meramente una forma de compensación, puesto que para Schopenhauer lo que encubren
los acontecimientos particulares no es ninguna conformidad a fin, ninguna unidad del ser, nin-
guna teodicea. Esto es, no hay detrás del desenmascaramiento de la individualidad de los acon-
tecimientos particulares una promesa de felicidad en el sentido de la teodicea de Leibniz. Por
otro lado, tampoco es un directo conocimiento de la voluntad lo que resulta de la comprensión
de la unidad detrás del devenir histórico, sino la idea del hombre en sentido platónico, tanto
de su carácter individual indestructible como de las formas originarias de las que devienen los
particulares. Al apelar a las «ideas», el pensamiento de Schopenhauer adopta un giro funda-
mental. En efecto, aquellas «formas originarias» son, en sentido propio, lo «moral que perma-
nece en esencia igual», «lo moral, que se halla solamente en el individuo como dirección de su
voluntad»57. De ahí que la propuesta de Schopenhauer respecto a la historia enfatice el valor
de la biografía y la autobiografía. Por un lado, las biografías dan un conocimiento más preciso
de las acciones individuales, al contrario de la historia colectiva de los pueblos en la que: 

del fundamento metafísico del mundo. Así, mundo y hombre, cosmos y microcosmos, metafísica y antropología
engarzan esclareciéndose la una a la otra. Cfr. MVR I, § 29, p. 193.

54 Schopenhauer, A., Parerga y Paralipómena II, trad. Pilar López de Santa María, Trotta: Madrid, 2009, p. 475.
En adelante PP II.

55 Idem.
56 MVR II, Cap. 38, p. 507. 
57 Ibid., p. 506.

ROGER A. PÉREZ GARCÍA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia56



... no actúan tanto los hombres como los pueblos y ejércitos, y los individuos que se presentan en
ella aparecen a tal distancia, con tantos acompañantes y tan gran séquito, […] que es verdadera-
mente difícil reconocer el movimiento humano en medio de todo eso. En cambio, la vida del in-
dividuo bien descrita muestra en una estrecha esfera la forma de actuar del hombre en todos sus
matices y formas: la excelencia, la virtud y hasta la santidad de unos pocos, el error, la miseria y la
perfidia de la mayoría, y la perversidad de algunos.58

La historia de los individuos, ajena a las explicaciones causales del movimiento colectivo,
pone en evidencia que todo acontecimiento solo tiene significado en tanto movimiento de la
voluntad. Esto es, el motivo o causa (la aparente forma racional en la que son considerados
los acontecimientos bajo el principio de razón suficiente) solo importa en tanto relacionado
con la voluntad59. 

Esta comprensión de la historia conduce al aspecto propiamente positivo de la filosofía
de la historia. A través de la historia, el hombre se vuelve consciente de sí mismo. Esta toma
de conciencia es imposible para los animales, limitados al presente y lo particular. De ahí que
Schopenhauer afirme que «lo que es la razón al individuo es la historia al género humano»60.
Esta conciencia reconoce tanto la fuerza inconsciente subyacente a los acontecimientos (la
voluntad como sostén metafísico) como el desarrollo empírico que conecta pasado y pre-
sente, y permite anticipar el futuro (conciencia temporal)61. La diferencia entre el plano de la
voluntad y el plano de la conciencia temporal debe permanecer separado y comprenderse,
cada uno, en su propia lógica. La toma de conciencia del obrar de la voluntad en la historia
no puede resultar en una determinación necesaria del desarrollo temporal; de la misma forma
que los cambios temporales no afectan en absoluto al motor metafísico-antropológico de las
acciones humanas. Sería factible, como hace Schmidt, establecer una cierta analogía con los
planos antes mencionados y la manera como Burckhardt se ocupa de la historia: 

Die geschichtliche Bewegung scheint bei Burckhardt stillzustehen, und es eröffnet sich der Blick
nach allen Richtungen auf  das Gemeinsame, Typische, Charakteristische einer Epoche. Erkennbar
werden bleibende Strukturelemente, die sich kaleidoskopisch zu wechselnden Kombinationen
gruppieren. «Wir verzichten», schreibt Burckhardt, «auf  alles Systematische; wir machen keinen
Anspruch auf  “weltgeschichtliche Ideen”, sondern begnügen uns mit Wahrnehmungen und geben
Querdurchschnitte durch die Geschichte und zwar in möglichst vielen Richtungen; wir geben vor
allem keine Geschichtsphilosophie».62

58 MVR I, § 51, p. 291.
59 Ibid., p. 292.
60 MVR II, Cap. 38, p. 508.
61 Ibid., p. 509.
62 Schmidt, A., op. cit., p. 202.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

HISTORIA Y CONOCIMIENTO EN LA FILOSOFÍA DE SCHOPENHAUER

57



Debemos diferenciar, por tanto, la historia como «ciencia de los acontecimientos particu-
lares» —que se presenta ya como acumulación enciclopédica, ya como historia colectiva—
de la ciencia como saber —que reconoce las limitaciones explicativas de la ciencia y de la pre-
tendida historia «científica»—. A su vez, la filosofía de la historia, para Schopenhauer, es po-
sible solo en tanto se reconoce el primado ontológico y explicativo de la voluntad sobre todo
acontecimiento particular y sobre toda forma de explicación racional de la historia, explicación
necesariamente subordinada al principio de razón suficiente. La filosofía de la historia es fi-
losofía en tanto que constituye una forma de toma de conciencia del actuar de la voluntad en
la acción humana individual y colectiva.

El interés filosófico en la historia, finalmente, no es algo a lo que Schopenhauer sea ente-
ramente hostil. Pero Schopenhauer es escéptico respecto de una noción de historia que no
considere adecuadamente la naturaleza de su objeto, penetrado necesariamente por el tiempo,
y la naturaleza del método científico en la historia, dependiente del principio de razón sufi-
ciente. La dependencia del principio de razón suficiente no atañe meramente a una clasifica-
ción exhaustiva de los acontecimientos a través de conexiones causales, sino que, además,
Schopenhauer sospecha de los intereses científicos y filosóficos de sus contemporáneos en
la historia. Esto es, Schopenhauer considera que los esquemas filosóficos de la historia uni-
versal que pretenden establecer el progreso como modelo de lectura de la historia, además
de ser falsos, obedecen a las necesidades «escatológicas» o «patológicas» de la voluntad de
vivir. En suma, es necesario desenmascarar no solo los acontecimientos históricos en función
de la voluntad universal, sino, también, a los mismos historiógrafos y los filósofos de la his-
toria. Tal como sostiene Cardona Suárez,

En el fondo, la metafísica schopenhaueriana de la voluntad es una metafísica sin Dios […], mientras
que la filosofía hegeliana de la historia permanece en sus fundamentos anclada a una cierta teología
secularizada de la salvación. […] la crisis de la conciencia metafísica alcanza en Schopenhauer su
punto más elevado, porque, para él, la experiencia moderna del abandono de Dios no se puede ya
más compensar por medio de alguna treta dialéctica, tal como lo había intentado antes Hegel en
su filosofía de la religión de un modo todavía escatológico. Schopenhauer habla de manera brutal
y abierta a partir de aquello que es desplazado en todo intento de reconciliación conceptual de un
mundo marcado por el desgarro permanente; así, la pérdida de la libertad y la necesidad pertenecen
tanto al proceso del progreso como a la emancipación del hombre de las fuerzas tradicionales que
lo agobian.63

63 Cardona Suárez, L. F., op. cit., pp. 189-190.

ROGER A. PÉREZ GARCÍA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia58


