
O caráter secundáriO da razãO frente à

primazia da vOntade, segundO
arthur schOpenhauer

the secOndary character Of the reasOn frOnt the primacy Of the

Will, by arthur schOpenhauer

JheOvanne gamaliel silva de abreu1

antunes ferreira da silva2

RESUMEN: Arthur Schopenhauer (1788-1860) foi um filósofo alemão que debruçou todo seu
esmero e competência intelectual para uma possível decifração do enigma do mundo. A Von-
tade é a coisa-em-si, ou seja, um ímpeto metafísico e irracional que constitui a essência do
mundo, bem como, a causadora de todo o sofrimento. Este trabalho visa compreender de
forma panorâmica a metafísica da Vontade e, consequentemente, as várias temáticas tratadas
por Schopenhauer constituindo-se, como o mesmo considerava, em um «organismo filosó-
fico», sendo assim, interdependente ao ímpeto metafísico. Em decorrência a isto, o outro ob-
jetivo é de entender a concepção de schopenhaueriana sobre a razão, sua evidente limitação
e o seu papel secundário em relação com a Vontade. São três formas em que a razão se divide:
a teórica, a prática e o ético-místico, e em todas elas sua compreensão depende de sua meta-
física geral. A abordagem metodológica utilizada nesta pesquisa foi a dedutiva, por meio de
uma análise bibliográfica utilizando as obras: O mundo como vontade e como representação (como
chave para entender toda a metafísica schopenhaueriana constituída de Vontade e represen-
tações) com esta, outras de suas obras e com o auxílio de renomados comentadores. Deste
modo, Schopenhauer não pode ser considerado um irracionalista, pois, pelo exposto em seus
argumentos, o pensamento do filósofo favoreceu a fundamentação ao rompimento momen-
tâneo do irracional por meio da contemplação estética, da compaixão e da ascese.

1 Pós-graduado lato sensu em Filosofia Contemporânea (FAFIC).
2 Mestre em Filosofia (UFPB). Professor EBTT de Filosofia (UFCG)-Orientador.

241

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia



PALABRAS CLAVE: vontade, razão teórica, razão prática, razão ético-místico.

ABSTRACT: Arthur Schopenhauer (1788-1860) was a German philosopher who devoted all his
wholeness and intellectual competence to a possible decipherment of  the world’s enigma.
The Will is the thing-in-itself, that is, a metaphysical and irrational impetus that constitutes
the essence of  the world, as well as the cause of  all suffering. This paper aims to understand
the metaphysics of  Will and, consequently, the various themes dealt by Schopenhauer,
constituting, as he considered it, a «philosophical organism», being interdependent of  the
metaphysical impetus. Due to this, result, the other objective is to understand Schopenhauer’s
conception of  reason, its obvious limitation, and its secondary role in relation to the Will.
There are three ways which reason is divided: the theoretical, the practical, and the ethical-
mystic, and in all of  them their understanding depends on their general metaphysics. The
methodological approach used in this research was the deductive, through a bibliographical
analysis using the works: The World as Will and Representation (as key to understand the whole
Schopenhauerian metaphysics constituted of  Will and representations) and, with this, other
works and the help of  renowned commentators.This way, Schopenhauer can not be
considered an irrationalist, because, in his arguments, the thought of  the philosopher favored
the foundation of  the momentary rupture of  the irrational through esthetic contemplation,
compassion and ascesis.

KEYWORDS: will, theoretical reason, practical reason, ethical-mystical reason.

1. INTRODUÇÃO

Ao longo do pensamento humano, poucos foram aqueles que exerceram tanta influên-
cia como o foi Schopenhauer para com os pensadores subsequentes do final do sé-
culo XIX e início do XX, e ao mesmo tempo tão negligenciado na academia. Este

aparente paradoxo de venerado e de desprezado, se fundamenta, primeiramente, na conside-
rada lista de pensadores, poetas e correntes teóricas em que foram influenciados direta ou in-
diretamente pelo pensamento de Schopenhaueriano, mas que por algum motivo na academia
este filósofo acabou sendo ignorado, se tornando apenas um pensador entre Kant e Nietzsche.
Este descrédito e valorização também foram presente durante a vida deste filósofo que na
maior parte dela não recebeu o reconhecimento devido.

Arthur Schopenhauer (1788-1860) foi um filósofo alemão que abandonou a próspera car-
reira de comerciante e de medicina para cursar filosofia. É na filosofia que Schopenhauer de-
bruçou todo seu esmero e competência intelectual para uma possível decifração do enigma
do mundo. Por meio de seus escritos, o filósofo de Dantzig considerou a Vontade a resposta
para a principal questão que assolava a mente dos seus predecessores: «Qual o em-si do
mundo?». A Vontade é a coisa-em-si, ou seja, um ímpeto metafísico e irracional que constitui

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y ANTUNES FERREIRA DA SILVA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia242



a essência do mundo, bem como, a causadora de todo o sofrimento. A sua obra magna, O
mundo como Vontade e como representação, trata-se de uma metafísica panorâmica do uni-
verso, na qual a realidade que concebemos, na verdade, trata-se de um contraste entre Vontade
e suas representações.

A realidade fenomênica é manipulada, por vezes, inconscientemente pela Vontade o que
incapacita as representações terem liberdade. O sujeito está condicionado ao crivo da conse-
quência desta realidade irracional: o sofrimento. O ato de viver é inseparável ao sofrimento,
este mundo é um vale de lágrimas, precisamente, o pior dos mundos possíveis. A Vontade
nega a possibilidade permanente de uma felicidade, metafisicamente falando ela não existe, o
que de fato ocorre é um indivíduo que sofre menos. 

Mas se a Vontade é um ímpeto irracional, qual a concepção e enquadramento da razão na
filosofia de Schopenhauer? O filósofo de Dantzig negava a importância da Razão? Seria ele
incluído simplesmente no rol dos filósofos irracionalistas? São perguntas pertinentes, e con-
sequentemente suas respostas não são uniformes. Alguns dos estudiosos do pensamento de
Schopenhauer enquadram-no na filosofia irracionalista, outros negam e questionam as co-
muns etiquetas traçadas para este pensador. 

Falar em Vontade schopenhueriana é admitir uma metafísica que tem uma amplitude de
abarcar de forma universal todos os temas desenvolvidos pelo ser humano. Completamente
tudo para Schopenhauer, tem uma conotação metafísica, o que não é diferente para com a
razão. A razão para o filósofo de Dantzig, ao contrário de seu mestre Kant, bem como, todos
os iluministas, tem um papel secundário e não resolve satisfatoriamente os anseios e questio-
namentos do ser humano. Isto se dá, porque a Vontade também manipula e sobrepõe sobre a
razão, tornando toda a realidade uma ilusão translucidada pelo véu Maya. Não se concebe uma
verdade sobre o objeto, e sim um sujeito que ver partes do objeto, constituindo-se uma relati-
vização do conhecimento. Desta forma, para delinear a razão na filosofia schopenhaueriana foi
aproveitado a divisão anteriormente feita por Debona3, em que constata a partir dos próprios
escritos do «Buda de Frankfurt», três formas de razão: o teórico, o prático e o ético-místico. 

A razão teórica é representação o que faz com que seja ela secundária à Vontade. O co-
nhecimento produzido por ela não é autônomo ou completamente certo, pois ela depende
da intuição para se formar como tal. Mas isto não significa que a razão não tenha relevância
para Schopenhauer, pelo contrário, ela tem sua importância, mas não tão grande como de-
fendia os iluministas.

A razão prática schopenhaueriana se refere a ação moral, fruto de uma da crítica de um
princípio universal válido para todos os seres humanos defendido por Kant. Para Schope-
nhauer, as máximas morais podem ser profundamente racionais e articuladas, mas isto não
significa que sejam boas. Por serem representações, as ações morais está subordinada a Von-

3 Cfr. Debona, V.: Schopenhauer e as formas da razão: o teórico, o prático e o ético-místico, Annablume: São Paulo,
2010.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

O CARÁTER SECUNDÁRIO DA RAZÃO FRENTE À PRIMAZIA DA VONTADE

243



tade o que desemboca em egoísmo, injustiça e perversidade. Desta forma, por mais que a
razão prática deseje o bem ela não tem um thélos que leve a obrigatoriamente à virtude, sendo
esta finalidade apenas um mero acidente. Assim, as ações humanas, tanto boas ou más cons-
titui a razão prática de Schopenhauer.

Já a razão ético-místico diferencia-se das duas anteriores, pois é uma possibilidade que o in-
divíduo tem para negar a Vontade.  Esta razão não foi apontada diretamente por Schopenhauer,
mas é implícito em seus escritos, precisamente seria o que ele entende por contemplação es-
tética, compaixão e ascese. Como é intuição e alheia a Vontade, a razão ético-místico favorece
a amenização do sofrimento e uma exclusão do indivíduo dos princípios metafísicos nortea-
dores do mundo.

Assim sendo, a metodologia utilizada no desenvolvimento deste trabalho foi a dedutiva
com técnica metodológica da análise bibliográfica utilizando as obras: O mundo como von-
tade e como representação (como chave para entender toda a metafísica schopenhaueriana
constituída de Vontade e representações) com esta, outras de suas obras e com o auxílio de
renomados comentadores, desenvolver a compreensão da razão schopenhaueriana. 

2. A SOBERANIA DA VONTADE SOBRE A RAZÃO

Schopenhauer é conhecido por desenvolver uma metafísica em que o fundamento do mundo
é irracional, isto é, destituído de um thelos e tendo como consequência uma concepção pessimista
da realidade. Diferentemente dos Racionalistas e dos Iluministas que exaltavam a razão, como
o foi Kant, Schopenhauer segue outra concepção diferente de seu «mestre». A razão passa a
ser considerada no pensamento do filósofo alemão como secundária para com a Vontade, ou
seja, a Vontade tem soberania sobre tudo inclusive sobre a razão. Isto fez com que muitos co-
mentadores de filosofia enquadrassem o pensamento schopenhaueriano no Irracionalismo, o
que é errôneo, pois esta corrente desconsidera a importância da razão o que não é condizente
ao filósofo de Dantzig que julga a razão de suma importância e característica única ao ser hu-
mano. Contudo, por mais que a razão seja importante para o ser humano ela não consegue ser
autônoma por ser esta também representação, e como tal, só desenvolve aparências fruto da
manifestação daquilo que se pode ser apreendido pelo sujeito do conhecimento.

Na história das ideias, Kant pertence geralmente ao racionalismo, enquanto Schopenhauer introduz
o irracionalismo. Será mesmo necessário discutir essas etiquetas? Mas acontece que em filosofia
chamar um filósofo de irracionalista está longe de ser um cumprimento.4

4 Lefranc, J., Compreender Schopenhauer, 5ª ed, trad. Ephaim Ferreira Alves, Vozes: Petrópolis, 2011, p. 111.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y ANTUNES FERREIRA DA SILVA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia244



De fato, dizer que a essência do mundo é irracional não que dizer que sua filosofia seja in-
tegrada ao irracionalismo, como nos vai dizer Jair Barboza, pois a indicação de uma negação
da Vontade por meio do belo, da compaixão ou da ascese, já é um possível prenúncio para o
rompimento, mesmo que não definitivo, do irracional. Assim, por mais que a Vontade tenha
sua soberania, uma pessoa «menos infeliz» se torna como um local em que a brasa está mais
fria em relação a grande maioria, possibilitando a passagem de um indivíduo5.

Indicar, porém, um princípio irracional do mundo e mostrar o papel secundário da razão na natu-
reza humana não significa ser irracionalista; ao contrário, identificar o inimigo pode conduzir a es-
tratégias de combate, que a própria razão fornece quando vislumbra o todo da vida e o
conhecimento conduz à redenção e negação desse próprio irracional, como no caso da ascese ou
nirvana budista. Ademais, a sabedoria de vida nos ajuda a enfrentar com prudência a eclosão do
irracional na vida prática cotidiana.6

Mas afinal, se Schopenhauer não é irracionalista, como muitos pensaram, qual corrente
seu pensamento pode ser integrado? Esta pergunta é importante para se entender o contexto
em que o filósofo de Dantzig estava inserido, mas ao mesmo tempo de entender qual é sua
inovação. Schopenhauer estava inserido no período romântico que influenciou desde a pintura,
passando pela escultura, a música, a literatura e, é claro, a filosofia. Na literatura os fins trágicos
dos enredos parecem quase que uma regra, nesta perspectiva, pode-se entender que o sofri-
mento é um fim inevitável por mais que se tente ser desvencilhado pelo auxilio da razão, o
bem tão caro para o ser humano. Mas ao mesmo tempo, ele não fica preso a concepção ro-
mântica que exaltava algumas características humanas, sobretudo o amor, ele se baseia sobre
o mundo ao seu redor, das notícias mundiais e das recentes inovações cientificas de sua época.
Na verdade ele era um realista neokantiano que sua filosofia não encaixava em nenhuma cor-
rente filosófica de sua época (época em que os grandes gênios estavam sobre influência do
idealismo alemão: Fichte, Schelling e Hegel). Mas, sobretudo, a característica secundária da
razão era a principal inovação de Schopenhauer o que mostrava o quanto o mundo era ab-
surdo e ilógico. Esta «desrazão» decorrente do «organismo filosófico» de Schopenhauer mar-
cará a contemporaneidade, acima de tudo, o período pós-guerras no século XX. 

Para debruçarmos sobre o que Schopenhauer entende por razão se faz necessário uma di-
visão já feita por Debona7 (2010) que facilita o desvelo deste tema. Este comentador divide
a razão sobre três formas: a razão teórica, a razão prática e, por fim, a razão ético-mística.

5 Cfr. Schopenhauer, A., O mundo como vontade e como representação, primeiro tomo, trad. Jair Barboza, UNESP:
São Paulo, 2005, § 68, p. 482.

6 «Apresentação: um livro que embriaga», in Schopenhauer, A., O mundo como vontade e como representação,
primeiro tomo, op. cit., p. 10.

7 Cfr. Debona, V., Schopenhauer e as formas da razão: o teórico, o prático e o ético-místico, op. cit.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

O CARÁTER SECUNDÁRIO DA RAZÃO FRENTE À PRIMAZIA DA VONTADE

245



2.1.  A razão teóri ca

O pensamento de Schopenhauer se constitui de uma sequência de conclusões constituídas
coerentemente a partir de duas visões de mundo, Vontade e representações, sendo estes prin-
cípios essenciais para a compreensão da realidade. Desta forma, o pensamento de Schope-
nhauer é como um «organismo» em que cada órgão do corpo tem sua função, mas ao mesmo
tempo sua dependência aos outros órgãos para que se possa funcionar efetivamente. A chave
para o entendimento da filosofia de Schopenhauer está na compreensão desta organização
filosófica como um todo, sendo que as partes são integrais a totalidade. Deste modo está
constituída a razão em que Schopenhauer desenvolve teoricamente sua definição e seu ver-
dadeiro lugar na metafísica.

Para Schopenhauer, o entendimento e a razão são duas coisas distintas. O que antes na
história da filosofia eram conceitos que em grande maioria eram considerados semelhantes
ou iguais, agora no pensamento schopenhaueriano têm divergências, sendo que as represen-
tações intuitivas são frutos do entendimento e as representações abstratas da razão. O co-
nhecimento se dá pelo contato com a realidade empírica que perpassa inicialmente pelo
entendimento estancando apenas por aí, ou constituindo-se de uma forma mais elaborada
pela razão. Desta forma, no âmbito do conhecimento, o entendimento é independente da
razão por ser aquela anterior a esta8, o que leva a conclusão de que para existir as representa-
ções abstratas deve anteriormente existir as intuitivas. É por meio do entendimento que se
conhece a causalidade e a efetividade, sendo estas duas exclusivas daquela. 

O correlato subjetivo da matéria, ou causalidade, pois ambas são uma só, é o entendimento, que
não é nada além disso. Conhecer a causalidade é sua função exclusiva, sua única força, e se trata
de uma grande força, abarcando muito, de uso multifacetado e, não obstante, inconfundível em
sua identidade no meio de todas as suas aplicações. Por seu turno, toda causalidade, portanto
toda a matéria, logo a efetividade inteira, existe só para o entendimento, no entendimento. A
primeira e mais simples aplicação, sempre presente, do entendimento é a intuição do mundo
efetivo.9

A independência do entendimento com a razão é confirmada quando se observa os ani-
mais. Por mais que os animais não tenham a capacidade racional, eles possuem entendimento,
e consequentemente, um conhecimento intuitivo do mundo, mas impossibilitados de desen-
volver uma representação abstrata dele. Esta falta de abstração nos animais irracionais é o
que impedem de que eles façam ou concebam aquilo que é apenas ao ser humano, como por
exemplo, o conhecimento da morte, a linguagem e a filosofia. Mas por vezes, em alguns ani-

8 Cfr. ibid, p. 30.
9 Schopenhauer, A., O mundo como vontade e como representação, primeiro tomo, op. cit., § 68, p. 53, grifo do

autor.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y ANTUNES FERREIRA DA SILVA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia246



mais, por exemplo, nos cães, o entendimento é tão desenvolvido que leva a crer que são ca-
pazes de intelectualmente fazerem o mesmo que os seres humanos. Este elevado grau de en-
tendimento se dá pela desenvoltura cerebral e nervosa de cada animal, ao mesmo tempo,
Schopenhauer lembra que quanto mais desenvolvida é esta capacidade, maior o seu sofri-
mento.  Assim, para Schopenhauer existe uma hierarquia do sofrimento em grau crescente
para aqueles que têm maior entendimento, o homem está no topo e, por isto, dentre todos
os outros animais, é aquele que sofre mais. Desta forma, o conhecimento dos animais não é
fruto de uma reflexão, e sim de um entendimento puro e imediato10.

Assim, o pensamento intuitivo é igualado entre os seres humanos com os animais, o que
anteriormente na filosofia seria impensável.  Em termos de cognição, tudo que é possível ao
homem, também pode ser realizável pelos animais, desta forma, «essa consideração aproxima
homens de animais e, mais ainda, permite percebê-los num mesmo patamar de potencialidade
cognoscitiva»11. Enquanto que o entendimento tem a função de transformar os dados da sen-
sibilidade em representações, a razão, em sequência, abstrai estas e as desenvolvem em conceitos. 

A razão é o que diferencia o ser humano aos animais12, o que não significa uma grande
vantagem, haja vista, que favorece ainda mais o sofrimento. A razão faz com que o homem
não somente viva o presente, mas também, o passado e o futuro. Isto se dá, porque os dados
empíricos que foram intuídos pelo entendimento são armazenados na memória e podem a
qualquer instante serem abstraídos novamente, ou então, o indivíduo pode abstrair coisas que
nem se quer ocorreram, nestes dois pressupostos elencados, o homem sofre por aquilo que
nem se quer existe. Por isto, o ser humano é o único que tem a certeza inevitável de seu futuro:
a morte. A morte, musa inspiradora da filosofia, em grande parte das vezes provoca o temor
pela sua indefinição e pelo seu teor enigmático, em que os animais estão «livres desse grande
medo, [...] são mais felizes, portanto têm apenas entendimento, são menos “inteligentes” e
vivem apenas no presente e para o presente»13.

A razão desenvolve os conceitos das representações intuitivas14, o que torna os conceitos
representações de representações, ou seja, um duplo ofuscamento da realidade empírica. Con-
sequentemente, a razão não produz um conhecimento exato, como mencionava os outros fi-
lósofos que precederam à Schopenhauer. O conhecimento racional é mais próximo da
«verdade» quando proporcionalmente ele se aproxima da intuição, em vista disto, quanto mais
idealista se é uma filosofia maior sua imprecisão. Tudo aquilo que é fruto da razão humana
contém inexatidão, seja ela a ciência, a filosofia, ou a linguagem, e «como se vê, Schopenhauer
faz uma importante crítica à razão, cuja função principal é a formação de conceitos que fixam,

10 Cfr. ibid., § 4, pp. 53-54.
11 Debona, V., Schopenhauer e as formas da razão: o teórico, o prático e o ético-místico, op. cit., p. 33.
12 Cfr. Schopenhauer, A., O mundo como vontade e como representação, primeiro tomo, op. cit., § 8, p. 84.
13 Barboza, J., Schopenhauer: a decifração do enigma do mundo, Moderna: São Paulo, 1997, p. 40.
14 Cfr. Schopenhauer, A., O mundo como vontade e como representação, primeiro tomo, op. cit., § 3, p. 47.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

O CARÁTER SECUNDÁRIO DA RAZÃO FRENTE À PRIMAZIA DA VONTADE

247



depois de filtradas, as representações intuídas; todavia, à custa de uma grande perda do colo-
rido original da experiência»15.

Uma consequência não agradável da razão é a loucura, o homem por ser o único ser ra-
cional, também é o único com a possibilidade de adquirir este mal, assim, «a esta ainda acres-
centa-se a possibilidade da loucura: animais não se tornam loucos»16.

Mas qual seria a finalidade da razão teórica, haja vista, que ela é um produto duplamente
ofuscado do mundo? A resposta está na sobrevivência que a razão favorece ao indivíduo. Foi
esta razão que colocou o ser humano em um patamar de sobrevivência superior aos outros
animais, ao contrário destes que têm garras, presas, tamanho, visão noturna ou asas para so-
breviver, o homem se apropriou de sua razão para produzir instrumentos que substituíssem
todas esta características negadas pela natureza. Desta forma, a razão teórica é instrumental17,
pois tem um interesse último, da mesma maneira se percebe na razão prática e não na razão
ético-mística.

2.2.  A razão prát i ca

A razão além de desenvolver conceitos e produzir conhecimento incumbe também no de-
senvolvimento moral do indivíduo. Aos animais a consciência de uma ação correta ou virtuosa
não existe, sendo esta uma característica eminentemente humana. É por meio da reflexão das
ações a serem realizadas, que o indivíduo consegue construir uma consciência de quais atitudes
são ou não prejudiciais aos outros, mas também, e principalmente, para si mesmo. O fim úl-
timo da razão prática é a sobrevivência do indivíduo que têm que viver em sociedade e para
isto deve se lidar bem com os outros. Assim, a elaboração da razão prática, ou seja, a que
conduz as ações do ser humano é elaborada por Schopenhauer no apêndice de sua obra
magna, Crítica da filosofia kantiana, e nos Dois problemas fundamentais da ética. 

[...] razão na medida em que conduz a ação das pessoas, portanto, podendo nesse aspecto ser de-
nominada prática. Porém, o que aqui será mencionado encontra em grande parte o seu lugar em
outro contexto, a saber, no apêndice deste livro [Crítica da filosofia kantiana], em que se contesta a
existência da chamada razão prática Kant, que ele (certamente por comodidade) expõe como fonte
imediata de todas as virtudes e sede de um deve absoluto (ou seja, caído do céu). A refutação mi-
nuciosa, desde os fundamentos, desse princípio kantiano da moral foi por mim ulteriormente rea-
lizada nos Dois problemas fundamentais da ética.18

15 Barboza, J., Schopenhauer: a decifração do enigma do mundo, op. cit., 1997, p. 40.
16 Schopenhauer, A., O mundo como vontade e como representação, segundo tomo, op. cit., p. 83.
17 Cfr. Debona, V., Schopenhauer e as formas da razão: o teórico, o prático e o ético-místico, op. cit., p. 46.
18 Schopenhauer, A., O mundo como vontade e como representação, primeiro tomo, op. cit., § 16, p. 139.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y ANTUNES FERREIRA DA SILVA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia248



A razão prática na filosofia de Schopenhauer se desenvolve a partir de sua crítica a razão
prática de Kant. Para o filósofo de Dantzig, Kant acertou em alguns pontos de sua funda-
mentação moral, mas ao perceber seu acerto generalizou em tudo, como que um médico que
descobre um remédio para determinada doença e a partir daí começa a receitar o mesmo para
todas as enfermidades19. Para Schopenhauer a separação entre o teórico e o prático de uma
mesma faculdade se constitui um erro, pois, como pode existir uma mesma faculdade desem-
penhando papeis diferentes? Desta forma, a união feita por Kant da ação racional com a ação
moral se constitui um equívoco que foi duramente criticado por Schopenhauer. Para Kant, o
conhecimento a priori é uma característica da razão e independente da experiência. Neste
contexto da filosofia kantiana, isto se dá porque a conduta ética não tem origem empírica le-
vando a conclusão de que se trata de um principio a priori20.

Para Kant existe um princípio universalmente válido que fundamenta a ação moral de
todos os seres humanos, o que torna algo objetivo e não subjetivo. Uma ação moral é regulada
por uma concepção de «dever absoluto», isto é, a elaboração de máximas universais que se
concretiza em uma lápide das ações consideradas más e injustas. Estas máximas elaboradas
pelo indivíduo em que fundamenta a ação moral podem ser racionais e profundamente arti-
culadas, ou serem injustas, egoístas e perversas. Segundo Schopenhauer, nenhum outro pen-
sador anterior a Kant tinha afirmado a existência do imperativo categórico, pois sabiam a
incongruência que tinha esta ideia. Neste sentido, o pensamento schopenhaueriano ao con-
trário de Kant, afirma que os postulados morais podem ser profundamente racionais, mas ao
mesmo tempo, injusto, egoísta e perverso, o que impossibilita a identificação da racionalidade
com a virtuosidade. Isto se dá porque a razão prática não pode ser a priori ou ela mesma de-
terminar a vontade da ação moral, o que seria um erro e uma contradição com a metafísica
schopenhaueriana que considera a razão como secundária em relação à Vontade. A correção
de Kant, em linhas gerais, bastaria considerar o contrário de suas afirmações, caracterizando
que a compreensão da razão prática de Schopenhauer está intimamente relacionada com sua
crítica à razão prática de Kant, «[...] em especial, já que os contrários se esclarecem, a crítica
da fundamentação da moral kantiana é a melhor preparação e orientação e mesmo o caminho
direto para a minha, como sendo aquela que, nos pontos essenciais, opõe-se diametralmente
à de Kant»21.

Para Schopenhauer as ações humanas tanto boas ou más constitui a razão prática, inde-
pendente daquilo que constitui a virtuosidade e muito menos está presa a uma finalidade de-
finida. O fim último de uma razão prática pode ser virtuoso, mas não de forma genérica, e

19 Cfr. Debona, V., Schopenhauer e as formas da razão: o teórico, o prático e o ético-místico, op. cit., p. 50.
20 Schopenhauer, A.,De la cuádruple raíz del principio de razón suficiente, trad. Leopoldo Eulogio Palacios, Gredos:

Madrid, 1998, pp. 48-49.
21 Schopenhauer, A., Sobre o fundamento da moral, trad. Maria Lúcia Cacciola, Martins Fontes: São Paulo, 1995,

§ 2, p. 15.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

O CARÁTER SECUNDÁRIO DA RAZÃO FRENTE À PRIMAZIA DA VONTADE

249



sim, acidental. Nenhuma ação moral, por mais que seja racional, têm um desfecho que leve
apenas ao bem, mas pode concluir em um mal, pois não existe uma finalidade exata (telos)
para as ações praticadas. Schopenhauer considera que Kant teve o mérito de retirar da filosofia
o eudemonismo na qual ela estava encharcada, desconsiderando a relação da ação virtuosa com
a felicidade22. Este mérito é perceptível no Kant que escreve A fundamentação da metafísica dos
costumes, em que apesar de ele ter sessenta e um anos, a idade ainda não tinha influenciado no
seu pensamento. O que de fato ocorreu, segundo Schopenhauer, no Kant que escreveu a Cri-
tica da razão prática e na segunda edição da Critica da razão pura, deturpando o seu pensamento
original23.

Será que as supostas leis morais dentro do indivíduo obtêm êxito em suas formulações?
A postulação do «tu não podes mentir» elaborado pela consciência se efetiva empiricamente?
Segundo Kant, sim, porém Schopenhauer denuncia que na maioria das vezes a vontade hu-
mana se torna maior do que tais elaborações morais. Kant reelaborou os dez mandamentos
como fundamento da moral, o que torna evidente a semelhança com o «tu deves» presente
nos dois. Desta forma, existe uma ingenuidade na origem dos preceitos morais da lei, prescrição
e do dever no pensamento kantiano, o que demonstra a falta de fundamentação filosófica, mas
apenas teológica decorrente do Decálogo Mosaico24.

Durante a Idade Média, o Cristianismo fundamentou uma ética prescritiva, apontando que
a «verdadeira» moral era uma construção natural própria do ser humano e, por vezes, fruto
de um ordenamento divino. Esta moral, na qual Deus era o centro, permaneceria até quando
alguns pensadores como Kant substituísse estes princípios divinos com o deve, mas perma-
necendo com características anteriores de uma moral teológica condicionada pelo castigo e
pela recompensa. Desta forma, o imperativo kantiano não é categórico como foi afirmado
por Kant, pois se torna impossível pensar em uma voz que comanda a ação moral se não
apenas por meio de promessa de recompensa ou castigo pela atitude a ser realizada25.

Desta forma, a moral não pode ser prescritiva, onde há a possibilidade de se regular ou
modificar, mas, descritiva existindo apenas a possibilidade de expor como realmente ou apa-
rentemente ela é. Este fato se dá porque o indivíduo é guiado por um caráter inteligível que
não se modifica, permanecendo o mesmo durante toda a sua vida. Desta forma, a ação errada
feita por um indivíduo, por mais que passe anos em um presidio decorrente aquela atitude,
se forem repetidas as mesmas circunstâncias ele retornará a fazer o mesmo erro. Esta imuta-
bilidade caráter impossibilita confiar em alguém que praticou assassinato, por mais que este
seja reabilitado, o que de fato ocorre é a modificação da orientação, objetivos e circunstâncias
de suas ações. O caráter também é hereditário, pois é transmitido do pai, enquanto, que a in-

22 Ibid., § 3, p. 17.
23 Ibid., § 4, p. 22.
24 Cfr. ibid., § 3, p. 17.
25 Ibid., § 4, p. 24.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y ANTUNES FERREIRA DA SILVA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia250



teligência é herdada pela mãe. Além do caráter inteligível existem o caráter empírico e o caráter
adquirido.

Enquanto que o caráter inteligível faz parte da coisa-em-si, o caráter empírico é sua obje-
tivação sujeita ao espaço, tempo e causalidade, o que impossibilita a liberdade a este, mas,
apenas àquele. O caráter inteligível e o caráter empírico são uma mesma coisa, sendo esta
uma realidade fenomênica e, portanto, uma concretização da natureza que já é inteligível26.

Mas além deste dois caráter, Schopenhauer elenca em sua obra magna um terceiro tipo: o
caráter adquirido. O caráter adquirido é imprescindível tanto pela realização ética, mas também
para a vida27. O caráter adquirido se caracteriza pelo reconhecimento da personalidade que
se torna empírico nas ações. Ao contrário do que o nome deste caráter sugere, ele não se ad-
quiri, o que seria contraditório com a filosofia schopenhaueriana, mas se trata de um autoco-
nhecimento do individuo daquilo que é inteligível. Pode-se entender o caráter adquirido como
o famoso conselho do Oráculo de Delfos a Sócrates: «Conhece-te a ti mesmo», máxima esta,
que se torna por vezes complexa e requer um longo aprimoramento28.

O caráter adquirido mostra o quanto o indivíduo não conhece a si mesmo e às vezes suas
ações demonstram o quanto ele não sabe daquilo pode ser capaz de fazer.  Este autoconhe-
cimento perpetua ao longo da vida do indivíduo por meio da observação de do caráter em-
pírico, revelando passivelmente o seu verdadeiro caráter inteligível. Um fator que desfavorece
este autoconhecimento do caráter inteligível é a reflexão, que tenta barrar certas atitudes não
virtuosas capazes de destruir a reputação do indivíduo29. Porém, na maioria das vezes, esta
reflexão não é suficiente para barrar as ações em que repetirão infinitas vezes se as condições
e circunstancias forem as mesmas da primeira ação. E mesmo vendo as ações praticadas, por
vezes, o indivíduo não consegue adquirir este autoconhecimento, mas que pode decorrer a
partir de outras pessoas que apontam as suas boas ou más atitudes.

Assim, o caráter é individual, empírico, invariável e inato. Por ser individual, o caráter é
único e diferente das demais pessoas, apesar de existir semelhanças, nunca são iguais. Ele é
empírico, porque somente na ação efetuada se pode reconhecer e constituir o caráter do in-
divíduo. É invariável, por que o caráter permanece o mesmo durante toda a vida, nunca se
modificando, e por fim, inato por ser hereditário decorrente do pai30. Por mais que o individuo
deseje, ele nunca modificará o seu caráter, o máximo que ele pode fazer é modificar os motivos
que agem sobre o caráter. Isto se dá, porque os motivos não determinam o caráter, apenas

26 Cfr. ibid., § 10, p. 91.
27 Ibid., § 55, p. 396.
28 Ibid., § 55, pp. 393-394.
29 Bossert, A., Introdução a Schopenhauer, trad. Regina Schöpke e Mauro Baladi, Contraponto: Rio de Janeiro,

2011, p. 234.
30 Schopenhauer, A., O livre-arbítrio, trad. Lohengrin de Oliveira, Nova Fronteira: Rio de Janeiro, 2012,

pp. 78-85.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

O CARÁTER SECUNDÁRIO DA RAZÃO FRENTE À PRIMAZIA DA VONTADE

251



interferem sobre ele. O ódio não deve recair simplesmente no autor da ação, mas sim, em
seu caráter que determinam seus atos, e consequentemente, a sua moral. 

A ação, como motivo que a provocou, não é considerada senão como um testemunho do caráter
de seu autor; ela é, também, o mais seguro sintoma da sua moralidade, mostrando para sempre, de
modo incontestável, qual a natureza do seu caráter [...] Não é sobre uma ação passageira que se
excitam o ódio, a aversão e o desprezo, mas sim sobre as qualidades duráveis do seu autor, isto é,
sobre o caráter de que emanam.31

Por mais que o caráter seja inalterável, sempre se faz necessário desenvolver um apurado
conhecimento de si mesmo, sendo que, quanto maior a experiência adquirida ao longo dos
anos, maior é esta capacidade de autoconhecimento e também sua sabedoria de vida32. Nos
Aforismos para a sabedoria de vida, Schopenhauer desenvolve a concepção de que a vida vale a
pena ser vivida, pois existem meios para amenizar o sofrimento, enquanto que em sua obra
magna, um mundo é algo horrível marcado pelas guerras, dores, doenças e sofrimento. Desta
forma, Schopenhauer concebe um pessimismo no campo teórico e metafísico, porém, é evi-
denciado nos Aforismos para a sabedoria de vida um otimismo prático33.

Nos Aforismos, a amenização da dor se encontra na prudência. Esta prudência é a caracte-
rística de uma razão prática que tem como finalidade deixar a vida menos infeliz, sendo esta
condição possibilitada pelo caráter adquirido do indivíduo, isto é, o autoconhecimento pro-
porciona o conhecer a si próprio que pode evitar as errôneas atitudes já feitas anteriormente.
Assim, os Aforismos são como um manual para o indivíduo, na qual se utiliza da prudência para
diminuir a incidência da Vontade em sua vida e, consequentemente, diminuir a infelicidade.
Vale ressaltar que o indivíduo não será feliz, apenas terá um estágio de menos infelicidade34.

O indivíduo deve ter uma apurada compreensão de si mesmo e isto que garantirá uma
vida virtuosa. O caráter é único por toda a vida, sendo que a ação correta depende deste au-
toconhecimento que bloqueia o imutável de seu caráter. De fato, isto é uma sabedoria adqui-
rida com os anos e uma atitude de autonegação que beneficiará o indivíduo. Mas, a ética é o
cume de toda ação correta, por ser ela a negação da Vontade. Assim, a ética não pode está
baseada em uma troca de recompensa ou castigo, o que caracteriza egoísmo, pelo contrário,
o indivíduo verdadeiramente ético é fruto de uma compreensão grandiosa daquilo que se
deve fazer, pois «[...] fica evidente que é preciso uma compreensão grandiosa e imparcial da
ética, quando se é honesto em querer realmente fundar a significação eterna do comporta-

31 Ibid., p. 100.
32 Cfr. Debona, V., Schopenhauer e as formas da razão: o teórico, o prático e o ético-místico, op. cit., 2010, p. 70.
33 Ibid., p. 58.
34 Ibid., p. 59.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y ANTUNES FERREIRA DA SILVA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia252



mento humano que se estende para fora, acima dos fenômenos»35. O princípio que funda-
menta a imparcialidade e a grandiosidade da ética é a compaixão.

2.3.  Razão ét i co-míst i co

A razão ético-mística não é diretamente apontada por Schopenhauer, porém Debona36 vai dizer
que é algo implícito em sua filosofia, não sendo classificado nem como razão teórica e muito
menos como a razão prática. Esta diferença se evidencia com os objetivos específicos existentes
na razão teórica e prática, que por sua vez são destituídos na razão ético-mística. A possibilidade
de postular esta terceira forma de razão se dá pelo modo diferenciado que têm a estética, a ética
e ascese na metafísica schopenhaueriana, ou seja, são as únicas formas de negação da Vontade. A
Vontade é intrínseca a tudo no mundo, porém as formas de negação deste ímpeto são por vezes
inexplicáveis e possibilitam a retirada provisória do indivíduo do sofrimento. Por mais que Scho-
penhauer elenque algumas explicações de como acontece esta negação da Vontade, essencialmente
esta possibilidade se torna a parte de tudo o que existe no mundo e, portanto, caracterizando uma
razão totalmente diferente daquilo que existe nos tramite da Vontade e da representação. 

Agora se trata de uma razão que não fora apontada diretamente pelo filósofo, contrariamente
ao caso das duas anteriores, mas que, sob a ótica desse estudo, encontra-se implícita em seu sis-
tema. Tal razão pode ser definida como razão ético-mística, [...] algo que difere da razão teórica e da
razão prática, dado que estas têm em comum uma finalidade ou um objetivo específico e prede-
terminado, enquanto aquela se revela, enquanto «conhecimento do todo da vida», sem uma fi-
nalidade pressuposta.37

Esta razão ético-mística se encontra presente na contemplação estética, na ética da compaixão
e, por fim, na ascese, sendo todas possibilidades de amenização do sofrimento por favorecerem
o «conhecimento do todo da vida». Esta capacidade que é «intuitiva» faz com que seja algo mís-
tico, e consequentemente sem uma explicação específica, mas possível de acontecer.

2.3.1. Contemplação estética 

Schopenhauer afirma a possibilidade da negação da Vontade de acordo com uma gradação:
em menor escala a estética e em maior a ética. A contemplação estética se baseia no reconhe-
cimento do sublime tanto na natureza, como na arte. Porém, a metafísica do belo, ao contrário
ao que muitos pensam, não se resume na filosofia da arte, mas esta está inserida naquela. Este
pensamento Schopenhaueriano é uma afronta ao pensamento de Hegel que considerou o belo

35 Schopenhauer, A., Sobre o fundamento da moral, op. cit., § 4, p. 25.
36 Cfr. Debona, V., Schopenhauer e as formas da razão: o teórico, o prático e o ético-místico, op. cit.
37 Ibid., pp. 77-78, grifo do autor.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

O CARÁTER SECUNDÁRIO DA RAZÃO FRENTE À PRIMAZIA DA VONTADE

253



apenas como uma filosofia da arte38, Schopenhauer, ao contrário, desenvolveu uma metafísica
do belo com a potencialidade de negar provisoriamente aquilo que aprisiona o indivíduo: a
Vontade. E para que a façanha da negação da Vontade se constitua é necessário admitir que a
metafísica do belo seja algo independente ao principio de razão extrapolando as formas apriori
do conhecimento, isto é, espaço, tempo e causalidade. Desta forma, existe uma diferença entre
a metafísica do belo e a estética, a primeira como algo abrangente e quase que inato, enquanto
que a segunda é os meios em que o belo se apresenta em uma obra de arte39.

A metafísica do belo se constitui na apreensão das Ideias, sendo este relacionado pelo pró-
prio Schopenhauer com as Ideias do pensamento de Platão. Da mesma maneira, ele relaciona
a Vontade como a coisa-em-si de Kant. A Ideia é a objetidade imediata da Vontade e, desta
feita, o belo depende da apreensão daquilo que está fora das formas apriori do conhecimento.
Desta forma, os dois pensadores falaram de maneira diferente da mesma coisa, e segundo
Schopenhauer, cada um com sua parcela de acerto40. 

É por meio das Ideias em que a Vontade se torna acessível, bem como a explicação da
multiplicidade existente no mundo. Ora, se a Vontade é una, porque existe a multiplicidade da
realidade fenomênica? A resposta clara a esta pergunta se encontra na Ideia, que não deixa de
ser Vontade, ou melhor, é sua única objetidade imediata, desta forma, «[...] só a Ideia é a mais
adequada objetidade possível da Vontade ou coisa-em-si; é a própria coisa-em-si, apenas sob a
forma da representação»41. E, por está fora do espaço e do tempo, as Ideias têm infinitas
concepções que objetivam nas representações possibilitando a multiplicidade dos fenômenos, assim
elas «[...] buscam objetivar-se o máximo possível lutando pela posse da matéria. Tal luta [...] das
Ideias, portanto, possibilita o devir e a multiplicidade individual no mundo como representação»42.

A negação da Vontade pode ser considerada por alguns como contraditória, pois é na in-
tuição das Ideias que ela é negada, sendo assim: como a própria Vontade nega a si mesma? A
resposta se encontra no fato de que quando alguém conhece o que é mais íntimo em algo
não despertará nele a anterior importância dada por ele43. A exemplo disto, este fato acontece
também, quando um enamorado busca incessantemente a pessoa a quem lhe desperta uma
grande paixão, porém, quando ele a possui, passa a existir um sentimento de insatisfação e
repulsa para aquela que anteriormente era seu amor. Na contemplação estética o conheci-
mento da Ideia satisfaz os anseios da Vontade.

38 Barboza, J., «Apresentação: Estado Estético e Conhecimento», in Schopenhauer, A., Metafísica do belo,
op. cit., p. 14.

39 Schopenhauer, A., Metafísica do belo, op. cit., p. 24.
40 Ibid., p. 34.
41 Schopenhauer, A., O mundo como vontade e como representação, primeiro tomo, op. cit., § 32, p. 242, grifo do

autor.
42 Damasceno, F. W. M., Ética e metafísica em Schopenhauer: a coexistência da vontade livre com a necessidade das ações, 2012.

116 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia). Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, p. 33.
43 Cfr. Debona, V., Schopenhauer e as formas da razão: o teórico, o prático e o ético-místico, op. cit., p. 83.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y ANTUNES FERREIRA DA SILVA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia254



O intelecto é superado pela Vontade, e os conceitos produzidos por aquela são abstrações
da intuição. As intuições são frutos das Ideias e identificada com a própria realidade metafísica.
De fato, quando Schopenhauer fala em Ideias ele mesmo remete a Platão e sua consideração
do que seria o sublime. As Ideias estão fora do espaço e do tempo e consequentemente são
eternas e se reflete naquilo que de fato é o belo. 

Esta capacidade de expressão do sublime em obras de arte não é algo fácil ou mesmo
comum, são fruto de pessoas diferentes. Schopenhauer chama estas poucas pessoas de Gênio
diferenciando dos talentosos, o primeiro está acima do segundo. Assim, a genialidade é a
capacidade puramente intuitiva, ou seja, o puro sujeito do conhecimento, o olho cósmico que
perpassa o véu Maia. Para o gênio, o presente raramente o satisfaz, sendo uma de suas
características a procura de coisas novas dignas de contemplação. Desta feita, o homem
comum se contenta com a repetição laboriosa do cotidiano e preso a uma mentalidade fixa
do tempo, não tem uma visão futura ou uma reflexão de seu passado.  

O gênio está presente em todos, mas somente em alguns esta capacidade está mais desenvolvida.
A genialidade está presentes em diversas personalidades, como Goethe,  que apesar de viverem
em tempos passados, suas obras continuam sempre impressionantes e atuais. 

A arte coloca aquele a quem contempla em um estado de sublime, ou seja, ele perde toda a
concepção de espaço e tempo. Desta forma, há uma libertação provisória do sofrimento inerente
a sua condição de representação. Porém, não é possível o indivíduo contemplar eternamente alguma
obra artística, pois a condição fenomênica o obriga a retornar a labuta cotidiana. Toda forma artística
favorece essa elevação metafísica, porém existem aquelas que favorecem mais e outras menos. 

Um fator para que haja diferenças entre as formas artísticas para desenvolverem ou não a
concepção do sublime naquele em que a aprecia é se ela nega ou não a Vontade. Existem
formas artísticas que por terem nus ou frutas e alimentos deliciosos confirmam a Vontade,
por produzirem desejos sexuais ou vontade de alimentação, desfavorecendo essa «libertação
momentânea» deste ímpeto irracional. Retirando esta confirmação da Vontade, todas as artes
produzem este «êxtase» em seu expectador, mas uma se sobressai as demais: a música.

Para Schopenhauer a música está no ápice da hierarquia das formas artísticas, pois ela é a
única que depende inclusivamente da fantasia de seus contempladores. As outras sempre dão
algo de pronto para seus apreciadores, como a pintura, a escultura e a arquitetura não
favorecendo a eles uma liberdade além daquilo que estão vendo.

A colaboração acima exigida do espectador para a fruição de uma obra de arte baseia-se em parte
no fato de que cada obra de arte apenas pode fazer efeito pelo médium da fantasia, por conseguinte,
ela tem de estimular a fantasia e nunca lhe permitir ficar inativa e fora de jogo. Isso é uma condição
do efeito estético e, por conseguinte, uma lei fundamental de todas as belas-artes44.

44 Schopenhauer, A., O mundo como vontade e como representação, segundo tomo, trad. Jair Barboza, UNESP: São
Paulo, 2015, p. 489.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

O CARÁTER SECUNDÁRIO DA RAZÃO FRENTE À PRIMAZIA DA VONTADE

255



Desta forma, as figuras de cera não favorecem a fantasia, pois são muitos reais, o que faz
com que não sejam caracterizadas como obras de belas artes. O estético está apartado delas,
pois «[...] as figuras de cera, embora justamente nelas a intuição da natureza possa atingir o grau
mais elevado, nunca produzem um efeito estético e, por conseguinte, não são obras
propriamente ditas das belas-artes»45.

2.3.2. A ética da compaixão

No pensamento de Schopenhauer a compaixão é o fundamento da moral. Para se chegar ao
místico, isto é, ao ascetismo, deve se considerar a ética como um estágio anterior que possibilita
a renúncia do asceta. Assim como na epistola de Tiago as obras são mais importantes e um
requisito necessário em relação à fé, em Schopenhauer o fundamento da moral está no
sentimento e não na reflexão. 

Existem três tipos de motivações para a realização das ações humanas, que são o egoísmo,
maldade e por fim a compaixão, porém apenas a última é uma verdadeira e sublime motivação.
Mesmo sendo a compaixão um sentimento sublime, ela não é a mais frequente das motivações,
este título é reservado para o egoísmo. Desta forma, a essência do ser humano se revela por
meio do egoísmo, pois é a principal motivação das ações humanas e que indica um querer
insaciável. A característica do egoísmo é justamente desconsiderar o outro, o importante
apenas é o si-próprio e para que isto seja efetivado pode-se chegar aos extremos da aniquilação
do outrem, o que torna a maldade seu fruto. Ao contrário do egoísmo e da maldade, a
compaixão se torna avessa à essência ou aquilo que é natural ao ser humano, perfazendo uma
característica, por vezes, inexplicável.  Esta impossibilidade de explicação da compaixão levou
muitas religiões tentarem darem uma resposta mítica em que os deuses seriam os
proporcionadores do «êxtase» deste amor incondicional, mas trata-se de algo que possível de
acontecer inclusive sobre aqueles de «coração mais duro».

Este processo é, eu repito, misterioso, pois é algo de que a razão não pode dar conta diretamente e
cujos fundamentos não podem ser descobertos pelo caminho da experiência. E, no entanto, é algo
cotidiano. Todos os vivenciaram muitas vezes em si mesmos, e até mesmo aos mais duros de
coração e egoístas ele não foi estranho.46

Desta forma, a compaixão é a atitude de coloca-se no lugar do outro, como que não
existissem mais duas representações, mas apenas uma, ou seja, o reconhecimento de uma
essência comum a todos, o que explica o desmoronamento do egoísmo para a construção de
uma atitude de amor ao próximo. Este amor é o mesmo já outrora mencionado e defendido

45 Ibid., p. 489, grifo do autor.
46 Schopenhauer, A., Sobre o fundamento da moral, op. cit., § 18, p. 155-156, grifo do autor.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y ANTUNES FERREIRA DA SILVA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia256



pelos cristãos e enfatizado pelo próprio Jesus que dou a sua própria vida em favor da
humanidade. Os cristãos inovaram ao defenderem e propagarem o ágape ou caritas no mundo
grego tornando-o a maior virtude, superior inclusive a fé, como menciona Paulo47. Este amor
puro é identificado por Schopenhauer48 como compaixão, em suas palavras «[...] o amor puro
(αγαπη, caritas), em conformidade com sua natureza, é compaixão; e o sofrimento que ele
alivia, ao qual pertence todo desejo insatisfeito, tanto pode ser grande quanto pequeno».

Schopenhauer49 para explicar o que é a compaixão, dá um exemplo irreal de dois
apaixonados: Caio e Tito. Os dois são apaixonados por mulheres diferentes, mas ao mesmo
tempo têm rivais que desfavorecem este amor. Tanto Caio como Tito tem oportunidade de
matar seus rivais no amor sem serem descobertos, porém os dois não praticam o assassinato
por diferentes razões. O primeiro, Schopenhauer não dá uma razão certa do porque ele não
matou seu inimigo, poderia ser por questões religiosas ou mesmo o medo de um possível
castigo divino, mas apenas o segundo teria sentido um sentimento de compaixão e
consequentemente sem um motivo condicional para a não realização de tal prática. Ao
contrário de Caio em que a não realização do extermínio teve uma causa, mesmo que por
razões religiosas, apenas Tito sentiu um sentimento altruísta, pois sua ação foi destituída de
uma causa ou efeito específico.

Quem está repleto de compaixão em nenhum momento realizará aquilo que prejudique,
desfavoreça ou provoque danos a alguém, pois está destituído do sentimento de vingança,
mas sim o perdão é seu norteador50. Desta forma, a verdadeira moral é conduzida por uma
razão que é misteriosa que retribui o mal pelo bem. Assim, por mais que uma ação possa ser
boa, como por exemplo, uma obra de caridade, não basta para que seja caracterizado como
uma atitude de compaixão, pois pode ser uma ação que visa benefícios ou recompensas. Se
faz necessário uma doação completa de si para com o outro e por meio desta atitude seja
completamente sublimado o eu e evidenciado o não-eu. Esta ética da compaixão além de se
referir aos seres humanos, também é estendida para com os animais. 

Schopenhauer desprezava a crueldade aos animais por serem eles dignos de compaixão.
Toda crueldade para com os animais demonstrava o caráter do indivíduo que a praticava, pois
«a compaixão para com os animais liga-se tão estreitamente com a bondade do caráter que se
pode afirmar, confiantemente, que quem é cruel com os animais não pode ser uma boa
pessoa»51. Isto refletia em uma sociedade que se poderia ser considerada bárbara pela sua
indiferença com os animais, e para Schopenhauer, algo evidente na Europa Ocidental. A

47 Cfr. Bíblia de Jerusalém, trad. Estevão Bettencourt, Theodoro H. Maurer Jr et al., Paulus: São Paulo, 2002,
1 Co 13:1,13.

48 Schopenhauer, A., O mundo como vontade e como representação, primeiro tomo, op. cit., § 67, p. 477.
49 Schopenhauer, A., Sobre o fundamento da moral, op. cit., § 19, pp. 157-158.
50 Ibid., § 19, p. 163.
51 Ibid., § 20, p. 171.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

O CARÁTER SECUNDÁRIO DA RAZÃO FRENTE À PRIMAZIA DA VONTADE

257



transigência da sociedade europeia do século XIX para com os animais foi fruto de pensamentos
que valorizavam exorbitantemente a razão que desembocou em uma concepção de que o
homem e os outros seres eram enormemente diferentes. Dentre as várias correntes que
influenciaram o «abismo» entre os seres humanos aos animais foi a psicologia racional, a
filosofia cartesiana e a concepção judaica, este último motivo, bem como em alguns de seus
escritos, evidenciam o teor antissemítico de Schopenhauer. Mas ao contrário da sociedade
ocidental atual, as antigas evidenciava por meio da linguagem certa igualdade entre o ser
humano e os animais.

Schopenhauer lembra que na língua alemã existe diferença apenas no termo linguístico
entre as coisas realizadas pelos homens e pelos animais. São as mesmas atitudes realizadas,
comer, beber, o engravidar, o parir e o morrer, mas referidos de maneiras diferentes para não
colocar em pé de igualdade as ações realizadas pelos homens aos animais. Na língua inglesa
isto é mais evidente na utilização do it para não apenas se referir aos animais, mas de todas as
coisas inanimadas. A forma linguística demonstra a dureza europeia para com os animais em
contraposição dos asiáticos ou os antigos egípcios que sepultavam os diversos animais, que
eram considerados sagrados, juntos as múmias humanas52. 

Esta dureza e crueldade ocidental para com os animais evidencia a necessidade de
associações protetoras dos animais. No ocidente a religião e mesmo as leis não favorecem a
proteção contra os maus tratos aos animais, e para Schopenhauer estas associações supririam
aquilo que já encontra integrado na cultura e nas religiões orientais na relação entre o homem
e o animal53. Porém, a prática da compaixão entre homem- homem ou homem-animal não
consegue libertar do jugo da Vontade que desenvolve a submissão da realidade fenomênica,
por mais que tal prática seja desinteressada. Isto se dá, porque, a «ilusão do fenômeno» faz
com que o indivíduo seja ludibriado retornando a inicial condição de submissão da Vontade54.
O indivíduo deve repulsar o núcleo e essência do sofrimento que é a Vontade de vida. Então,
de uma condição de virtude, que é a compaixão, o indivíduo deve condicionar suas forças
para a negação da Vontade de vida, que é a ascese, caracterizando uma elevada condição
humana efetivada por poucos.

2.3.3. A Ascese

A ascese é a capacidade humana de negar a Vontade de vida, condição essencial de qualquer
ser vivo. O véu Maya, ou seja, a ilusão da Vontade faz com que o indivíduo pense em uma
possível felicidade na vida, coisa que, com um olhar mais atento percebe-se o quanto o
sofrimento e a dor são inerentes a este mundo. Conhecer que o querer é a essência geradora

52 Ibid., § 19, pp. 168-169.
53 Ibid., § 19, p. 172.
54 Cfr. Schopenhauer, A., O mundo como vontade e como representação, primeiro tomo, op. cit., § 68, p. 482.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y ANTUNES FERREIRA DA SILVA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia258



do sofrimento, bem como, a necessidade de negá-la, se torna uma das dádivas da prática
ascética. Isto foi evidenciado por muitos homens em diversas regiões ou credos, mas que
desenvolveram em suas vidas uma condição de completa renúncia de seu querer. No Ocidente
eles ficaram conhecidos como santos, mas muitos foram também no Oriente os monges ou
místicos que dedicaram sua vida a essa rigorosa prática ascética.

O asceta por não ser condicionado em determinado local, credo ou religião e por existir
em diversas culturas, faz com que o ascetismo seja algo intuitivo evidenciado não no seu
pensamento de mundo, e sim, em sua prática. Muitas vezes, parece que a prática ascética está
ligada à religião, o que não é verdade, pois a conduta do ascetismo é apreendida intuitivamente,
apenas se desenvolve em dogmas para satisfazer as necessidades racionais do indivíduo55. 

A prática da castidade, pobreza voluntaria, jejum e autopunição constituem o ascetismo e
a autonegação de si, possibilitando uma visão além do principium individuationis em que todo
fenômeno está condicionado. A castidade é o primeiro passo para a negação da Vontade de
vida56. Isto se evidencia porque a Vontade tem cede nos órgãos genitais e a gênesis de uma
nova vida humana necessariamente depende destes órgãos, além de serem as genitálias a
fomentadora da maioria dos desejos do indivíduo. 

O celibato foi elucidado pelo cristianismo e fundamentado por passagens do Novo
Testamento57, mas teve uma maior divulgação a partir dos Padres da Igreja. Desta forma, o
cristianismo não poderia colocar inicialmente em prática totalmente suas pretensões ascéticas,
só apenas no século III que se começou uma maior imposição do celibato e, por fim, no século
XI o celibato se tornou obrigatório para o sacerdócio. Ao contrário do cristianismo oficial,
algumas heresias foram mais longe em suas práticas ascéticas, chegando a negar completamente
o casamento e colocando-o no mesmo patamar da fornicação. 

A segunda condição voluntária do asceta é a pobreza, ou seja, a renúncia de uma boa
condição de vida decorrente de bens materiais. Negar o status social foi muito frequente nas
biografias dos santos Católicos ou mesmo no início do cristianismo como consta os Atos
dos Apóstolos se concretizando na pratica da partilha de seus bens a todos da comunidade
ou aos mais pobres. Assim, é uma atitude de mortificação da Vontade e não apenas uma
atitude de ajuda ao outro, se caracterizando «[...] como um fim em si mesma, devendo então
servir como mortificação contínua da Vontade, com que a satisfação dos desejos, o lado doce
da vida, não mais estimula a Vontade, contra a qual o autoconhecimento gerou repugnância»58.

Por fim, o ascetismo se evidencia nas mais diversas formas de mortificação do corpo desde
o jejum a autoflagelação ou atingir práticas que são no mínimo estranhos ao Ocidente, mas

55 Ibid., § 68, pp. 486-487.
56 Cfr. ibid., § 68, p. 483.
57 Schopenhauer menciona a citação do próprio Jesus contida em Mateus (19, 11) e de Paulo em I Coríntios

(7,25) como a fundamentação bíblica para o celibato (cfr. MVR II, Cap. 48, p. 734).
58 Ibid., § 68, p. 484.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

O CARÁTER SECUNDÁRIO DA RAZÃO FRENTE À PRIMAZIA DA VONTADE

259



que todas podem levar a morte do indivíduo, mas ao contrário do suicídio, «[...] essa morte é
muito bem-vinda e alegremente recebida como a redenção esperada»59. Assim: 

... absoluta castidade e renúncia a todo prazer para os que aspiram à verdadeira santidade;
despojamento das propriedades, abandono da habitação e dos parentes, profunda e imperturbável
solidão absorvida na contemplação silenciosa com voluntária expiação, assim como terrível e lenta
autopunição para a completa mortificação da Vontade: o que ao fim pode conduzir à morte
voluntária mediante o jejum, atirar-se aos crocodilos ou precipitar-se do pico sagrado do alto do
Himalaia ou ser sepultado vivo, e também mediante o lançar-se sob as rodas do carro colossal que
passeia as imagens de deuses entre o santo, o júbilo e a dança das bailadeiras.60

Em relação a esta prática de abnegação, Schopenhauer fala dos danos que elas causam ao
corpo e por isto o budismo não a pratica, ao contrário do bramanismo. Desta forma, o cilício,
por exemplo, que provoca ferimentos e danos naqueles que o utilizam, não é aceito no
budismo, que se contenta apenas ao celibato, pobreza voluntária, obediência aos superiores
e abstinência de carne animal e o desapego deste mundo61.

Dentre estes homens que praticava o ascetismo, Schopenhauer evidencia a figura de São
Francisco de Assis que além de desenvolver a renúncia de suas vontades, reconhece os animais,
a natureza e até mesmo a morte como irmãs, o que «[...] dão testemunho do seu inato espírito
indiano»62. Sua simplicidade e dedicação aos pobres se tornou na história algo impar,
revolucionando a própria Igreja e tornando «[...] São Francisco de Assis, [a] verdadeira
personificação da ascese e modelo de todos os monges medicantes»63. 

4. CONCLUSÃO

Arthur Schopenhauer considerava a Vontade a essência do universo, isto é, ímpeto metafísico
que tinha seus tramites em todas as ações dos homens, animais e nos objetos inanimados,
sendo por meio do conhecimento intuitivo concebido como a verdadeira metafisica de
decifração do enigma do mundo. O mundo nada mais é do que Vontade e representação, não
sendo duas coisas distintas, mas sim uma mesma coisa percebida de maneira diferente. 

Ao contrário dos Iluministas, Schopenhauer considerava a razão secundária em relação
com a Vontade, grande inovação implicando que o mundo é destituído de um telos e sem
um sentido, portanto, irracional. Mas além do que é práxis acontecer no rol de alguns
estudiosos do pensamento schopenhaueriano, este trabalho não enquadrou Schopenhauer no

59 Ibid., § 68, p. 485.
60 Ibid., § 68, pp. 492-493.
61 Cfr. Schopenhauer, A., O mundo como vontade e como representação, segundo tomo, op. cit., p. 724.
62 Ibid., § 68, p. 732.
63 Schopenhauer, A., O mundo como vontade e como representação, primeiro tomo, op. cit., § 68, p. 488.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y ANTUNES FERREIRA DA SILVA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia260



Irracionalismo, pois percebeu que o filósofo de Dantzig favoreceu rompimentos em sua
metafísica, mesmo que momentâneos, ao Irracional. A contemplação estética, a compaixão e a
ascese são possibilidades que o indivíduo tem de negar a Vontade e encontrar como que lugares
frios nas brasas do sofrimento. Vale ressaltar também, que a razão por ser secundária não
significa que ela não tem importância, pelo contrário, ela é essencial e o que nos distingue como
seres humanos, apenas Schopenhauer ressalta a sua imprecisão e sua condição fenomênica de
submissão ao ímpeto irracional. Desta forma, este trabalho para tentar destrinchar a razão
dividiu-a em três formas; a razão teórica, a razão prática e a razão ético-mística. 

Schopenhauer diferencia o entendimento e a razão teórica, a primeira se refere ao primeiro
ato de percepção que é trabalhado e organizado pela segunda. É o entendimento que conhece
a causalidade e seus efeitos do mundo, estando presente tanto no ser humano como nos
animais. Em alguns animais o entendimento chega ao ponto de assemelhar ao homem em
sua inteligência, significando que o entendimento trabalha separadamente da razão. 

A razão está presente apenas no ser humano, o que acarreta nele um maior sofrimento
em relação aos animais. Quanto mais um ser é inteligente maior é o seu sofrimento, pois
maior é sua compreensão de mundo. É por meio da razão que se constrói a compreensão de
passado e futuro, além da morte, a linguagem e a filosofia. Já o presente é desenvolvido no
homem e nos animais pelo entendimento em decorrência dos dados empíricos, e como os
animais irracionais são apenas constituídos de intuição só se preocupam com o aqui e o agora.
O homem ao contrário, além de está preocupado com presente, tem anseios para o futuro e
se relembra dos sofrimentos passados e, consequentemente, sofre em dobro.

Como a razão desenvolve os conceitos a partir das representações intuitivas, os conceitos
nada mais são do que representações de representações, ou seja, uma dupla imperfeição do
que o mundo de fato o é. E todo conhecimento produzido pela razão não tem uma precisão
como afirmara anteriormente os Iluministas, mas são parcialmente verdadeiras. 

A razão prática é a ação moral tão necessária para que o ser humano viva em sociedade,
pois existe essencialmente o belicoso dentro de todos, o que gera disputas e contendas.  Esta
essência má é sublimada pela ação virtuosa o que favoreceu na antiguidade, como hoje, a
sobrevivência e a convivência entre os humanos. A razão prática em Schopenhauer é fruto
da crítica da moral kantiana, bem como, de uma eudemonismo como fim para a boa ação
realizada.

Para Schopenhauer tanto as ações boas ou más constitui a razão prática, sendo a
virtuosidade um acidente e não um fim determinado, afinal a moral e destituída de um telos.
Consequentemente, a moral não pode ser prescritiva, mas apenas descritiva, pois toda ação é
fruto do caráter inteligível. Este caráter inteligível não é modificável e permanece o mesmo
durante toda a vida do indivíduo, o que explica a não funcionalidade da prescrição moral,
haja vista, que não seria observada. Um indivíduo que realizou determinada ação retornará a
realizá-la se repetirem as mesmas condições, por mais que ele seja castigado ou condicione
sua personalidade, pois o caráter é algo herdado pelo pai e independente da pessoa. 

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

O CARÁTER SECUNDÁRIO DA RAZÃO FRENTE À PRIMAZIA DA VONTADE

261



A razão ético-mística não é diretamente mencionada por Schopenhauer, mas é evidente a
sua existência em seus escritos. O fato de Schopenhauer elencar formas de negação da Vontade
evidencia uma maneira a parte de sua organização filosófica que tem no centro o ímpeto
irracional e a realidade fenomênica na condição subserviente. Por meio da contemplação
estética, a compaixão e ascese que o ser humano quebra, mesmo que momentaneamente, os
grilões da Vontade, e consequentemente, uma ruptura da metafísica norteadora do universo.
Isto caracteriza uma razão nova e diferente à teórica e a prática, estando mais relacionada
com uma condição mística e inexplicável, pois forje da exigência metafísica que é natural ao
mundo.  

Na contemplação estética o indivíduo apreende as Ideias, e com isto, aparta da condição
limitante do espaço, tempo e causalidade. Por instantes, o indivíduo se esquece do mundo e
de suas preocupações por conseguir captar o sublime produzido pelo Gênio, mas tal condição
não é eterna, pois é inevitável o retorno da realidade de sofrimento. O mesmo acontece com
a compaixão, que é a atitude de coloca-se no lugar do outro e, consequentemente, o
reconhecimento de que todos têm a mesma essência. Trata-se do ágape sentimento defendido
pelos cristãos de doação incondicional e altruísta em relação ao outro, colocando a disposição
inclusive, se for necessário, a sua própria vida. Por fim, a ascese que é a negação das vontades
e da autonegação de si, por meio da castidade, pobreza voluntária, jejum e autopunição. O
asceta reconhece o querer como o causador do sofrimento e o que aprisiona o indivíduo a
este mundo, a sua negação se torna necessária para sua maior e gradativa autonomia.  

Desta forma, estudar a compreensão da razão segundo Schopenhauer, bem como sua
própria obra é de grande importância, primeiramente por serem ideias inovadoras e
conducentes ao período romântico, e segundo que é quase indispensável a sua leitura para
entender o arcabouço filosófico do final do século XIX e início do XX, haja vista, que este
filósofo foi o mais lido neste período (REDYSON, 2009). Vale ressaltar a grande repercussão
principalmente no início do século XX do papel secundário da razão e a sua impossibilidade
de resolver os problemas da humanidade, como anteriormente tinha prometido o Iluminismo,
mas que para a Escola de Frankfurt houve o eclipse da razão pela subserviência à indústria e
ao capital. 

REFERÊNCIAS

BARBOZA, Jair, Apresentação: «Estado Estético e Conhecimento». En Schopenhauer, A.,
Metafísica do belo, UNESP: São Paulo, 2003.

—, «Apresentação: um livro que embriaga». En Schopenhauer, A., O mundo como vontade e
como representação, primeiro tomo, São Paulo: UNESP, 2005.

—, Schopenhauer: a decifração do enigma do mundo, São Paulo: Moderna, 1997. 
BÍBLIA DE JERUSALÉM, trad. Estevão Bettencourt, Theodoro H. Maurer Jr et al., Paulus: São
Paulo, 2002.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y ANTUNES FERREIRA DA SILVA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia262



BOSSERT, Adolphe, Introdução a Schopenhauer, trad. Regina Schöpke e Mauro Baladi,
Contraponto: Rio de Janeiro, 2011.

BRANDÃO, Eduardo, A concepção de matéria na obra de Schopenhauer, Humanitas: São Paulo, 2008.
DAMASCENO, Francisco William Mendes, Ética e metafísica em Schopenhauer: a coexistência da
vontade livre com a necessidade das ações, 2012. 116 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia)-
Universidade Federal do Ceará, Fortaleza.

DEBONA, Vilmar, Schopenhauer e as formas da razão: o teórico, o prático e o ético-místico, Annablume:
São Paulo, 2010.

HORKHEIMER, M., Eclipse da razão, trad. Sebastião Uchoa Leite, Centauro: São Paulo, 2002.
JANAWAY, Christopher, Schopenhauer, trad. Adail Ubirajara Sobral, Vozes: São Paulo, 2003. 
KANT, Immanuel, Crítica da Razão Pura, trad. J. Rodrigues de Merege, Nova Fronteira: Rio
de Janeiro, 2014.

LEFRANC, Jean, Compreender Schopenhauer, 5ª ed., trad. Ephaim Ferreira Alves, Vozes:
Petrópolis, 2011.

MONTEIRO, Fernando J. S., 10 lições sobre Schopenhauer, Vozes: Petrópolis, 2011.
PRADO, Jorge Luis Palicer, «Metafísica e ciência: A vontade e a analogia em Schopenhauer»,
en Revista Voluntas: Estudos sobre Schopenhauer. V. 6, n. 1, pp. 44-84, 2015.

REDYSON, Deyve,  Dossiê Schopenhauer, Universo dos Livros: São Paulo, 2009.
ROGER, Alain, Vocabulário de Schopenhauer, trad. Claudia Berliner, Martins Fontes: São Paulo,
2013.

ROMEIRO, Artieres Estevão, Schopenhauer e a metafísica da vontade: Confluências éticas e estéticas para
uma abordagem da educação e da sexualidade, 2010, 142 f. Dissertação (Mestrado em Educação).
Faculdade de Educação. Universidade Estadual de Campinas, Campinas.

SANTOS, Katia Cilene da Silva, O problema da liberdade na filosofia de Arthur Schopenhauer, 2010,
151 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia). Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências
Humanas. Universidade de São Paulo, São Paulo.

SCHOPENHAUER, Arthur, Aforismos para a sabedoria de vida, trad. Jair Barboza, Folha de São
Paulo: São Paulo, 2015.

—, De la cuádruple raíz del principio de razón suficiente, trad. Leopoldo Eulogio Palacios, Gredos:
Madrid, 1998.

—, Metafísica do belo, Tradução Jair Barboza, UNESP: São Paulo, 2003.
—, O livre-arbítrio, trad. Lohengrin de Oliveira, Nova Fronteira: Rio de Janeiro, 2012.
—, O mundo como vontade e como representação, primeiro tomo, trad. Jair Barboza, UNESP: São
Paulo, 2005.

—, O mundo como vontade e como representação, segundo tomo, trad. Jair Barboza, UNESP: São
Paulo, 2015.

—, Sobre a ética, trad. Flamarion Caldeira Ramos, São Paulo: Hedra, 2012.
—, Sobre a filosofia e seu método, trad. Flamarion Caldeira Ramos, São Paulo: Hedra, 2010. 
—, Sobre o fundamento da moral, trad. Maria Lúcia Cacciola, São Paulo: Martins Fontes, 1995.

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2
Schopenhauer y la ciencia

O CARÁTER SECUNDÁRIO DA RAZÃO FRENTE À PRIMAZIA DA VONTADE

263



SILVA, Antunes Ferreira da y LIMA, Thalyta de Paula Pereira, «O irracionalismo na teoria do
conhecimento de Schopenhauer e na epistemologia de Paul Feyerabend». En Revista
Voluntas: Estudos sobre Schopenhauer, Vol. 7, nº 1, 1º semestre 2016, pp. 207-223. Disponível
em: http://www.revistavoluntas.com.br/uploads/1/8/1/8/18183055/v7-n1-1-art11-
2016-silva_antunes_ferreira_da-lima_thalyta_de_paula_pereira.pdf. Acesso em: 27 nov.
2016.

JHEOVANNE GAMALIEL SILVA DE ABREU Y ANTUNES FERREIRA DA SILVA

SCHOPENHAUERIANA. REVISTA ESPAÑOLA DE ESTUDIOS SOBRE SCHOPENHAUER
2017. Número 2

Schopenhauer y la ciencia264


